



رَفْعُ بعب (لرَّحِيْ) (الْبُخَّرِيِّ (سِلْنَهُ) (الْفِرُووَكِيْتِ سِلْنَهُ) (الْفِرُووَكِيْتِ

المرك المرك



(الروضوع: علوم الحديث (العنوان): المدخل إلى دراسة علوم الحديث (التأليف: سيد عبد الماجد الغوري

الطبعة الأولجي 1430 هـ - 2009 م

الورق: شاموا ألوان الطباعة: لون واحد عدد الصفحات: 1202 القياس: 17×24 التجليد: فني الوزن: 1520 غ

التنفيذ الطباعي: مطبعة الريان-بيروت حقوق الطبع محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع و التصوير و النقل و الترجمة و التسجيل المرئي و المسموع و الحاسوبي و غيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من



للطباعة و النشر و التوزيع

ISBN: 978-9953-520-55-1

مؤسسة فؤاد البعينو للتجليد ببيروت

دمشـق-سوريا-ص.ب: 311 حلبـوني- جادة ابن سـينا- بناء الجـابي حالة المبيعات تلفاكس: 2225877-2228450 الإدارة تلفاكس: 2243502-2458541 بيروت- لبنان-ص.ب: 113/6318

برج أبي حيدر ـ خلف دبوس الأصلي ـ بناء الحديقة تلفاكس : 817857 - حوال : 204459 03

www.ibn-katheer.com



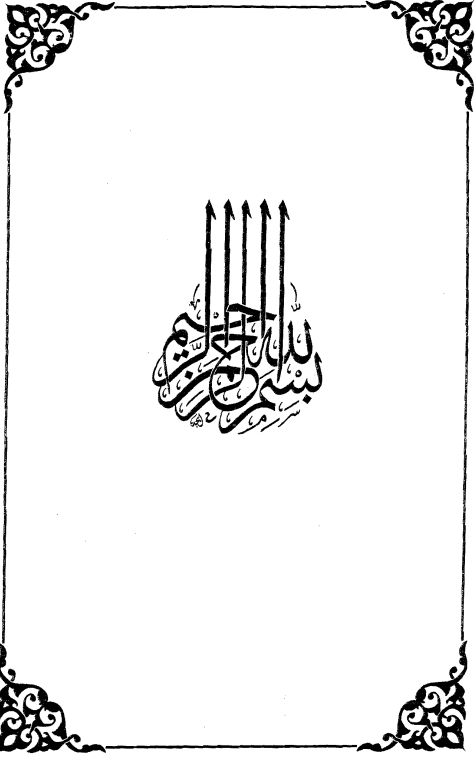
رَفَحُ عِب (الرَّحِيُّ (الْجَنِّرِيُّ (أَسِكْتِي (الْمِزْرُ (الْفِرْدُوكِ سِكِتِي (الْمِزْرُ (الْفِرْدُوكِ www.moswarat.com

المرك المرك

تَألِيْفُ سِيِّرَ عِنْ الماجِد العَورِي

> خَالْ الْمُرْكِينِينَ عَلَيْهِ الْمُرْكِينِينِ الْمُرْكِينِينِ الْمُرْكِينِينِ الْمُرْكِينِينِ الْمُرْكِينِينِ دِمَتْ قَدْ بَيْرُوت





رَفَعُ معِب (ارْجَعِ) (الْبَخِدَّي (سِلَكِمَ (الْبَرُ (الْفِرُوكِ www.moswarat.com

## بِنْ اللَّهِ النَّهُ الرُّهُنِ الرَّحِيدِ اللَّهِ الرُّحُنِ الرَّحِيدِ فِي

## مقدِّمة الكتاب

إِنَّ الحَمْدَ لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شُرور أَنْفُسِنا ومن سَيُّتات أعمالنا ، من يَهْدِه اللهُ فلا مُضِلَّ له ، ومن يُضْلِلْ فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وَحْدَه لا شريك له ، وأشهد أنَّ مُحَمَّداً عبدُه ورسولُه ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا اللهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلا مَمُوثُنَّ إِلَا شريك له ، وأشهد أنَّ مُحَمَّداً عبدُه ورسولُه ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا اللهَ حَقَ تُقالِمِهِ وَلا مَمُوثُنَّ إِلَا وَاللهِ وَلا مَمُوثُنَّ إِلَا مَعْدَا عَبْدُه ورسولُه ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنها رَوْجَها وَلَا مُعْمَلاً عَبْدُ اللهِ اللهُ اللهُ وَمُولُوا فَوْلًا سَدِيلًا فَي يُصَلِّحُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَنْ يُطِعِيلًا اللهِ وَرَسُولُهُ وَقَدْ فَازَ فَرَا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠ - ٧١].

أمَّا بعد! فإنَّ أَصْدَقَ الحديثِ كتابُ الله، وأَحْسَنَ الهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ، وشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثاتُها، وكُلُّ مُحْدَثَةِ بدعةٌ، وكُلُّ بدعةِ ضلالةٌ، وكُلُّ ضلالةٍ في النَّار.

والصَّلاةُ والسَّلامُ على سيِّد الأَوَّلين والآخرين، صاحبِ الآيات الباهرات في خَلْقِه الكامل، وخُلُقِه العظيم، وعلى آلِه الخِيرَة، وصحابتِه البَرَرَة، ومَن تَبِعَهم بإحسانِ، ودَعا بدعوتهم إلى يوم الدِّين.

وبعد! فإنَّ الله تبارك وتعالى مَنَّ على هذه الأُمَّة وخَصَّها من بين الأمم برسالة خالدة إلى يوم الدِّين، وخَصَّ رسولَه محمِّداً ﷺ بأن أنزل عليه القرآنَ الكريمَ، فتكفَّل ـ سبحانه وتعالى ـ بحفظِه في الصُّدور والسُّطور، وأوكل بيانَه إلى رسوله ﷺ بقوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ النَّكَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]، فكانت أفعالُه ﷺ وأقوالُه اللهِ عَلَيْهِ وأقوالُه

وتقريراتُه بياناً للقرآن، ولِمَا وَرَدَ فيه من الأحكام، وصار ذلك سنة عنه وله المعتردة ومؤكّدة لِمَا جاء في القرآن، أو مفصّلة ومفسّرة لِمَا أجمل، أو مقيّدة لِمَا أطلق، أو مخصّصة لِمَا عَمّ، أو مثبتة لِمَا سكت عنه القرآنُ، فهي المصدرُ الثاني في التشريع بعد كتاب الله، ولهذا أقبل أصحابُه \_ رضي الله عنهم \_ على تلقي سُننه وأحاديثه فوعوها وحفظوها ولم يُفتهم شيءٌ منها، ثم تناقلها بعدهم أتباعهم وأتباعُ أتباعهم من المحدِّثين الأوتاد، والحُفاظ النُقاد، الذين أمدَّهم الله سبحانه وتعالى ببسطة في العلم، وأنعم عليهم بسيكلان اللَّهن، وسَعَة الأطلاع، والصَّبرِ على التحصيل واستمرارِ الدَّأب فيه، وتحمُّل الألاقيُّ في تلقي السُّنة وضبطها وتدوينها وجمعها، فكانوا آية تصدُّق هذه الآية : ﴿ إِنَّا يَحْنُ نَزَلْنا الدِّكُر وَ إِنَّا لَهُ لَيُظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]. فوضعوا - رحمهم الله تعالى - قواعدَ دقيقة وضوابطَ متينة لسلامة رواية السُّنة حماية لها من تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين. فكانت تلك القواعدُ والضوابطُ أحكمَ القواعد وأدقًها في الحُكم على الحديث بحسب حال الراوي والمرويّ أو السَّند والمتنِ، وبذلك أحبط الله كَيْدَ الكائدين، ودَسَّ الدَّسَّاسين، وحفظ سُنَّة رسوله ﷺ أبداً إلى يوم الدِّين.

وقد سُمِّيت تلك القواعدُ والضوابطُ بـ: «علم الحديث» أو «علم السُّنَة» أو «علم أصول الحديث» أو «علم مصطلح الحديث» وغير ذلك من الأسماء. فكان الاشتغالُ بهذا العلم «من أفضل القُرَبِ، وأَجَلُّ الطَّاعات، وأهم أنواع الخير وآكدِ العبادات، وأولى ما أُنْفِقَتْ فيه نفائسُ الأوقات، وشَمَّر في إدراكه والتمكُّنِ فيه أصحابُ الأنفس الزَّكِيّات، وبادر إلى الاهتمام به المسارعون إلى الخيرات. . . وقد تظاهر على ذلك جُمَلٌ من الآيات الكريمات والأحاديث الصحيحة المشهورات، وأقاويل السَّلف \_ رضي الله عنهم \_ النيرات . . . "(۱)، وقد قال الإمام الزُّهري \_ رحمه الله تعالى \_ في شأنه: «أمّا إنه \_ أي: علم الحديث \_ يُعجب ذكورَ الرجال ويكرهه مؤنثهم "(۲).

لقد أكرمني الله \_ سبحانه وتعالى \_ بملازمة أهل الحديث منذ سِنّي المبكّر سواء أكان

شرح صحيح مسلم: للإمام النووي: (١/٣).

<sup>(</sup>٢) المدخل في أصول الحديث: للحاكم، ص: ١٤٦.

في بلاد الهند أو بلاد الشَّام، ومعايشة أقوالهم ومؤلَّفاتهم وسِيرَهم، والتعمُّقِ في منهجهم في فهم الكتاب والسُّنَّة. كما قَدَّر الله \_ جلَّ وعلا \_ أن أقرأ علوم كلّ منهما مع تدبُّر وتأمُّل وتفطُّن، أحياناً بدافع رغبتي، وأحياناً أخرى بمشورة من أساتذتي ومشايخي، دُون أن أدّع وأذرَ ما أُلّف فيه من الكتب قديماً وحديثاً. كما شرَّفني الله ـ تعالى شأنه \_ بخدمة هذا العلم تأليفاً وتحقيقاً؛ ممّا جعلني أعيش مع هذا العلم وبه وله فترة طويلة أحسبها من أسعد أيام حياتي.

وأثناء مطالعة كتب هذا العلم، والاشتغال به؛ كنتُ أجد إلحاحاً من داخلي بضرورةِ كتابٍ يجمع بين دفّتيه كلّ ما يتعلّق بهذا العلم من قريبٍ أو بعيدٍ؛ ليكون ذلك دليلاً لمن أراد فيه التوسّع والتعمّق، فانطلاقاً من تلك الفكرة أعدتُ قراءةَ هذا العلم من جديدٍ، ثم وضعتُه بين دفّتي هذا الكتاب في ترتيبٍ جديدٍ وصياغة جديدةٍ، مُسْتَوْعَبَ الأبواب، دُون إخلالٍ بشيء من مراد أهله، ولا إملالٍ بحشوٍ لا يحتاج إليه غير المتخصّص، سيُلاحِظُ ذلك القارئُ النبيهُ الفَطِنُ غضون قراءته.

وقد رَتَبتُ موضوعات هذا الكتاب في ثلاثة أبواب، يسبقها بابٌ تمهيديٌّ، عرَّفتُ فيه بأهمِّ المصطلحات الأساسية الأولية المتعلِّقة بمتن الحديث وسنده ورُواته. وأمَّا الأبواب الثلاثة التي ما عداه فهي كما يلي:

الباب الأول: جعلتُه في فصلين، الأول: في تعريف السنة النبوية لغةً واصطلاحاً، وإثباتِ حُجِّيتها من الكتاب والسنة والإجماع، ثم باستقلال السُّنة بتشريع الأحكام، وبيان علاقتها مع القرآن الكريم، وغير ذلك من مباحث مهمة تتعلَّق بالسُّنَّة. أمّا الفصل الثاني فتصدَّيتُ فيه لإلقاء الضوء على تدوين السُّنّة النبوية في مراحلها المختلفة مع بيان ميزةِ كلً مرحلة منها.

والباب الثاني: جعلتُه في فصلين: الأوّل: في تعريف الرواية والعلوم المتعلِّقة بها، والثاني: في تعريف علوم الرُّواة من حيث التاريخ والأسماء.

والباب الثالث: جعلتُه في ثمانية فصولٍ، كلّ ذلك في تعريف مصطلحات الحديث وأصوله وأنواعه.

وأعترف بأنَّ ما جاء في هذا الكتاب ليس لي فيه (سِوى: الجمعِ ثم الترتيبِ، ثم التعبيرِ، ثم التلخيصِ. وهي أدنى مراتب التأليف، أمّا أن تكون تأليفاً على نَفَس المتقدِّمين، بالإبداع، والاستدراكِ، فهذا لِطرازٍ شَغَر منهم الزَّمَانُ، وطُوِيَ بساطُه عنّا منذ أزمانٍ، ولا حولَ ولا قُوَّةَ إلا بالله العزيز الحكيم.

وما الأمرُ فينا إلاّ كما قال أبو عمرو بن العلاء ـ رحمه الله تعالى ـ: "وما نحن فيمن مَضَى إلاّ كَبَقْلٍ في أصولِ نَخْلٍ طِوالٍ». فأخشى أنَّ الذي يتكلَّف التأليف في هذا؛ يقع في تعب من غير أَرَب، إلاّ إن استروح إلى جمع المتفرّق، وتلخيصِ المنتثر، واختراعِ ما لم يعرجوا عليه، واستدراكِ ما فاتهم مما لو ظفروا به لتبجّحوا بالنظر إليه، فعسى ولعلَّ.

وقد وقعتُ في هذه الدَّعوى، ورجوتُ من الله التوفيقَ لتحقيق هذه الرَّجُوَى، ولخصتُ في هذه الأوراق غالبَ المقاصد، وزِدْتُ عليها نُخَبَ الفوائد، بمبلغ علمي وجُمود فهمي...)(١).

أسأل الله تبارك وتعالى أن يتقبَّل هذا العملَ خالصاً لوجهه، وخدمةً لسُّنة نبيَّه عليه ألفُ ألفِ صلاةٍ وسلامٍ، ويرزقني نعمةَ الإخلاص وحُسنَ الختام، إنه سميعٌ مجيبٌ، وهو على كلِّ شيءٍ قدير.

كتبه المُعْنَزُّ بالله تعالى سيد عبد الماجد الغَوْري دمشق/ ۲۳ شعبان ۱٤۲۸ هـ ٥/ أيـــلول ۲۰۰۷ م

<sup>(</sup>١) ما جاء بين القوسين هو من كلام العلامة الشيخ بكر بن عبد الله أبي زيد في مقدمة كتابه القيّم النفيس: «التأصيل لأصول التخريج وقواعد الجرح والتعديل» ص: ١١ ـ ١٢ .



# تعريف المصطلحات الأساسية لعلوم الحديث

الباب التمهيدي

القسم الأول: تعريف أهم مصطلحات المتن والإسناد.

القسم الثاني: تعريف الألقاب العلمية للمشتغلين بالحديث.

رَفْعُ حبس (لرَّحِيُّ الْكِثْرَ ) (لِسُلِنَدُ) (لِنَرْرُ) (لِفِرُوو (سُلِنَدُ) (لِفَرْرُ) (لِفِرُوو (سُلِنَدُ) (لِفَرْرُ) (لِفِرُوو

#### القسم الأول

### تعريف أهم مصطلحات المتن والإسناد

### ١ ـ الحديث:

لغةً: ضِدُّ (القديم)، و(الحديث): الجديدُ، والخَبَرُ، جمعه: أحاديث(١).

واصطلاحاً: وهو ما أُضِيْفَ إلى النبيِّ ﷺ من قولٍ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ، أو صفة خَلْقِيَّةٍ أو خُلُقِيَّةٍ أو خُلُقِيَّةٍ، أو أُضِيفَ إلى الصحابيِّ أو التابعيِّ من قولٍ أو فعلٍ.

#### مثال ذلك:

وإليك أمثلةً موضّحةً لهنذا التعريفِ:

### ١ ـ مثال الحديث القَوْلي:

هو ما أُضيف إلى النبي ﷺ من قولٍ: كقوله عليه الصَّلاةُ والسلام: «لا ضَرَرَ ولا ضِرَارَ» (٢).

#### ٢ \_ مثال الحديث الفعلى:

ما أُضيف إلى النبيِّ ﷺ من فعل: كقولِ السيدة عائشة ـ رضي الله عنها ـ: «كان عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ يَصُوْمُ (٣).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد: (۱/۳۱۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الصوم، باب شعبان، برقم: ١٩٦٩.

#### ٣ ـ مثالُ الحديث التقريري:

إقراره على بشيء، مثال ذلك حديث مُعَاذ بن جَبَلٍ - رضي الله عنه - عندما أرسله إلى اللهَمَن حيث قال لمُعَاذِ: «كيف تَقْضي إذَا عَرَضَ لكَ قضاءً؟» قال بكتابِ الله. قال: «فإنْ لَمْ تَجِدْ في سُنّة لم تَجِدْ في سُنّة رسولِ الله على قال: «فإنْ لَمْ تَجِدْ في سُنّة رسولِ الله على ولا آلُوْ. فضرَبَ رسولُ الله على صَدْرَه، وقال: «الحَمْدُ لله الذي وَفَقَ رسولَ رسولِ الله لِمَا يُرْضِى رسولَ الله عَلَيْهِ

فقد أُقرَّه ﷺ على طريقته في القَضَاء ولم يُنْكِرُ عليه.

#### ٤ \_ مثالُ حديث الوصف الخُلُقِي:

هو ما أُضيف إلى النبي ﷺ من خُلُقٍ، مثال ذلك ما رواه أبو سعيد الخُدْري رضي الله عنه: «كان رسولُ الله ﷺ أَشَدَّ حياءً من العَذْرَاء في خِدْرِها، وكان إذا كَرِهَ شيئاً رأيناه في وجهه»(٢).

#### ٥ \_ مثال حديث الوصف الخَلْقي:

هو ما أُضيف إلى النبي ﷺ من وصفٍ خَلْقِيٍّ :

مثال ذلك الحديث: «كان رسولُ الله ﷺ أَحْسَنَ النَّاسِ وَجُها، وأَحْسَنَه خَلْقاً، ليس بالطَّويل البائن، ولا بالقصير»(٣).

#### ٢ \_ السُّنَّةُ:

لغةً: استعمل العربُ كلمة (السُّنَّة) منذ عهد الجاهلية قبل مَبْعَث النبيِّ ﷺ بمعنى (الطريقة) حسنة كانت أو قبيحةً.

ووَرَدَ لفظُ (السنَّة) في القرآن الكريم بمعنى الطريقة والشريعة في أكثر من موضع. منها

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب: الأقضية، باب: اجتهاد الرأي في القضا، برقم: (٣٥٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: المناقب، باب: صفة النبي ﷺ، برقم: (٣٥٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: المناقب، باب: صفة النبي ﷺ، برقم: (٣٥٤٩).

قولهُ تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُسَبِّينَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَٱللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَتُوبُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَتُوبُ عَلَيْكُمْ وَيَهْدِيكُمُ مِنْ وَيَتُوبُ عَلَيْكُمْ وَيُعْتَلِكُمْ وَيُعْتَلِقُونَ عَلَيْكُمْ وَيَشْهُمُ وَيُعْتَلِقُونَ عَلَيْكُمْ وَيُعْتَلِقُونَ عَلَيْكُمْ وَيَعْدُونَ عَلَيْكُمُ وَيُعْتَلِكُمْ وَيُعْتَلِكُمْ وَيَعْتَلُونَ مِن قَبْلُونَ مِن قَبْلِيكُمْ وَيَعُوبُ عَلَيْكُمُ وَيُعْتَلِكُمْ وَيُعْتَلِكُمْ وَيُعْتِكُمْ وَيُعْتَلِكُمْ وَيَعْتُونُ عَلَيْكُمْ وَيَعْتُونُ عَلَيْكُمْ وَيَعْتُونَ عَلَيْكُمْ وَيُعْتَلِكُمْ وَيَعْتُونُ عَلَيْكُمْ وَيَعْتُونُ مِن فَيْدُونَ مِن قَبْلِيكُمْ وَيَعْتُونَ عَلَيْكُمْ وَيُعْتَعِلْكُمْ وَيُعْتُونُ وَيَعْرُونُ مِن فَيْتُونُ مِن فَيْلِكُمْ وَيَهُدِيكُمُ مُ وَيُعْتُونُ مِن فَيَعْتُمُ مِنْ وَيُعْتَعَلَيْكُمْ وَيُعْتَعُونُهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيُعْتُونُ مِن فَيْعِلُكُمْ وَيُعْتَعِلَكُمْ وَيُعْتُلُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَيُعْتُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ وَاللّ

كما وَرَدَ لفظُ (السنّة) في كلام الرسول ﷺ بمعنى الطريقة في أكثر من موضع أيضاً، منها ما رواه مسلمٌ في حديثه الطّويل عن جرير بن عبد الله البَجَليّ رضي الله عنه، وفيه: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ سَنَّ في الإسْلام سُنّةً حَسَنةً فَلَهُ أَجْرُهَا وأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعدَه مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيءٌ، ومَنْ سَنَّ فِي الإسْلام سُنّةً سَيّئةً كان عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْده مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيءٌ» (١).

واصطلاحاً: هي: «ما أُضِيْفَ إلى النبيِّ ﷺ من قولٍ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ، أو وصفٍ أو سيرةٍ»، هاذا عند بعضِ المحدِّثين، وعند «الأكثر أنَّها تشمل ما أُضِيْفَ إلى الصحابيِّ أو التابعيُّ» ويشمل الوصفُ صفاته الخِلْقيَّة والخُلُقيَّة.

كما تشمل السيرةُ حياتَه ﷺ قبل البعثة وبعدها.

### ٣ \_ الحِكْمَةُ:

لغةً: إنَّ كلمة «حكمة» وُجِدَتْ في كلِّ من أدبِ ما قبل الإسلام وما بعد الإسلام: ففي الشعر الجاهليِّ اسْتُخدِمَتْ هاذه الكلمةُ للأقوال المتسَّسِمَة بالعقلانية، والكلمات المتعلَّقة بالحكمة، وخيرُ مثالٍ على ذلك: عندما سمع الأصْمَعِيُّ - الشاعر المُخَضْرَم - قصيدةً بعينها لسُويْد بن أبي كاهل عَلَق قائلاً: «إنَّ العرب يَعُدُّونها من حِكَمِهِ»(٢).

وفي حِقْبَةِ ما بعد الإسلام، ذاتَ مرَّةٍ \_ روىٰ عمرانُ بن حُصَين: «أنَّ الحديث النبوي لا يعدو أكثر من كونه شيئاً من الحكمة».

وقال بشر بن كعب: «إنه كَتَب بحكمة كذلك».

والنبيُّ عَلَيْهُ استخدم كَلِمَة الحكمة بالمعنى الحرفي عندما قال: «خذوا الحكمة ولو من أفواه الكفَّار»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: الزكاة، باب: الحثِّ على الصدقة، برقم: (١٠١٧).

<sup>(</sup>٢) المفضَّليات: ص: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) العقدالفريد: (١٠٦/٢).

فالحكمة تَمَّ تعريفُها على أساس أن تَعْرف جوهرَ الأشياء وتتصرَّف طبقاً لمتطلَّباتها.

وفي مناسباتٍ معروفةٍ تحدَّث القرآنُ عن الحكمة وعلاقتها بالكتاب، وفي مواضع أخرى استخدمها بمفردها.

ولكن ماذا تعني الحكمة؟ إنها بالضَّرورة تعني شيئاً آخر مختلفاً عما ذكره القرآنُ؛ لأن كلمة «حكمة» انفصلت من الكتاب بحرف العطف [و] كما في الآية ﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحَمْتُهُ لَمَّ مَنَا فَي الآية ﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحَمْتُهُ لَمَ مَنَا فَي الآية ﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ مِن شَيْءً وَالْزلَ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءً وَالْزلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْجِكْمَة وَعَلّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: الناء:

لقد تناول الإمامُ الشافعيُّ باستفاضة استعمال لفظي: الحكمة والكتاب، وخلصَ إلى أنَّ (الكتاب) يُقْصَد به القرآنُ الكريمُ، بينما (الحكمة) تُشير إلى سُنَّة النبي ﷺ (١).

وبنفس هالمه النتيجة فسَّر قتادةُ (المتوفى سنة ١١٨ هـ) قولَه تعالى: ﴿ مَا يُتَـلَىٰ فِى ابْتُوتِكُنَّ مِنْ ءَايكتِ اللَّهِ ﴾ تعني: السُّنَّة (٢٠).

إذاً إن (الحكمة) مساويةٌ تماماً للسُّنَّة بإجماع العلماء بعد الشافعي بذلك؛ ولأنَّ الشافعي لم يَضَعْ خطاً فاصلاً بين الحديث والسنة فيمكن أن نقول: إن الحكمة عنده مساويةٌ للحديث.

فكلمة «حكمة» التي استخدمت هنا مع كلمة «سنة»، وكلمة أوامر الله ارتبطت بتعبير

<sup>(</sup>١) الرسالة: ص: ٢٤، وانظر: «جامع بيان العلم» ص: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد: (٨/ ١٤٤).

«روى» تُوضِّع أنَّ الحكمة بالنسبة للحسن البصري تعني الحديث (١١).

#### ع \_الخَوْ:

لغةً: (الخَبَر) معناه: النَّبأُ، وجمعُه: أخبارٌ (٢).

واصطلاحاً: فيه ثلاثةُ أقوالٍ.

١ ـ الخَبَرُ: مُرادِفٌ للحديث، أي: معناهما واحدٌ.

٢ ـ الخَبَرُ: مُغايِرٌ للحديث؛ لأن (الحديث) هو ما جاء عن النبي ﷺ، و(الخَبَرُ)
 ما جاء عن غيره.

٣ ـ الخَبَرُ أَعَمُّ من الحديث: أي: أنَّ الحديث ما جاء عن النبيِّ ﷺ، و(الخَبَرُ) ما جاء عنه، أو عن غيره (٢٠).

كان (الخَبَرُ) مصطلحاً عامّاً لـ: (المرفوع) و(الموقوف) من الأحاديث، وعليه فهنــاك عبارةٌ تقول: «كلُّ حديثٍ يُعَدُّ خَبراً، وليس كلُّ خَبَرٍ يُعَدُّ حديثاً (٤).

وذَهَب علماء خُرَاسان خطوة أبعد من هلذا: فقد ساوَوْا بين (الخبر) و(حديث النبي ﷺ)، وميَّزوا أيضاً بين (الموقوف) و(المرفوع) من الأحاديث، وأطلقوا على الأول: «الأثر»، والثانى أطلقوا عليه «خبراً».

## ه \_ الأثرُ:

لغةً: الأثر: معناه: بَقِيَّةُ الشيءِ.

واصطلاحاً: فيه قَوْلان:

١ \_ هو مرادفٌ للحديث: أي: أنَّ معناهما واحدٌ، فيكون تعريفُه بناءً على ذلك

<sup>(</sup>١) انظر: «دلائل التوثيق المبكر للسنة والحديث» ص: ١٢٨ ـ ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) شرح النخبة: ص: ١٨.

<sup>(</sup>٤) قواعد التحديث: ص: ٦٢.

كتعريف (الحديث)، وهو: «ما أُضِيْفَ إلى النبيِّ ﷺ من قولِ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ، أو صفةٍ» (١).

٢ - هو مُغَايِرٌ للحديث: يعني أنَّ المرادب: «الأثر» غيرُ المرادب: «الحديث».

فيكون تعريفُ الأثر \_ على هلذا القول \_ هو: «ما أُضِيْفَ إلى الصَّحابة والتابعين من أقوالٍ أو أفعالٍ»(٢).

٣ ـ وعند فقهاء خُرَاسان: «الأثر» مُعَايِرٌ لـ: «الحديث»، لكنَّ المراد به: الموقوف فقط، دون المقطوع.

#### ٦ ـ المَثْنُ:

لغةً: المَتْنُ: ما صَلُبَ وازْتَفَعَ من الأرض<sup>(٣)</sup>.

واصطلاحاً: ما ينتهي السَّندُ من الكلام (٤)، أي: ما انتهى إليه السَّندُ من ألفاظ الحديث الدَّالَّة على معانيه.

والمناسبة بين المعنى اللُّغوي والاصطلاحي، أو وجه تسمية ما ينتهي إليه السندُ بالمتن هو: أنَّ ما ينتهي إليه السَّنَدُ قَوِيٌّ بذكر السند، وبدونه ضعيفٌ. هذا حسب المعنى الأول. أو أنه صَلْبٌ بالسند وإلاَّ فهو مُفَتَّتٌ. هذا حسب المعنى الثاني. أو أنه ظاهرٌ وبارزٌ بالسند وإلاَّ فهو غائبٌ مُسْتَتِرٌ. وهذا حسب الثالث.

وصُورتهما فيما يلي من «صحيح البخاري» قال:

حَدَّثَنا الْحُمَيْدِيُّ عبدُ الله بنُ الزُّبَيْرِ قال: حَدَّثنا سفيانُ، قال: حدَّثنا يحيى بنُ سعيدِ الأنصاريُّ، قال: أخبرَني محمدُ بنُ إبراهيمَ التَّيْمِيُّ، أنه سَمِعَ عَلْقَمةَ بنَ وَقَاصِ اللَّيْشِيُّ الْأَنصاريُّ، قال:

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (١/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: (١/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٤) تدريب الراوي: (١/ ٤٢).

يقول: سمعتُ عمرَ بن الخَطَّابِ \_ رضي الله عنه \_ على المنبر قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إنما الأعمالُ بالنَّيَّات، وإنما لكلِّ امْرِىء ما نَوىٰ، فمَن كانتْ هِجرتُه إلى الله ورسوله، ومن كانت هِجرتُه إلىٰ دنيا يُصيبُها، أو إلى امْرأة يَنْكِحُها، فهجرتُه إلىٰ دنيا يُصيبُها، أو إلى امْرأة يَنْكِحُها، فهجرتُه إلىٰ ما هاجَرَ إليه».

فالسندُ هو «حَدَّثنا الحُمَيْدِيُّ . . . سمعتُ رسول الله ﷺ يقول» .

والمتن هو: «إنما الأعمال بالنيات. . . ما هاجر إليه»(١).

#### ٧ \_ السَّنَّدُ:

لغةً: السَّنَدُ، معناه: المُعْتَمد، يقال: فلانٌ سَنَدٌ؛ أي: مُعْتَمدٌ، وكذلك ما ارتفع من الأرض، والجمعُ: أسنادٌ، لا يكسر على غير ذلك، وكلُّ شيء أَسْنَدْتَ إليه شيئاً هو مُسْنَدٌ (٢)، وسُمِّى كذلك لأنَّ الحديثَ يُسْتنَد إليه، ويعتمد عليه.

واصطلاحاً: هو الإخبارُ عن طريق المتن، أي: سلسلةُ الرجالِ المُوصِلةُ للمَتْن.

## ٨ \_ السَّنَدُ العالى:

لغةً: (العالي) اسمُ فاعل من «العُلُوّ» وهو ضِدّ: السِّفْل، و(السَّند) قد تقدَّم معناه آنفاً.

واصطلاحاً: هو السَّنَدُ الذي قلَّ عددُ رجاله بالنسبة إلى سندٍ آخر يَرِدُ به الحديثُ نفسُه.

وعُلُوُّ الإسناد له عند المحدِّثين شأنٌ كبيرٌ، وذلك أنه يُفيد قُوَّةَ السند؛ لأنه يُبْعِد احتمالَ الخَلَلِ عن الحديث؛ لأن كلَّ رجل من رجالهِ قد يحتمل أن يقع من جهته خَلَلٌ، فإذا قَلَّتِ الوسائطُ تَقِلُّ جهاتُ الاحتمال للخَلَّلِ، فيكون عُلُوُّ السند قُوَّةً للحديث.

قال الحافظ أبو الفضل المَقْدِسِي (٣): «أجمع أهلُ النقل على طلبهم العُلُوَّ ومدحه؛ إذ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في أول كتاب بدء الوحي، برقم: (١).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: (٣/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) في كتابه: «مسألة العلو والنزول»: (ق ٥/١).

لو اقتصروا على سماعه بنزول لم يرحل أحدٌ منهم».

وقد رحل المحدِّثون فيه، وأتعبوا مطاياهم مِنْ أجله. ما إن يسمع أحدُهم بحديثٍ عن مُحدِّثٍ في عصره حتى يَرْحَل إليه ليَسْمَعَه منه مباشرةً.

قال الإمامُ أحمدُ بن حنبل: «طلبُ الإسنادِ العالي سُنَّةٌ عمَّنْ سَلَف».

وقيل للإمام يَحْيَى بن مَعِيْنِ في مَرَضِه الذي ماتَ فيه: «ما تشتهي؟» قال: «بيتٌ خالٍ، وإسنادٌ عالٍ».

وينقسم العُلُوُّ بحسبِ جهته أقساماً خمسة، ترجع إلى قسمين رئيسين: علوُّ مسافة بقلَّة ِ الوسائط، وعلوُّ صفة:

أمَّا العُلُوُّ بالمسافة فهو ثلاثة أقسام:

القسم الأول: القُرْبُ من رسول الله ﷺ من حيثُ العدد بإسنادٍ صحيحٍ نظيفٍ. وهـٰذا عُلُوٌ مُطْلَقٌ، وهـو أفضَل أنواع العُلُوِّ وأجلُها.

قال محمد بن أسلم الطُّوسِي: «قُرْبُ الإسناد قُرْبٌ أو قُرْبَةٌ إلى الله عَزَّ وجَلَّ».

ووجهُ كلامِه هـٰذا فيما نرىٰ: أنَّ قُرْبَ الإسنادِ يُفيدُ قوَّةَ السند كما عرفتَ، واستخراجُ المحدِّث لذلك يقرِّبه إلى الله عزَّ وجلَّ.

وقد اعتنى العلماءُ بهلذا النوع، وجمعوا فيه تآليفَ، أشهرها ما جمعت فيه الأحاديث الثلاثية، مثل كتاب: «ثلاثيات المسند» وكتاب «ثلاثيات البخاري».

والأحاديث الثلاثية هي ما كان بين الإمام المصنِّف وبين النبيِّ ﷺ ثلاثُ وسائط.

مثل: حديثِ الإمام أحمد قال: «ثنا سفيانُ، قال: قلتُ لعمر وسمعتُ جابراً يقول: مَرَّ رجلٌ في المسجد معه سِهَامٌ، فقال له النبيُّ ﷺ: «أَمْسِكْ بنَصْلِها»؟ قال: نَعَمْ<sup>(١)</sup>.

وروى البخاريُّ: حَدَّثَنا مَكِّيُّ بن إبراهيم، قال حَدَّثَنا يزيدُ بن أبي عبيد، عن سَلَمَة

<sup>(</sup>١) ثلاثيات المسند: (١/ ٢٦٤).

قال: سمعتُ النبيِّ ﷺ يقول: «مَنْ يَقُلْ عَلَيَّ ما لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(١٠).

القسم الثاني: القُرْبُ من إمامٍ من أثمَّةِ الحديث، وهو عُلُوٌّ نِسْيِيٌّ، كالعُلُوِّ إلى مالكِ، والأوزاعيِّ، وسفيانَ، وشعبةَ، وإنما يُوصَف بالعُلُوِّ إذا صَعَّ الإسنادُ إلى ذلك الإمام بالعدد اليسير من الرجال.

ووجهُ اعتبار هـُـذا عُلُوّاً ـ فيما يبدو لنا ـ أنَّ هؤلاء الأثمَّة قد انتهى إليهم علمُ الحديث وحفظُه، فأصبح خوفُ الخَلَلِ في رواياتهم مأموناً، فرغبوا في العُلُوِّ إليهم، لِمَا فيه مِنْ قُوَّةِ السند.

القسم الثالث: العُلُوُّ بالنسبة إلى الكتب الحديثية المشتهرة، وهو أن يعلو إسنادُ المحدِّث بالنسبة إلى روايته عن طريق الصحيحين وبقية السُّتَّة، إذ لو روى الحديث عن طريق كتاب من الستة يقع أنزل مما لو رواه عن غير طريقها.

وغالباً ما يكون العُلُوُّ في هاذا القسم بسبب نزول الإسناد عن طريق هاذه الكتب، قال الحافظُ العِراقي: «مثاله: حديثٌ رواه الترمذيُّ لابن مسعود مرفوعاً: «يوم كَلَّمَ الله موسى كانت عليه جُبَّةُ صُوْفٍ...». رواه الترمذي عن عليٌّ بن حُجْرٍ عن خَلَف بن حليفة، فلو رويناه عن طريق الترمذي وقع بيننا وبين خلف تسعةٌ، فإذا رويناه من جزء ابن عَرَفَةَ وقع بيننا وبينه سبعةٌ بعُلُوٌ درجتين...»(٢).

وقد كثر اعتناءُ المحدَّثين المتأخِّرين بهاذا القسم، وأصبح له شهرةٌ كبيرةٌ عندهم، ففرَّعوه إلى عدَّةِ فروعٍ، هي: الموافقة (٣)، والبدل(٤)،

<sup>(</sup>١) ثلاثيات البخاري: ص: ٣.

<sup>(</sup>٢) شرح ألفية الحديث: (٣/ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) الموافقة: هي أن يقع لك حديثٌ عن شيخ الإمام مسلم من غير جهة بعددٍ أقلَّ من عددك إذا رويته عن مسلم عنه.

<sup>(</sup>٤) البدلُ: هو الوصولُ إلى الشيخ بشيخ أحد المصنَّقين من غير طريقه، مثل ما إذا روى البخاريُّ عن قُتَيْبَة عن مالكِ حديثاً، ويقع لأحد ذلك الإسناد بعينه من طريق أخرى إلى القَعْنَبِيُّ عن مالكِ، فيكون القعنبيُّ بدلاً من قُتيبة. (نخبة الفكر: ص ٢٣١).

والمساواة (١)، والمصافحة (٢).

أمَّا عُلُوُّ الصِّفةِ: فهو هـندان القسمان الباقيان، ذكرهما الحافظُ أبو يَعْلى الخَليلي في كتاب: «الإرشاد إلى معرفة علماء الحديث» واشتهرا بعده:

الأوّل: العُلُوُّ بوفاة الراوي، بأن يتقدَّم موتُ الراوي في هاذا السند على موت الراوي الذي في السند الآخر، وإن كانا متساوِيَيْن في العدد.

الثاني: العُلُوُ بتقدُّم السَّماع من الشيخ، بأن يكون أحدُ الرُّواة سمع منه قبل غيره، إلا أنه يقع التداخُلُ كثيراً بين هاذين القسمين، حتى عَدَّهما بعضُ العلماء قسماً واحداً، ونلاحظ أنَّ فائدة العُلُوُ لا تظهر في هاذين القسمين إلا في بعض الصور، التي تدخل في أنواع أخرى من علوم الحديث، مثل: «معرفة مَن اختلط في آخر عمره» ونحوه من الأبحاث. لذلك لم يذكرهما بعضُ المحقِّقين كالحافظ ابن حجر (٣).

#### ٩ \_ السَّنَدُ السَّافل:

هو السَّند الذي كَثُر عددُ رجاله عن عدد رجال السَّند المقابل له، يُقال له: السَّند النَّازل، سيأتي تعريفُه.

## ١٠ \_ السَّنَدُ النَّازِلُ:

لغةً: النازل: اسمُ فاعلِ من «النُّزُول» وهو: «الحُلُوْلُ».

واصطلاحاً: هو السَّنَدُ الذي كَثُرَ عددُ رجاله بالنَّسْبة إلىٰ سندِ آخَرَ، يَرِدُ به ذلك الحديثُ بعددِ أقلَّ، وهو ضِدُّ: «العالي».

مراتب النُّزُول:

ينقسم «النُّزول» إلى خمسة مراتب، وهي:

١ ـ كثرةُ الوسائط إلى النبيُّ ﷺ، وهو نزولُ مسافة مُطْلَقٍ.

<sup>(</sup>١) المساواة: هي استواء عدد الإسناد من الراوي إلى آخر الإسناد مع إسناد أحد المصنَّفين.

 <sup>(</sup>٢) المصافحة: وهي أن تقع المساواة لشيخ الراوي، فتكون للراوي مصافحة .

<sup>(</sup>٣) انظر «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٣٥٨ ـ ٣٦٢.

٢ ـ كثرةُ الوسائط إلى إمام من أئمّة الحديث، وهو نزولُ مسافة نِسْبِيٌّ.

٣ ـ نزولُ الإسناد من طريق غير الكُتب السَّتَّة، عن الإسناد من طريقها، وهو نزولُ مسافة نسبئُ أيضاً.

٤ ـ تأخُّرُ الوفاة، وهو نزولُ صفةٍ.

٥ ـ تأخُّرُ السَّمَاع، وهاذا أيضاً نزولُ صفةٍ.

النُّزُول مفضولٌ ومرغوبٌ عنه عند المحدَّثين، قال الإمام يحيى بن مَعِيْن: «الإسنادُ النَّزُولُ شُوْمٌ» (١). النازل قُرْحَةٌ في الوجه»، وقال الإمام عليُّ بن المَدِيني: «النُّزُولُ شُوْمٌ» (١).

#### ١١ ـ الإشناد:

لغةً: الإسناد: هو مصدر (أسْنَدَ، يُسْنِدُ، إسناداً) بمعنى: «اعتمدَ»، قال ابنُ منظور: «وقد سَنَدَ إلى الشَّيء يَسْنُدُ سُنُوداً، واسْتَنَدَ، وتَسَانَدَ، وأَسْنَدَ»، أي: اعْتَمَدَ عليه».

وقال أيضاً: «وأسْنَدَ الحديثَ: رَفَعه، والإسنادُ في الحديث: رَفْعُهُ إلى قائِله»(٢).

واصطلاحاً: عرَّفوا (الإسنادَ) بقولهم: هو حكايةُ طريقِ مَثْنِ الحديث. وعرَّفوا (السَّنَدَ) بأنه طريقُ متنِ الحديث. وسُمِّي (سَنَداً) لاعتمادِ الحُفَّاظ عليه في الحُكم بصحة الحديث أو ضَعْفِه، أخذاً من معنى (السَّنَدِ) لغةً، وهو ما استندتَ إليه من جدارِ أو غيره.

والمُحَدِّثون يستعملون كُلَّا من (السَّنَد) و(الإسناد) في موضع الآخَر، ويُعْرَفُ المرادُ بالقرائن. قال الحافظ ابن حجر: «ولكون الإسنادِ يُعْلَمُ به الموضوعُ من غيره، كانت معرفتُه من فروضِ الكفاية» (٣).

و «الإسناد» من الدِّين بموقع عظيم ومكانٍ رفيعٍ، تكاثَرَتْ في بيان شأنِه وأهمُّيَتِهِ وفضلِهِ كلماتُ العلماء، وتَعدَّدَتْ وتَنوَّعَتْ أقوالُهُم في تعظيم أمرِه، ومن خيرِها وأدقُّها تشخيصاً

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٣٦٢، و «تدريب الراوي» (<math>7/2).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مرقاة المفاتيح» للعلامة على القاري: (١٨/١).

لموقع الإسناد كلمةُ الإمام عبد الله بن المُبارَك قال: «الإسنادُ عندي من الدِّين، ولولا الإسنادُ لقال مَن شاء ما شاء، ولكن إذا قيل له مَنْ حَدَّثك؟ بَقِيَ؟»(١).

وقال سفيان الثوري: «الإسناد سِلاَحُ المؤمن، فإذا لم يكن معه سلاحٌ فبأيِّ شيء يقاتل؟!».

وقال الأوزاعيُّ: «ما ذَهَابُ العلم إلَّا ذهاب الإسناد».

وقال شُعْبَةُ بن الحَجَّاجِ أبو بِسْطام الواسِطيُّ البَصْريُّ: «كلُّ حديثِ ليس فيه (حَدَثَنا) أو (أخبرَنَا)، فهو مِثلُ (أخبرَنَا)، فهو مِثلُ الرجلِ في فلاةٍ معه بعيرٌ بغير زمام!».

وكان التابعيُّ الجليل الإمام محمد بن شهاب الزُّهْري: إذا حدَّث أَتَى بالإسناد ويقول: «لا يَصلح أن يُرقى السطحُ إلَّا بدَرَجِهِ». إلى غير هاذا وذاك من الأقوال الكثيرة، التي وردَّت عن التابعين وتابعيهم في أهمية الإسناد إليه في سياقه كلِّ خير أو أثر<sup>(٣)</sup>.

## ١٢ ـ الطَّريق:

لغةً: الطريق، معناه: السَّبيل.

واصطلاحاً: هو السَّندُ، وسببُ تسميته بذلك؛ لأنه يُوصِلَ إلى المَثْن.

#### ١٣ \_ الوَجْهُ:

لغةً: الوجهُ: هو الجِهَةُ، يقالُ: خَلِّ عن جِهِته، يريد جِهَةَ الطريق.

واصطلاحاً: هو الطريقُ: أي (السَّنَدُ)، وهاذا كثيرٌ في استعمال المحدَّثين، فإنهم يقولون: (قد رُوِيَ هاذا الحديثُ من وجه آخر)، أو (من غير وجه)، أو (من أَوْجُه أخرى)، ويريدون بذلك الطُّرُقَ التي رُوِيَ بها الأحاديثُ.

<sup>(</sup>١) أي: سَكَتَ.

<sup>(</sup>٢) أي: رخيصٌ لا قيمةً له، ولا يُتعلَّق به؛ لفقده الإسنادَ.

<sup>(</sup>٣) من «الإسناد من الدِّين» للشيخ أبو غُدَّة: (ص: ١١ ـ ٢٩) باختصار.

#### ١٤ \_ الاعتبارُ:

لغةً: هو مصدر (الاعتبار)، و«اعْتَبَرَ»، معناه: «اخْتَبَرَ» و«امْتَحَنَ» «اعْتَدَّ به».

ومعناه: النظر في الأمور ليعرف بها شيءٌ آخر من جِنْسها، ليستدلُّ بها على غيرها(١).

واصطلاحاً: هو تتبُّعُ طُرُقِ حديثِ انْفَرَد بروايته راوٍ، ليعرف هل شارَكه في رواية ذلك الحديثِ راوٍ غيرُه من الرُّواة، بأن يرويه بلفظه، أو بمعناه، من نفس السَّند، أو من طريق صحابيُّ آخر، أو لم يُشارِكه في روايته أحدٌ لا في اللفظ ولا في المعنى.

فالاعتبار إذا ليس قِسْماً مقابلاً لـ: «المتابعات» و«الشواهد» ـ والذي سيأتي تعريفُها (٢) ـ كما قد يُتوَهَّمُ ؛ إنما هو البحثُ في الأسانيد لمعرفة وجود المتابعات والشواهد، أو عَدَم وجودها، أي: لمعرفة تعدُّد إسنادِ الحديث أو عَدَم تعدُّده، ولمعرفة وُرود حديث آخر بمعناه أو عَدَم ذلك.

#### مثال الاعتبار:

أن يروي حَمَّادُ بن سَلَمة حديثاً لم يُتَابَعْ عليه، عن أيوبَ، عن ابن سِيْرِيْنَ، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبيِّ ﷺ.

فَيُنْظَرُ: هل رَوىٰ ذلك ثقةٌ غيرُ أَيُّوْبَ عن ابن سيرين؟

فإن وُجِد؛ عُلِمَ أَنَّ للخبر أَصْلاً يُرْجَع إليه، وإنْ لم يُوْجَد ذلك فثقةٌ غير ابن سيرين رواه عن أبي هريرة، وإلاَّ فصحابيُّ غير أبي هريرة رواه عن النبي ﷺ، فأيُّ ذلك وُجِد؛ يُعْلَم به أنَّ للحديث أَصْلاً يُرْجَع إليه، وإلاَّ فلا<sup>(٣)</sup>.

## ١٥ \_ المُتَابِعُ:

لغةً: «المُتابعُ» هو اسمُ فاعلِ مِن "تَابَعَ» بمعنى: وَافَقَ.

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط» مادة (عبر).

<sup>(</sup>٢) انظرصفحة: (٩١٥).

<sup>(</sup>٣) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٩٤.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي يُشارك فيه رواتُه رواةَ الحديث الفَرْدِ لفظاً ومعنى، أو معنى فقطْ، مع الاتِّحاد في الصحابي.

والمتابعةُ على نوعين: المتابعةُ التَّامَّة، والمتابعةُ القاصرةُ.

#### والمُتَابَعَةُ التَّامَّةُ:

هي: أن يشترك اثنان في رواية حديث صحابيٌّ واحدٍ عن شيخ واحدٍ .

#### مثالها:

روى شعبة بن الحَجَّاج، عن قتادة، عن سالم بن أبي الجَعْد، عن مِقْدام بن أبي الجَعْد، عن مِقْدام بن أبي طلحة، عن أبي الدَّرْدَاء، عن النبيِّ عَلَيْةِ قال: «أيعجز أحدُكم أن يقرأ في ليلة ثُلُثَ القرآن؟» قالوا: وكيف يقرأ ثُلُثَ القرآن؟ قال: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، تعدل ثُلُثَ القرآن»(١).

والحديث نفسُه رواه أَبَان العَطَّار عن قتادة به.

فأبان متابعٌ تامٌّ لشعبة بن الحَجَّاج، وشعبة لأَبان، بسبب روايتهما حديثَ أبي الدَّرداء عن شيخ واحدٍ وهو قتادة.

#### والمُتَابَعَةُ القَاصِرَةُ:

وهي: أن يشترك راويان في رواية حديثِ صحابيٌّ واحدِ، واجتمعا فيمَن فوقَّ شيخيهما.

#### مثالها:

روى مالك، عن صالح بن كَيْسان، عن عُرْوَة بن الزَّبير، عن عائشةَ زوج النبيِّ ﷺ قالت: «فُرِضَتِ الصَّلاةُ ركعتَين ركعتين في الحَضَر والسَّفَر، فأُقِرَّتْ صلاةُ السَّفر، وزِيْدَ في صلاة الحضر»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين، برقم: (٨١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين، برقم: (٦٨٥).

والحديثُ نفسُه يرويه سفيانُ بن عُيَيْنَة عن ابن شهاب الزُّهري عن عُرْوَة بن الزُّبير عن عائشة ، فشارك ابنُ عيينة مالكاً في عروة الذي هو فوق شيخه صالح ، فكلُّ منهما متابعٌ قاصرٌ أو ناقضٌ للآخر.

#### ١٦ \_ الشَّاهِدُ:

لغةً: (الشاهدُ): أي المؤدِّي ما عنده من الخبر أو الشهادة.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي يُرْوَىٰ بمعنى حديثِ آخر، أو لَفْظِه من طريق صحابيُّ آخر، وإطلاق الشاهد على هاذا كثيرٌ.

أو هو الحديث الذي يُرْوَىٰ بمعنى حديثِ آخر، أو لَفْظِه من غير متابعة لذلك الحديث، وهاذا يَشْمَل الصحابيّ الذي رُوي الحديثُ من طريقه ويَشْمَلُ غَيْرَه.

والغَرَضُ من إيراد الشَّواهد قد يكون لبيان التواتُرِ من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين.

وقد يكون لإثبات زياداتٍ في المَتْن.

وقد يكون للتقوية إذا كان الضَّعْفُ يسيراً محتملاً.

وأمَّا إذا كان الضَّعْفُ شديداً كأن يكون في إسناده مُتَّهَمّ، أو متروكٌ فلا يُسْتَشْهَدُ سحديثه.

وقد يكون لتوضيح بعض الغُموض في المَتْن.

وقد يكون لبيان الزَّمان والمكان وغيرهما.

والمحدِّثون القدماء لم يفرِّقوا بين «الشاهد» و«المتابعة»، فأطلقوا «الشاهدَ» على «المتابعة»، و«المتابعة على «الشاهد»، والأمرُ فيه يُسْرُّ.

#### ١٧ ـ المُسْنَد:

لغةً: هو اسمُ مفعولٍ من «الإسناد»، وقد تقدُّم معناه اللغوي.

### واصطلاحاً: يُسْتَعْمَلُ في ثلاثة معانٍ:

١ ـ (المُسْنَد): هو الكتاب الذي جُمِعَت فيه الأحاديثُ على أسماء الصَّحابة، كلُّ على حِدَة (١)، مثل «المسند» للحُمَيدي، و «المسند» للطَّيَالِسي، و «المسند» للإمام أحمد بن حنبل وغيرها كثيرٌ.

Y \_ و(المُسْنَد): هو الحديثُ المُتَّصِلُ المرفوعُ إلى النبيِّ عَلَيْ كقول المحدَّثين: «جاء الحديثُ مُسْنَداً». وعلى هاذا المعنى سَمَّى الإمامُ البخاري ومسلمٌ صحيحيهما «الجامع المسند»، أي: أنَّ أحاديثهما مسندةٌ، أي: لها أسانيد، لا بالمعنى الأول؛ لأن ترتيبهما ليس على أسماء الصحابة، بل على الأبواب الفقهية. وكذلك «مُسْنَد ابن المبارك» و«مسند أبى عَوانة» وغيرهما.

٣ ـ و(المُسْنَد) يُسْتَعْمَلُ أحياناً مَصْدَراً ميمياً بمعنى: «الإسناد»، أي: ذكرُ الأسانيد لأحاديث ذُكِرَتْ بدونها، منه كتاب: «مُسْنَد الشِّهاب» للقُضاعي، وكتاب «مسند الفردوس» للدَّيْلَمي؛ لأن الكتابين (الشهاب والفردوس) أُلّفا فجُمِعَتْ فيهما الأحاديثُ بدون أسانيدها أولاً، ثم ذُكِر لها أسانيدُ في كتابِ مستقلٌ، وسُميًا بالمسند بالمعنى المصدري(٢).



<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع»: (٢/ ٢٨٤)، و «تدريب الراوي»: (٢/ ١٥٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تدريب الراوي»: «(۱/۲۶)، و«الرسالة المستطرفة»: ص: ۷٤.

### القسم الثاني

## تعريفُ الألقاب العِلْمِيّة للمُشتغلين بالحديث

#### ١ \_ المُسْنِدُ:

لغةً: اسمُ فاعل مِن «أَسْنَدَ»، ويقال: أَسْنَدَ الحديث، أي: رَفَعَه.

واصطلاحاً: هو مَن يروي الحديثَ بسنده، سواءٌ عنده علمٌ به، أو ليس له إلاَّ مجرَّدُ الرواية (١٠).

#### ٢ ـ المُحَدِّثُ:

لغة : هو اسمُ فاعل من (التحديثِ)، بمعنى نقل الحديث وإسماعه للطَّلَبَة.

واصطلاحاً: (المحدِّثُ) لَقَبٌ يُطْلَقُ على مَن اشتغل بالحديث النبوي الشريف، وأحرز فيه صفاتٍ ذكروها، فيُطْلَقُ عليه عندئذٍ: (المحدِّث).

قال الشيخ تاج الدين السُّبُكي ـ رحمه الله تعالى ـ (٢): «المحدِّثُ من عَرَف الأسانيدَ والعِلَلَ وأسماءَ الرجال، والعاليَ والنازلَ، وحَفِظ مع ذلك جملةً مستكثرةً من المُتون، وسمع «الكتبَ السَّتَة» و«مُسْنَدَ أحمد بن حنبل» و«سُنَنَ البَيْهَقِيِّ» و«مُغجَمَ الطَّبَراني» وَضَمَّ إلى هاذا القدر: ألفَ جزء من الأجزاء الحديثيَّةِ، هاذا أقلُّ درجاته.

تدریب الراوی: (۱/ ٤٣).

 <sup>(</sup>٢) في كتابه «مُعيد النِّعَم ومُبيد النَّقَم» ص: ٨١.

فإذا سَمِعَ ما ذكرناه، وكتَبَ الطِّبَاقَ (١)، ودارَ على الشيوخ، وتكلَّم في العِلَلِ والوفياتِ والمسانيدِ: كان في أول درجاتِ (المحدِّثين)، ثم يزيدُ الله من يشاء ما يشاء.

ومِن النَّاس فِرقةٌ ادَّعَتِ الحديث! فكان قُصَارىٰ أمرِها النظرَ في «مشارق الأنوار» للصَّاغَاني، فإن ترفّعت إلى «مصابيح البَغَوي» ظَنّتْ أنها بهاذا القدر تصِلُ إلى درجة (المحدّثين)، وما ذلك إلا لجهلها بالحديث، فلو حَفِظ من ذكرناه هاذين الكتابيّن عن ظهر قلب، وضَمَّ إليهما من المتون مثليهما: لم يكن (محدّثاً) ولا يصيرُ بذلك (محدّثاً) حتى يَلِجَ الجَمَلُ في سَمِّ الخِيَاطِ!

فإن رامَتْ بلوغَ الغاية في الحديث على زعمها! اشتغلَتْ بـ «جامع الأصول» لابن الأثير، فإن ضَمَّتْ إليه «كتابَ علوم الحديث» لابن الصلاح، أو مختصرَه المُسَمَّى بـ «التقريب والتيسير» للنَّووي، ونحو ذلك فحينئذِ يُنادَىٰ من انتَهى إلى هاذا المقام (مُحدِّثَ المحدِّثين) و(بُخَارِيَّ العصر)، وماناسب هاذه الألفاظ الكاذبة! فإنَّ من ذكرناه لا يُعَدُّ (مُحدِّثُ) بهاذا القدر». انتهى.

نَقَل الحافظُ السُّيوطيُّ عن الحافظ المحدِّث فتح الدين بن سيِّد الناس (المتوفئ سنة ٧٣٤ هـ) رحمه الله تعالى قولَه: «المحدِّثُ في عصرنا هو مَن اشتغل بالحديث روايةً ودرايةً وجمْعَ رُوَاةِ، واطَّلعَ على كثيرٍ من الرُّواة والروايات في عصره، وتميَّز في ذلك حتى عُرِفَ فيه خَطُّه، واشتَهَر فيه ضَبْطُه» (٢٠).

وقال العلاَّمةُ المحدِّثُ الشيخ ظفر أحمد العثماني التَّهَانَوِي رحمه الله تعالى: «المحدِّثُ هو مَن عَلِمَ طُرُقَ إثباتِ الحديث، وعَلِمَ عدالةَ رجالهِ وجَرْحَهم، دون المقتصرِ على السَّماع»(٣).

<sup>(</sup>١) جمع (طبقة)، وهو القومُ المتعاصرون الذين تقاربوا في السُّنِّ، واشتركوا في الرواية والأخذ عن شيوخ الطبقة التي قبلهم.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: (١/ ١١).

<sup>(</sup>٣) قواعد في علوم الحديث: ص: ٢٧.

قال الشيخ عبد الفتح أبو غُدَّة \_ رحمه الله تعالى \_ تعقيباً على هاذا التعريف: «هاذا التعريف التعريف قال التاج بن يونس والزَّرْكَشي، كما نقله عنهما السُّيوطي في «تدريب الراوي»، وهو منظورٌ فيه إلى حالِ تدنِّي العلم وأهله، لا حال ما ينبغي أن يكون عليه المحدِّثُ في عُرْف العلماء السابقين».

وقال العلاَّمةُ المحدِّثُ أحمد شاكر رحمه الله تعالى: «وأمَّا عصرُنا هاذا فقد تَرَك الناسُ فيه الرواية جملة، ثم تركوا الاشتغالَ بالأحاديث إلاَّ نادراً، وقليلٌ أن ترى منهم مَن هو أهلٌ لأن يكون (محدِّثاً)؟!(١)

## ٣ \_ الحَافِظُ:

هو لَقَبٌ خاصٌ للمحدِّثين، وهو أن يكون عارفاً بسُنَن رسول الله ﷺ، بصيراً بطُرُقها، مميِّزاً لأسانيدها، يحفظ منها ما أجمع أهلُ المعرفة على صحته، وما اختلفوا فيه.

قال الإمام تقي الدين السُّبْكي: «إنه سأل الحافظ جمال الدين المِزِّيَّ عن حدِّ الحافظ الذي إذا انتهى إليه الرجلُ جاز أن يُطْلَق عليه الحافظُ؟

قال: يرجع إلى أهل العُرْفِ. فقلتُ: وأين أهلُ العُرْفِ؟ قليلٌ جدّاً.

قال: أَقَلُ ما يكون أن يكون الرجال الذين يعرفهم، ويعرف تراجمهم، وأحوالَهم، وبلدانَهم، أكثر من الذين لا يعرفهم ليكون الحكمُ للغالب».

وقال ابن سَيِّد النَّاس: «المحدِّث إذا توسَّع في حفظه حتى عرف شيوخَه، وشيوخَ شيوخِه طبقةً بعد طبقة بحيثُ يكون ما يعرفه من كلّ طبقة أكثر مما يجهله منها، فهاذا هو الحافظُ».

ومن الحفَّاظ الذين يُضْرَب بهم المثلُ: (الإمام أحمد بن حنبل) الذي يقول: «انتقيتُ المسندَ» من سبعمئة ألف حديثٍ وخمسين ألف حديثٍ».

وقال أبو زُرْعَة الرَّازي: «كان أحمد بن حنبل يحفظ ألفَ ألفِ حديثٍ، قيل له:

<sup>(</sup>١) الباعث الحثيث: ص: ١٧٦.

وما يُدْرِيكَ؟ قال: ذاكرتُه فأخذتُ عليه الأبوابَ».

وممَّن يُضْرَب به المثلُّ في الحفظ: (يحيى بن مَعِيْن) الذي يقول: «كتبتُ بيدي ألفَ ألف حديث»، وغيرهما مثل: البخاري، وأبي زُرْعَة، ومسلم، وغيرهم.

وذكر الحافظُ ابن حجر شروطَ التسمية بـ: «الحافظ» فقال:

١ ـ الشُّهرة بالطلب والأخذ مِن أفواه الرجال لا من الصُّحُف.

٢ ـ والمعرفة بطبقات الرُّواة ومراتبهم.

٣ ـ والمعرفة بالتجريح والتعديل، وتمييز الصحيح من السقيم، حتى يكون ما يستحضره من ذلك أكثر مما لا يستحضره، مع استحضار الكثير من المتون.

قال: فهالذه الشروط إذا جمعت في الراوي سَمُّوه حافظاً (١).

### ٤ \_ المُفِيْدُ:

لغةً: اسم فاعل من (أفاد، يُفيد)، والمفيد: هو الذي يُفيد غيرَه عِلْماً أو مالاً.

واصطلاحاً: (المُفِيدُ) هو: مَن جمع شروطَ (المحدَّثِ)، وتأهَّل لأن يفيد الطَّلَبَةَ الذين يحضرون مجالسَ إملاء (الحافظ) فيُبلِغهم، ما لم يسمعوه، ويُفهِمهم ما لم يَفْهَموه، وذلك بأن يعرف العاليَ والنازل، والبَدَلَ والمصافحة والموافقة مع مشاركة في معرفة العِلَل، وهي رُتبةٌ اسْتُخْدِمَتْ في القرن الثالث(٢).

وقال الحافظ الذهبي: «(الحافظُ) أعلى من (المُفيد) في العُرْف، كما أنَّ (الحُجَّة) فوق (الثقة)»(٣).

وقد قابَلَ الذهبيُّ بين بعض ألقاب الرواية والدراية، فقال: «والحافظُ أعلَىٰ من المُفيد

<sup>(</sup>۱) انظر: «النكت على ابن الصلاح» (١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: حاشية «الرفع والتكميل» ص: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) تذكرة الحفاظ: (٣/ ٩٧١).

في العُرف، كما أنَّ الحُجَّة فَوْقَ الثقة»(١)، تمييزاً بين ألقابِ الرواية والدراية.

وذكر الذهبيُّ في «تذكرة الحفاظ» مَن لُقِّبَ به من المحدِّثين، وهم:

١ - إبراهيم بن أُورْمَهَ: مُفِيدُ بغداد في زمانِهِ، من الطبقة العاشرة، وُلِدَ سنة ٢١١ هـ، وماتَ سنة ٢٦٦ هـ.

٢ - ابنُ ناجِيَة: الحافظُ المُفِيدُ أبو محمد عبدُ الله بن ناجِيَة البَرْبَرِي ثم البغدادي، من الطبقة العاشرة، ماتَ سنة ٣٠١ هـ (٣).

٣ ـ الطّحّان: الحافظُ المُفِيدُ الإمام أبو بكر أحمد بن عَمْرو، مُحدَّثُ الرّملة، من الطبقة الحادية عَشرة، ماتَ سنة ٣٣٣ هـ(٤).

٤ - ابنُ المُتَادِي: المُحدِّثُ الحافظ المقرىء، أبو الحُسَين أحمد بن جعفر بنُ المُنَادِي البغدادي، مُفِيدُ العراق، من الطبقة الحادية عشرة، وُلِدَ سنة ٢٥٧ هـ، وماتَ سنة ٣٣٦ هـ. (٥).

• - الأَرْدَبِيلي: الحافظُ المُفيدُ أبو القاسم حفص بن عُمَر الأَرْدَبِيلي الرَّحَال، من الطبقة الحادية عَشْرَة، مات سنة ٣٣٩ هـ(١٦).

٦ - الأصمُّ: الإمام المُفِيدُ الثقةُ مُحدِّثُ المَشْرِق، أبو العبَّاس محمد بن يعقوب النَّيسَابوري، وهو من الطبقة الحادية عَشْرَة، وُلِدَ سنة ٢٤٧ هـ، وماتَ سنة ٣٤٦ هـ(٧).

٧ - أبو بكر الشافعي: الإمامُ الحُجَّةُ المفيدُ مُحدِّثُ العراق، محمدُ بن عبد الله

تذكرة الحفاظ: (٣/ ٩٧٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (٢/ ٦٢٨).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٦٩٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (٣/ ٨٥٤).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: (٣/ ٨٤٩).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: (٣/ ٨٦٠).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: (٣/ ٨٨٠).

البغدادي البَزَّار، من الطبقة الثانية عَشْرَة، وُلِدَ سنة ٢٦٠ هـ، وماتَ سنة ٣٥٤ هـ(١).

٨ ـ عُمَر البَصْري: الحافظُ المُفِيدُ أبو حَفْص، عمر بن جعفر الورَّاق، من الطبقة الثانية، ولد سنة ٢٨٠ هـ، ومات سنة ٣٥٧ هـ (٢).

#### ه \_ الحُحَّةُ:

لغةً: (الحُجَّة) معناها: البُرْهان.

واصطلاحاً: هو من ألقاب المحدّثين، يقولون: مَن أحاط علمُه بثلاثمئة حديث، وقيل: هو أقوى من الثقة.

وقد ذكر الشيخُ عبد الفتاح أبو غُدَّة \_ رحمه الله تعالى \_ في رسالته «أمراء المؤمنين في الحديث» (٣): أنَّ بعض المحدِّثين المتأخِّرين، ذكروا لبعض الألقاب \_ كلَقَبِ (الحافظ)، و(الحجَّة)، و(الحاكم) \_ تحديدَ عددٍ كبيرٍ من الأحاديث يَحفَظُهُ المُحدِّثُ صاحبُ اللَّقَبِ ليُطلَق عليه، وذكر أنَّ هاذه التحديدات لم تُعْرَف في اصطلاح المحدِّثين المتقدِّمين، وإنما هي اصطلاحٌ متأخِرٌ جداً، وليس بمُسَلَّم.

فهاكذا لفظُ (الحُجَّة) ليس من ألقاب الرواية، بل هو من أعلى ألفاظ التوثيق والدراية، كما تراه في (مراتب ألفاظ التعديل) في كُتب المصطلح.

### ٦ \_ الحَاكِمُ:

مِن ألقاب أهل الحديث، يقولون: مَن أحاط علمُه بجميع الأحاديث المروية مَتْناً وسنداً، وجرحاً وتعديلاً وتأريخاً، ولا يفوته إلا القليلُ.

وفي الحقيقة أنَّ هلذا اللَّقَب (الحاكم) وَصْفٌ لمَن وَلِيَ القضاءَ، ولا دَخْلَ له في حفظ

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ: (٣/ ٩٣٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (٣/ ٩٣٤).

<sup>(</sup>٣) ص: ١٢٦.

الحديث وروايتِه، جاء في كتاب «الألقاب الإسلامية» (١): «الحاكمُ، فاعلٌ من الحُكْمِ بمعنى القَضاء، وهو من ألقاب القُضَاة».

### ٧ - أميرُ المؤمِنِيْنَ في الحديث:

هـٰذا اللَّقَبُ مِن أعلىٰ ألقابِ الروايةِ عند علماء الحديث، والمقصودُ منه أنَّ الموصوف ... به ذِرْوَةٌ أو رأسُ الذَّرْوَةِ في علماء زمانِهِ في علمِهِ الذي مَهَر فيه، كما أنَّ (أميرَ المؤمنين) في الأُمَّة رأسُ الأُمَّةِ في شخصِهِ ومَقَامِهِ الذي آناه الله إيَّاه بين رعيته.

وهاذا اللَّقَبُ الرفيع إنما يُقالُ بحَسَبِ زَمَنِ مَنْ أُطلِقَ عليه، وإلا فلا تَسَاويَ ولا تَقَارُبَ بين مَنْ لُقِّبَ به من الخَلَفِ المُؤْتَمِّين، على كبيرِ فضلِهم وعلمِهم وبُروزِهم، فيما اشتهروا به من خدمة السُّنَّة المطهَّرة (٢).

هلذه كوكبةٌ يسيرةٌ من كواكب الأثمةِ المُحَدِّثين، الذي خدموا السُّنَّة المطهَّرةَ، ولُقُّبَ كلُّ واحدِ منهم بلَقَبِ (أمير المؤمنين في الحديث)، مُرَثَّبِينَ علىٰ سِنِيْ وَفَياتِهم.

### فَمِمَّن لُقِّب به:

١ ــ أبو الزُّنَاد عبدُ الله بن ذَكُوَان المَدَني، التابعي (المتوفئ سنة ١٣٠ هـ).

٢ ـ أبو بكر محمدُ بن إسحاق المُطلبي المَدني، صاحبُ «المَغَازي» (المتوفئ سنة ١٥٢ هـ).

٣ \_ أبو بكر هشامُ بنُ أبي عبد الله الدَّسْنُوائي البَصْري (المتوفى سنة ١٥٣ هـ).

٤ ـ أبو بِسْطَام شُعبة بن الحَجَّاج، الواسِطي البَصْري (المتوفئ سنة ١٦٠ هـ).

ه \_ أبو عبد الله سُفيانُ بنُ سعيد النَّوْري الكوفي (المتوفى سنة ١٦١ هـ).

٦ \_ أبو سَلَمَة حَمَّاد بن دينار البصري، (المتوفي سنة ١٦٧ هـ).

<sup>(</sup>١) ص: ٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: «أمراء المؤمنين في الحديث»: ص: ١٠٥.

- ٧ أبو عبد الله مالكُ بنُ أنس الأصبكحي المَدني، الإمامُ المتبوع (المتوفئ سنة ١٧٩ هـ).
  - ٨ أبو عبد الرحمان عبدُ الله بنُ المبارك المَرْوَزيُّ (المتوفى سنة ١٨١ هـ).
    - ٩ أبو محمد عبد العزيز بن محمد الدَّارَاوَرُدي (المتوفى سنة ١٨٧ هـ).
- ١٠ أبو عبد الله الفَضْلُ بن موسى السَّيْنَاني المَرْوَزِيُّ؛ أَحَدُ أَثمة خُرَاسان الحافظُ الإمامُ الحُجَّةُ (المتوفئ سنة ١٩٢ هـ).
  - ١١ أبو سعيد يحيى بنُ سعيد القطَّانُ البصري (المتوفي سنة ١٩٨ هـ).
- ١٢ ـ أبو عبد الله محمدُ بنُ عُمَر بن واقِد السَّهْمي المَدَني الواقِدي، إمامُ عِلم المَغَازي (المتوفئ سنة ٢٠٧ هـ).
  - ١٣ ــ أبو نُعَيم الفَضْلُ بن دُكَيْن الكوفي الحافظُ (المتوفي سنة ٢١٠ هـ).
  - ١٤ ـ أبو الوليد الطَّيَالِسيُّ هشامٌ بن عبد الملك البَصْري (المتوفىٰ سنة ٢٢٧ هـ).
- ١٥ ـ أبو الحسن علي بن عبد الله بن جعفر البصري، المعروف بابن المَدِيني (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ).
- ١٦ ـ أبو يعقوب إسحاقُ بنُ إبراهيم الحَنْظَلي المَرْوَزي، المشهورُ بابن راهُوْيَهُ (المتوفئ سنة ٢٣٥ هـ).
- ١٧ أبو عبد الله محمدُ بنُ إسماعيل البخاريُ، صاحب الصحيح (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).
  - ١٨ ـ أبو عبد الله محمد بن يحيى الذُّهْلي النَّيْسَابُوري (المتوفئ سنة ٢٥٨ هـ).
  - ١٩ ـ أبو حاتم الرَّازي محمدُ بنُ إدريس الحَنْظَلِي الرَّازي (المتوفئ سنة ٢٧٧ هـ).
    - ٢٠ ــ أبو الحسن عليُّ بنُ عُمَرَ الدَّارَقُطْنِيُّ البغداديُّ (المتوفىٰ سنة ٣٨٥ هـ).
- ٢١ ـ أبو محمد عبدُ الغني بنُ عبد الواحد الجَمَّاعِيْلي المَقْدِسيُّ ثم الدمشقي (المتوفئ سنة ٦٠٠ هـ).

٢٢ ـ برهانُ الدين أبو الوفاء وأبو إسحاق إبراهيمُ بنُ محمد بن خليل، سِبْطُ ابن العَجَميِّ الحلبيُّ الشافعي (المتوفئ سنة ٨٤١ هـ).

٢٣ ـ شهاب الدين أبو الفَضْل أحمدُ بنُ علي بن محمد بن حَجَر، الكِنَاني المصري،
 العَسْقَلاني الأصل، الشافعي (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

٢٤ ـ وجية الدين أبو محمد عبدُ الرحمان بن علي ابن الدَّيْبَع، الشَّيباني الزَّبِيدي النَّبَيني (المتوفى سنة ٩٤٤ هـ).

٢٥ \_عبدُ الله بنُ سالم بن محمد البَصْري ثم المَكِّيُّ (المتوفي سنة ١١٣٤ هـ).

٢٦ ـ محمدُ بنُ اسماعيل الأميرُ الصَّنْعَانيُّ، صاحب كتاب «سُبُل السَّلام» (المتوفئ سنة ١١٨٢).

٢٧ ـ جلال الدين أبو الفضل عبد الرحمان بنُ أبي بكر السُّيوطي (المتوفئ سنة: ٩١١ هـ). لم يَذكُره أحدٌ بلَقَبِ (أمير المؤمنين في الحديث)، فيما وقفتُ عليه. وهو حَرِيُّ بهاذا اللَّقَب بما عُرِف \_ رحمه الله تعالى \_ من متانته وتضلُّعه من الحديث وعلومه، وكثرة تآليفه فيه (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «معجم ألفاظ وعبارات الجرح والتعديل المشهورة والنادرة» للمؤلِّف: ص: ١٨١ ـ ١٨٩.

رَفْخُ بعبس (لرَّحِينِ) (اللَّجَنِّ يَ رُسِيلَتِم (لِنِّرُ) (الفِرْدُ فَرَا www.moswarat.com





السُّنَّةُ النَّبَوِيَّةُ حُجِّيَّتُها وتدوينُها

الفصل الأول: السُّنَّة النبوية: مكانتها وحُجِّيَّتها.

الفصل الثاني: السُّنَّة النبوية: كتابتُها وتدوينها وتصنيفها.

رَفْعُ معبى (لرَّحِيُّ الْنَجْتَّ يُّ (أَسِكْنَ الْاِنْدُ) (الْفِرُوكِ www.moswarat.com





## الفصل الأول الشنة النبويّة مكانتُها وحُجِّيتُها

القسم الأول: تعريف السُّنَّة من حيث اللُّغة والاصطلاح.

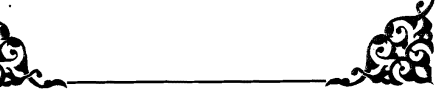
القسم الثاني: مكانة السُّنة النبوية وحُجِّيَّتُها.

القسم الثالث: استقلال السُّنَّة بتشريع الأحكام.

القسم الرابع: علاقة السُّنَّة النبوية بالقرآن الكريم.

القسم الخامس: التحذيرُ من ترك العمل بالسُّنَّة وعاقبةُ مخالفتِها

القسم السادس: مُنكِرو السُّنَّةِ والقائلون بعدم الاحتجاج بها.



رَفْخُ حَبِّى (لَارَّحِنِّى (الْنَجِّى يُّ (سِلْنَهُ) (الْفِرْدُ وَكُرِي www.moswarat.com

## القسم الأول تعريف «الشُنَّة» من حيثُ اللُّغة والاصطلاح

## أولاً: السُّنَّة في اللغة:

استعمل العربُ كلمةَ (السُّنَّة) منذ عهد الجاهلية قبل مَبْعَث النبيِّ ﷺ بمعنى (الطريقة) حسنة كانت أو قبيحة.

قال ابنُ منظور (١٠): «السُّنَّة: السيرة حسنة كانت أو قبيحةً » وقال: «والسيرة: الطريقة».

واستشهد ابنُ منظور على أنَّ (السنَّة) تعني الطريقةَ المعتادةَ حسنةً كانت أو قبيحةً بقول الشاعر الجاهلي خالد بن عُتْبَة الهُذَلي:

فلا تَجْزَعَنْ منْ سيرةِ أنت سِرتَها فسأوَّلُ راضٍ سُنَّةً من يسيرها

ووَرَدَ لفظُ (السنة) في القرآن الكريم معنى الطريقة والشريعة في أكثر من موضع، منها قولهُ تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ ٱللّهُ لِلُـبَيِّنَ لَكُمُّمَ وَيَهْدِيَكُمُّ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُّ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُّ وَٱللّهُ عَلِيمُّ حَكِيمُ اللّهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ

كما وَرَد لفظُ (السنَّة) في كلام الرسول ﷺ بمعنى الطريقة في أكثر من موضع أيضاً، منها ما رواه مسلمٌ في حديثه الطَّويل عن جرير بن عبد الله البَجَليّ رضي الله عنه، وفيه: فقال رسول الله ﷺ: «مَنْ سَنَّ في الإشلام سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَه مِنْ

<sup>(</sup>١) لسان العرب: (١٣/ ٢٢٥).

غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُوْرِهِمْ شَيءٌ، ومَنْ سَنَّ فِي الإِسْلاَمِ سُنَّةً سَيِّنةً كان عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْده، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيءٌ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَزُرُهَا وَوِزْرُ مَنْ

## ثانياً: السُّنَّة في الاصطلاح:

يختلف معنى (السنة) في اصطلاح الفقهاء عنه في اصطلاح المحدَّثين واصطلاح الأصوليَّين.

#### (أ) معنى (السُّنَّة) عند الفقهاء:

فأمًّا الفقهاءُ فيذكرون (السُّنَّة) في أبواب العبادات مثلاً في مقابلة الفرض، فغَسْلُ الوجه في الوضوء فَرضٌ، بينما تثليث الغسل سُنَّةٌ، فهي تُطْلَق عند الفقهاء على «ما يثاب فاعله ولا يعاقب تاركه»(۲).

وتنقسم (السُّنَّة) عندهم إلى قسمين، وهما: (سُنَّةُ الهَدْي) و(سنَّة الزَّوائد)، أمَّا (سُنَّة الهَدي) فهي ما فعله النبيُّ ﷺ على سبيل العبادة كصلاة الضُّحى، وصلاة ركعتين قبل الفجر.

وأمَّا (سُنَّة الزَّوائد): فما فعله ﷺ علىٰ سبيل العادة، كطريقته في قيامه وقعودِه ومَشْيِه وللباسِه وأكْلِه.

#### (ب) معنى (الشُّنَّة) عند الأصوليِّين:

وأمًّا الأصوليون فيذكرون (السُّنَّة) دليلاً من أدلَّة الفقه في مقابلة (الكتاب) و(الإجماع) و(القياس)، ويعرُّفونها من بين هاذه الأدلَّة بأنَّها: «ما ثَبت عن النبيِّ ﷺ من قولٍ أو فعلٍ أو تقرير» (٣٠).

#### (ج) معنى (السُّنَّة) عند المحدِّثين:

وأمَّا المحدِّثون فيعرِّفون (السُّنَّةَ) بأنَّها: «ما أُضِيْف إلى النبيِّ ﷺ من قولٍ أو فعل أو

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: الزكاة، باب: الحث على الصدقة، برقم: (١٠١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: «السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي» ص: ٤٧.

تقرير، أو وصف أو سيرةٍ»، هاذا عند بعضِهم، وعند الأكثر أنَّها تشمل ما أُضِيْفَ إلى الصحابيِّ أوالتابعيُّ» ويشمل الوصفُ صفاته الخِلْقيّة والخُلُقيّة. كما تشمل السيرةُ حياتَه ﷺ قبل البعثة وبعدها.

وهاذا التعريفُ للسنّة يُبيِّن أنَّها عند المحدَّثين أعَمُّ منها عند الأصوليِّين الذين لا يُدخلون السيرةَ والوصفَ في تعريفهم.

#### سببُ الاختلاف في تعريف (السُّنَّة) عند هؤلاء:

وحول سبب الاختلاف في تعريف السنة يقول الدكتور مصطفى السباعي رحمه الله تعالى: «ومَرَدُ هاذا الاختلاف في الاصطلاح إلى اختلافهم في الأغراض التي تُعنى بها كلُّ فئة من أهل العلم، فعلماءُ الحديث إنَّما بحثوا عن رسول الله ﷺ الإمام الهادي الذي أخبر عنه الله أنَّه أسوةٌ لنا وقدوةٌ، فنقلوا كلَّ ما يتَّصل به من سيرةٍ وخُلُقٍ وشمائلَ وأخبارِ وأقوالِ، سواء أثبت ذلك حكماً شرعياً أم لا.

وعلماءُ الأصول إنَّما بحثوا عن رسول الله ﷺ المشرِّعِ الذي يضع القواعدَ للمجتهدين من بعده، ويُبيِّن للناس دستورَ الحياة، فعنوا بأقواله وأفعالِه وتقريراتِه التي تُثبت الأحكامَ وتُقرِّرها.

وعلماءُ الفقه إنِّما بحثوا عن رسول الله ﷺ الذي لا تخرج أفعالُه عن الدلالة على حكم شرعيٌّ، وهم يبحثون عن حكم الشرع على أفعال العباد وُجوباً أو حرمة أو إباحة أو غير ذلك»(١).

هاذا وقد يَرِدُ لفظُ (السُّنَة) ولا يرد به معناها في اصطلاح الفقهاء أوالأصوليِّين أو المحدِّثين، وذلك كما إذا وَرَد لفظُ (السنَّة) في الحديث النبويِّ وكلام الصحابة والتابعين، كحديث أنس ـ رضي الله عنه ـ في النفر الثلاثة الذي تقالُوا عبادته ﷺ فقال لهم: «أمّا والله

<sup>(</sup>١) انظر: «السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي» ص: ٤٨ ـ ٤٩ .

إِنِي لأَخْشَاكُمْ للهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، أَصُوْمُ وأُفْطِرُ، وأُصَلِّي وأَزْقُدُ، وأَتزوَّجُ النساءَ، فمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَئِسَ مِنِّي (١).

فالسُّنَّة في كلام النبيِّ ﷺ هنا معناها: «الطريقةُ المشروعةُ المتَّبعةُ في الدين »(٢).

وفي هـُـذا يقول الحافظُ ابنُ حجر: «المراد بالسنَّة الطريقةُ ، التي لا تقابل الفرضَ»(٣).

إذاً معلومٌ أنَّ زواج النساء قد يكون واجباً وقد يكون سنّةً، أو يكون مباحاً باصطلاح الفقهاء، وذلك يختلف بحسب الأحوال.

#### أقسام السُّنَّة:

وتنقسم (السُّنَّةُ) إلى أربعة أقسام تالية:

#### ١ \_ السُّنَّة التَّقْرِيْرِيَّة:

وهي عبارةٌ عن شُكوته ﷺ عن إنكار قول، أو فعل صَدَر من أحدٍ من أصحابه في حَضْرَته، أو غَيْبَتِه، وعَلِمَ به ﷺ يُدُلُ على جواز القَوْل أو الفعل؛ لأنه ﷺ لا يَسْكُت على باطل.

#### ومن أمثلة ذلك:

ما رُوِيَ أَنَّ صحابِيِّيْن خرجا في سفرٍ، فانْعَدَم الماءُ منهما، فتيمَّما وصَلَّيا، ثم وَجَدا الماءَ قبل خروج الوقت، فتوضَّا أحدُهما، وأعاد الصلاة، ولم يتوضَّا الآخرُ، ولم يُعِدِ الصلاة، فلَما رجعا قَصَّا ما حَدَث للرسول ﷺ فقالﷺ للَّذي توضَّأُ وأعادَ: «لَك الأَجْرُ مَرَّتَيْنِ»، وقال للَّذي لَمْ يَتَوضَّأُ ولم يُعِدْ: «أَصَبْتَ السُّنَةَ وأَجْزَأَتُك»(٤٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: النكاح، باب: الترغيب في النكاح، برقم (٦٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «السنة النبوية ومدلولها الشرعي»: ص: ١٧.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: (٩/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب: «الطهارة»، باب: في المتيمم يجد الماء، برقم: (٣٣٨).

## ٢ ـ السُّنَّة الخِلْقِيَّة والخُلُقِيَّة:

فَمِن صَفَته ﷺ الْخِلْقِيَّة : قَوْلُ كَعْب بن مالكِ رضي الله عنه : «كان إذا سُرَّ استنارَ وَجْهُهُ كأنَّه قطعةُ قمرِ»(١).

ومن صفته ﷺ الخُلُقِيَّة: قولُ أبي سعيد الخُدْرِي رضي الله عنه: «كان رسولُ الله ﷺ أَشَدَّ حياءً من العَذْراء في خِدْرِها» (٢٠).

#### ٣ \_ السُّنَّةُ الفغليَّةُ:

وهي ما صَدر عن النبيِّ عَلَيْهِ من أفعالِ ليست جِبِلِيَّةً، كـ: أداء الصَّلاة بهيئاتها المعروفة، وكيفيةِ الوضوء، وقطعِ يد السارق من الرسغ، وقضائه عَلَيْ بشاهدِ ويمينِ، إلى غير ذلك.

#### ٤ \_ السُّنَّةُ القَوْلِيَّةُ:

الأحاديثُ القوليةُ تُمثُّل في الواقع جَمْهَرةَ الشُّنَّة، وعليها مدارُ التوجيه والتشريع، وفيها يتجلَّى البيانُ النبويُّ، وتتمثَّلُ البلاغةُ المُحمَّدِيَّةُ بأجلَىٰ صُورِها، وفيها «جوامحُ الكَلِم» التي خَصَّ اللهُ بها خاتَمَ رُسُلِمِ ﷺ، ومنها ما يلى:

١ ـ قال رسول الله ﷺ: «مِنْ حُسْنِ إسْلاَم المَرْءِ تَزْكُهُ ما لاَ يَغْنِيهِ اللهُ .

٢ - وقال على: «لا ضَرَرَ ولا ضِرَارَ »(٤).

٣ - وقال ﷺ: "مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّداً فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ"(٥).



<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٦٦١)، برقم: (١٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: المناقب، باب: صفة النبي ﷺ، برقم: (٣٥٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في أول الزهد، باب: فيمن تكلم بكلمة، برقم: (٣٣٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في أبواب: الأحكام، باب: من بني في حقه ما يضر بجاره، برقم: (٢٣٤٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، برقم: (١٠٧).

رَفْعُ معبر (الرَّحِيُ (الْنَجَنَّرِيُّ (سِكنبر) (النِّر) (الفِردور) www.moswarat.com



## القسم الثاني مكانة السُّنَّة النَّبويَّة وحُجِّيتها

من المُقَرَّر لدى جُمهور المسلمين أن الشُّنَّة النَّبوية هي المصدرُ التشريعيُّ الثاني في الإسلام بعد القرآن الكريم.

ومن المقرَّر أَنَّ تقديم (القرآن) على (السُّنَّة النبوية) هو تقديمٌ اعتباريُّ؛ لأنَّه الأصل وهي الفرع:

فالقرآن أصلٌ ؛ لأنه ثابتٌ ومقطوعٌ به على الجُملة والتَّفصيل.

والسُّنَّةُ مقطوعٌ بها على الإجمال فقط.

والقرآن أصلٌ؛ لأنَّ السُّنَّة إِنَّما استندت في حُجِّيَّتها على ما قَرَّره القرآنُ.

ومعلومٌ أَنَّ وظيفةَ القرآن الأساسية هي: هدايةُ الخَلْق وإرشادُهم لما فيه خيرُهم في الدنيا والآخرة.

وأمَّا الوظيفةُ الأساسيةُ لسُّنَّة النبيِّ ﷺ فِهي: «البيان والتفصيل»(١١).

قال الله تعالى مخاطباً نبيَّه عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَأَنْزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

ولا يخفى على دارس السُّنَّة النبوية الشريفة وتاريخ الأدوار التي مَرَّتْ بها، أنها تلقَّتْ اهتماماً كبيراً وعنايةً بالغة من المسلمين، منذ ما صَدَرتْ عن النبي ﷺ قولاً، أو فعلاً، أو

<sup>(</sup>١) الإيضاح في علوم الحديث والمصطلح: ص: ٣٦ ـ ٣٧.

تقريراً، أو صفةً من صفاته الخُلُقِيَّة والخَلْقِيَّة. ولم يخطر ببال أحدٍ مِمَّن آمن بالله ورسوله أن يحيد عن حديثه ﷺ أو سنته قِيْدَ شعرةٍ، فضلاً عن انكارها أو رفض حُجِّيتها.

ولو أردنا أن نستوفي أؤجُه بيان السُّنَّة للقرآن لتشعَّبت بنا المسالكُ وطالت علينا الدُّروب، ومع ذلك عُدنا غير مستوعبين لها على الوجه المرضي، ولكن ما لا يُدْرَك كلُه لا يُتُرك جُلُه، فلذا نرى من المناسب هنا أن نُوجِز أهمَّ هذه الأوجه بإشارات دالة وكافية للقارىء النبيه فنقول وبالله التوفيق.



## أدِلَّهُ الاحتجاج بالسُّنَّة

لا خِلافَ بين العلماء الذين يعتدُّ بهم في أنَّ السُّنَّة يُختَجُّ بها، وتستقلُّ بتشريع الأحكام، وأنها كالقرآن الكريم في تحليل الحلال وتحريم الحرام.

ذَهَب الجُمهورُ إلى القول بالاحتجاج بالسُّنَّة، وأنها المصدر الثاني للتشريع بعد القرآن الكريم، وأنه لا يُسْتَغْنَىٰ عنها مُطْلَقاً، ومن الأدلة على ذلك:

#### أولاً ـ الكتاب:

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُر تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَيْعُونِي يُعْدِبَكُمُ اللَّهُ وَيَنْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُّ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ ﷺ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَــــُ ﴾ [آل عمران: ٣١ ـ ٣٢].

وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُتَحَكِّمُوكَ فِيسَمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ وَثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِـمْ حَرَجًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥].

وقال تعالى: ﴿ بِٱلْبَيْنَاتِ وَالزَّيْرِ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَّرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ﴾ [النحل: ٤٤].

وقال تعالىٰ: ﴿ مِّن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ النساء: ٨٠].

وقال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: 83].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحَسْدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْدُ فَانْنَهُوآ ﴾ [الحشر: ٧].

فهالذه الآياتُ القرآنيةُ كلُّها تَدُلُّ على وُجوبِ اتَّباع رسول الله ﷺ في كلِّ شيءٍ ، وفي

كلِّ وقتٍ، في حياته وبعد مماته؛ لأنها آياتٌ عامَّةٌ لم تُخَصَّص بزمن دون زمن .

#### ثانياً \_ السُّنَّة:

جاء في السُّنَّة ما يَدُلُ على خُجِّيتها، ووُجوبِ التمسُّك بها، ومنها:

ا ـ عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: "كُلُّ أُمَّتي يدخلون اللَّهِ ﷺ: "كُلُّ أُمَّتي يدخلون اللَّجَنَّةَ إِلَّا مَن أَبِيْ»، قيل: ومَن يأبئ يا رسولَ الله؟ قال: "مَن أطاعني دَخَل الجَنَّةَ، ومَن عَصَاني فقد أبئ "(۱).

٢ - وعن العِرْبَاض بن سَارِيَة السَّلَمي - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ:
 «فعليكم بسُنَّتي وسُنَّة الخلفاء الراشدين المهديِّين، عَضُّوا عليها بالنَّوَاجِذ، وإيَّاكم ومُحْدَثَاتِ الأمور، فإنَّ كُلَّ مُحْدَثة بِدْعَةٌ، وكُلَّ بِدْعَة ضَلَّالةٌ، وكُلَّ ضَلاَلة في النَّار»(٢).

#### ثالثاً - الإجماع:

أجمع الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ على وُجوب التمسُّك بسُنَّته ﷺ في حال حياته وبعد مَمَاته، وقِصَّةُ الجَدَّة التي جاءت إلى أبي بكر ـ رضي الله عنه ـ تطلب ميراتها من ولد بنتها واضحة في ذلك، حيث قال لها: «ما لَكِ في كتاب الله شيءٌ، وما علمتُ لَكِ في سُنَة رسول الله ﷺ شيئاً، فارجعي حتى أسأل الناسَ». فسأل الناسَ، فقال المُغيرة بن شُعْبَة ـ رضي الله عنه ـ: حضرتُ رسول الله ﷺ أعطاها السُّدُسَ. فقال أبو بكر رضي الله عنه ـ، فقال مثلَ م رضي الله عنه ـ، فقال مثلَ ما قال المغيرة، فأنفذه لها أبو بكر رضي الله عنه ".)

الاحتجاج على حُجِّيَّة «السُّنَّة» بالإجماع وبكونها معلومة من الدِّين بالضرورة:

إذا تتبَّعنا آثار السَّلَف، وأخبار الخَلَف ـ من ابتداء عهد الخلفاء الراشدين إلى هـلذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب: الاعتصام بالكتاب والسنَّة، باب: الاقتداء بسنن النبي ﷺ، برقم:(۲۰۲۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب: السنّة، باب: لزوم السنّة، برقم: (٢٦٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب: الفرائض، باب في الجدة، برقم: (٢٨٩٤).

العهد: لم نجد إماماً من الأثمة المجتهدين في قلبه ذَرَةٌ من الإيمان، وشيء من النصيحة والإخلاص ..: يُنكر التمشُكُ بالسنة (من حيث هي سنةٌ) ويُنكر الاحتجاجَ بها، والعمل بمقتضاها؛ بل بالعكس من ذلك: لا نجد إلا متمسّكاً بها، مهتدياً بهَدْيها، حاثاً غيره على العمل بها، محذِّراً له من مخالفتها، محتجًا لنفسه وعلى غيره بها، منكراً عليه إن خالفها أو تهاون بشأنها؛ معتبراً لها مكملةً للكتاب شارحةً له، راجعاً عن رأيه الذي ذهب إليه باجتهاده في كتاب أو غيره، إذا ما ظهر له حديثٌ صَحَّ عنده، واعتبر في نظره، ولقد رُويت هذه العبارة المشهورة: «إذا صَحَّ الحديثُ فهو مذهبي، واضربوا بقولي عرض الحائط»(۱)، وتواتر معناها عن الإمام الشافعي، ونقل ما يقرب منه عن كثيرٍ من المجتهدين.

ولقد كانوا يرفعون من شأن الحديث، ويتأذّبون في مجالسه، ويحترمون أهله ويبجّلونهم، ويمدحونهم ويعطفون عليهم معتقدين أنَّ وجودهم أكبر ناصر للدين وأقوى دافع لطعون الطاعنين وشُبَهِ الملحدين؛ وأنه لا يبغضهم إلا مبتدعٌ فاجرٌ، أو ملحدٌ كافرٌ، ويعتنون بروايته ويجوبون الآفاق، ويضربون في طول البلاد وعرضها مُفنين أعمارَهم تاركين أعمالَهم وملاذَّهم وشهواتِهم، وأوطانَهم وأولادَهم وأموالَهم، كلُّ ذلك رغبةً منهم في روايته وجمعه، وتحقيقه وحفظه، ومعرفة تاريخه ونقدِ صحيحه من الضعيف والموضوع. وما ذاك إلا لأمر عظيم الخطر، جليل الأثر؛ ألا وهو: أنه أصلٌ من أصول الإسلام، وعليه مدارُ فهمِ الكتاب وثبوت أغلب الأحكام. فعلى حجية السنة انعقد إجماعهم، واتفقت كلمتهم، وتواطأت أفئدتهم. وإنما الخلاف الذي وقع بينهم كان في أمرين:

أولهما: الاقتناع بأنَّ هاذا الحديث صَحَّ إسناده للنبيِّ ﷺ أو لم يَصِحَّ.

وثانيهما: أنَّ هاذا الحديث أيَدُلُّ على هذا الحكم، أم لا يَدُلُّ؟

وقال الإمام الشافعي: «أجمع الناسُ على أنَّ مَن استبانت له سنةُ رسول الله ﷺ: لم

<sup>(</sup>۱) انظر شرح هلذا القول للتقي السبكي ضمن مجموعة الرسائل المنيرية (٣/ ٩٨)، ففيه من الفوائد النفيسة والآراء الجليلة ما يندر وجوده في غيره.

یکن له أن یدعها لقول أحدٍ من الناس $^{(1)}$ .

وقال أيضاً: «لم أسمع أحداً نَسَبَتْه عامةٌ أو نسب نفسَه إلى علم يخالف في أن فرض الله اتّباع أمر رسول الله ﷺ والتسليم لحكمه ه(٢).

وقال أيضاً: «ولا أعلم من الصحابة ولا من التابعين أحداً أخبر عن رسول الله ﷺ إلا قُبل خبرُه، وانتُهِيَ إليه وأثبِتَ ذلك سنة»(٣).

وقال أيضاً: «وأما أن نخالف حديثاً عن رسول الله ﷺ ثابتاً عنه: فأرجو أن لا يُؤخَذ ذلك علينا إن شاء الله، وليس ذلك لأحدٍ. ولكن قد يجهل الرجل السنة فيكون له قولٌ يخالفها. لا أنه عمد إلى خلافها، وقد يغفل المرءُ ويخطىء في التأويل»(٤).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (٥): «وليعلم أنه ليس أحدٌ من الأثمة المقبولين عند الأمة قبولاً عاماً: يتعمَّد مخالفة رسول الله ﷺ في شيء من سنته دقيق ولا جليل. فإنهم متفقون اتفاقاً يقينياً على وجوب اتباع الرسول، وعلى أنَّ كل أحدٍ من الناس يُؤخَذ من قوله ويُترَك إلا رسول الله».

ولكن إذا وُجد لواحدٍ منهم قولٌ قد جاء حديثٌ صحيحٌ بخلافه. فلا بُدَّ له من عذرٍ في تركه، وجميع الأعذار ثلاثة أصناف:

أحدها: عدمُ اعتقاده أنَّ النبيَّ عَلَيْةِ قاله.

والثاني: عدمُ اعتقاده إرادة تلك المسألة بذلك القول.

الثالث: اعتقادُه أنَّ ذلك الحكم منسوخٌ (٦).

انظر: «إعلام الموقعين»: (٢/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: ﴿إعلام الموقعين› : (٢/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مفتاح الجنة»: ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الرسالة: ص:٢١٩.

<sup>(</sup>٥) رفع الملام عن الأئمة الأعلام: ص: ٢٢ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٦) حجية السنة: ص: ٣١٤ ـ ٣٤٣. وانظر للتوسُّع في هاذا الموضوع إلى الكتاب القيم: «أثر الحديث=

#### رابعاً .. المعقول:

إِنَّ الدَّليل القطعي دَلَّ على أَنَّ رسولنا محمداً ﷺ هو رسولُ الله ﷺ إلى جميع الخَلْق، وأنه خاتمُ النبيِّين، قال الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا آَ خَدِمِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّتِ فَي وَكَالِكُمْ وَلَكِكن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّتِ فَي وَكَالَكُمْ وَلَكِكن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّتِ فَي وَكَالَ اللهِ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

وما دامَ ﷺ رسولاً من قِبَل الله تعالى إلى خَلْقه فَبَدَهِيِّ أنه يجب على الجميع أن يتَّبعوه، وينقادوا له، ويتمسَّكوا بما جاء به ﷺ (۱).

<sup>=</sup> الشريف في اختلاف الأئمة رضي الله عنهم، اللأستاذ الشيخ محمد عوَّامة.

<sup>(</sup>١) دراسات أصولية في السنَّة النبوية: للدكتور الحفناوي، ص: ٣٤.



# حُجِّيَّةُ «الشُّنَّة» من عمل الصحابة ومن أقوال السَّلَف

#### (أ) حجية «السُّنَّة» من عمل الصحابة:

كان الصحابة يلتزمون حدودَ أمره ﷺ ونَهيه، ويقتدون به في كلِّ أعماله وعباداته ومعاملاته إلا ما علموا منه أنه خاصِّ به ﷺ.

وقد بلغ من اقتدائهم به أن كانوا يفعلون ما يفعل، ويتركون ما يترك دون أن يعلموا لذلك سبباً أو يسألوه عن عِلَّته أو حكمته.

عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ قال: «اتَّخذ رسولُ الله ﷺ خاتماً من ذهبِ فاتَّخذ الناسُ خواتم من ذهب، ثم نبذه ﷺ وقال: «إني لن ألبسه أبداً، فنبذ الناسُ خواتمهم»(١١).

وعن أبي سعيد الخُدري - رضي الله عنه - قال: "بينما رسولُ الله ﷺ يُصَلِّي بأصحابه إذ خَلَع نعليه فوضعهما عن يساره، فلمَّا رأى ذلك القومُ ألقوا نعالَهم، فلما قضى رسولُ الله ﷺ صلاتَه قال: ما حملكم على إلقاء نعالكم؟ قالوا: رأيناك ألقيتَ نعلك فألقينا نعالنا، فقال رسول الله ﷺ: "إنَّ جبريل عليه السَّلام أتاني فأخبرني أنَّ فيهما قَذراً - أوقال: أذى "(٢).

ولقد بلغ من حرصهم على تتبُّعهم لأقواله وأفعاله أن كان بعضُهم يتناوبون ملازمة مجلسه يوماً بعد يوم، فهذا عمرُ بن الخطَّاب \_ رضي الله عنه \_ يقول: «كنتُ أنا وجارٍ لي من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: اللباس، باب: خاتم الفضة، برقم: (٥٨٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب: الصلاة، باب: الصلاة في النعل، برقم: (٦٥٠).

الأنصار في بني أُمَيَّة بن زيد، وكنا نتناوب النزولَ على رسول الله ﷺ، ينزل يوماً وأنزل يوماً، فإذا نزلتُ جثتُه بخبر ذلك اليوم، وإذا نزل فعل سثل ذلك»(١١).

كما كانت القبائلُ النائيةُ عن المدينة ترسل إليه ﷺ بعضَ أفرادها ليتعلَّموا أحكامَ الإسلام من رسول الله ﷺ ثم يرجعوا إليهم مبلِّغين معلِّمين مُرشِدين، بل كان الصحابيُّ يقطع المسافاتِ الشاسعةَ ليسأل رسولَ الله ﷺ عن مسألةِ نازلةِ أو حكم شرعيُّ ثم يرجع لا يلوي على شيء.

عن عُقبة بن الحارث ـ رضي الله عنه ـ أنَّ امرأةً أخبرته بأنها أرضعتُه وزوجتَه، فركب من فوره ـ وكان بمكَّة ـ قاصداً المدينة حتى بلغ رسول الله ﷺ فسأل عن حكم الله فيمن تزوَّج امرأةً لا يعلم أنها أخته من الرضاع، ثم أخبرتُه بذلك مَن أرضعتُها، فقال النبيُّ ﷺ:

«كيف وقد قيل»(٢).

وكذلك كان من عادتهم ـ رضي الله عنهم ـ أن يسألوا زوجاتِ النبيِّ ﷺ فيما يتعلَّق بشؤون الرجل مع زوجته لعِلمهن بذلك .

كما كانت النساء تذهب إلى زوجات النبي على ليسألنهن عن أمور دينهن، وأحياناً يسألن رسول الله على ما يشأن السؤال عنه من أمور دينهن، فإذا كان هناك ما يمنع النبي على من التصريح للمرأة بالحكم الشرعي؛ أمر إحدى زوجاته أن تفهمها إيّاه، كما في حديث عائشة ـ رضى الله عنها ـ في كيفية التطهر من الحيض (٣).

هكذا كانت عناية الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ بالسنة المطهَّرة في حياته ﷺ اقتداء تامًّا بهه وقوفاً عند حدود أمره ونهيه، وتسليماً كاملاً لحكمه، والتزاماً دقيقاً بهديه، وحرصاً شديداً على تعلُّم سنته، وكذلك استمرَّ الوضعُ بعد مماته ﷺ، وإليكم أنموذجاً منه.

١ \_ سنة النبيِّ ﷺ وأبي بكر الصديق رضي الله عنه:

قال قَبِيْصَة بن ذُوَّيْبِ: «جاءت الجَدَّةُ إلى أبي بكر الصديق تسأله ميراثها، فقال لها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: التناوب في العلم، برقم: (٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: الرحلة في المسألة النازلة، برقم: (٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الحيض، باب: الحيض، برقم: (٢٩٤) و(٣١٩).

أبو بكر: ما لكِ في كتاب الله شيء، فسأل الناس، فقال المغيرةُ بن شعبة: حضرتُ رسولَ الله ﷺ أعطاها السُّدُس، فقال أبو بكر: هل معك غيرُك؟ فقام محمدُ بن مسلمة الأنصاري، فقال مثلَ ما قال المغيرةُ بن شعبة، فأنفذ لها أبو بكر الصَّدِّيق (١١).

ويكفي لإثبات حجية السنة لدى أبي بكر \_ رضي الله عنه \_ قوله: «ما علمتُ في سنة رسول الله شيئاً» ثم أعطاها السُّدُسَ بعد علمه أن النبي ﷺ أعطى الجَدَّةَ السُّدُسَ.

وقال أبو بكر \_ رضي الله عنه \_: «لستُ تاركاً شيئاً كان رسولُ الله ﷺ يعمل به إلا عملتُ به، إني خشيتُ إن تركتُ شيئاً من أمره أن أزيغ».

#### ٢ ـ سنة النبئ ﷺ وعمر بن الخطَّاب رضى الله عنه:

قام عمرُ بن الخطَّاب \_ رضي الله عنه \_ قبل شهادته بعِدَّة أيام وقال: «اللَّهم إني أشهدك على أمراء الأنصار، فإني إنما بعثتُهم ليعلِّموا الناسَ دينَهم وسنة نبيَهم ﷺ ويقسَّموا فيهم فَيْنَهم، ويعدلوا عليهم، فمن أشكل عليه شيءٌ رفعه إليَّ»(٢).

وكتاب عمر \_ رضي الله عنه \_ إلى القاضي شُرَيْحٍ مشهورٌ، وقد تضمَّن حجيةَ السنة والأخذ بها في فصل القضايا بين الناس.

قال النّسائي: حَدَّثنا أحمدُ بن محمد بن بَشَّار قال: حَدَّثنا أبو عامر قال: حَدَّثنا سفيان، عن الشَّيباني، عن شُريح أنه كتب إلى عمر يسأله فكتب إليه: «اقْضِ بما في كتاب الله، فإن لم يكن في كتاب الله، ولا سنة رسولِ الله ﷺ، فإن لم يكن في كتاب الله، ولا سنة رسولِ الله عَلَيْ في كتاب الله تعالى ولا سنة رسولِ الله قَضَى به الصَّالحون، فإن لم يكن في كتاب الله تعالى ولا سنة رسول الله ﷺ، ولم يقض به الصالحون؛ فإن شئتَ فتقدَّم وإن شئتَ فتأخر، ولا أرى التأخر إلا خيراً لك، والسلام عليكم» (٣).

وقد غَيَّر عمر \_ رضي الله عنه \_ رأيه في قضايا عديدةٍ بعد وقوفه على سنة النبي عَلَيْةٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ، باب ميراث الجدة، برقم: (١٠٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في السنن: (١/ ٧٢).

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي: (٨/ ٢٠٤).

ومن أمثلة ذلك: ما رواه الإمام الشافعي قال: أخبرنا سفيان، عن الزهري، عن سعيد بن المُسَيَّب أن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ كان يقول: الدِّيَةُ على العاقلة، ولا ترث المرأةُ من دية زوجها شيئاً، حتى أخبره الضَّحَّاكُ بن سفيان: أنَّ رسول الله ﷺ كتب إليه: «أن يورث امرأة أشيم الضبابي من ديته» فرجع إليه عمر (١).

وهناك حادثةٌ أخرى تَدُلُّ على ذلك، روى سفيان بن عمرو أنه سمع بجالة يقول: لم يكن عمر أخذ الجزية حتى أخبره عبد الرحمٰن بن عوف: أنَّ النبي ﷺ أخذها من مجوس هجر (٢).

## (ب) حجية السُّنَّة من أقوال السَّلَف:

١ - عن الحسن البَصْري - رضي الله عنه - أنَّ عمران بن حصين كان جالساً ومعه أصحابُه فقال رجلٌ من القوم: لا تحدِّثونا إلا بالقرآن قال: فقال له: «أَذْنُ» فدَنَا، فقال: «أرأيتَ لو وكلتَ أنتَ وأصحابك إلى القرآن أكنتَ تجد فيه صلاةَ الظهر أربعاً، وصلاةَ العصر أربعاً، والمغربَ ثلاثاً تقرأ في اثنتين؟

أرأيت لو وكلتَ أنت وأصحابك إلى القرآن أكنتَ تجد الطُّوافَ بالبيت سبعاً، والطوافَ بالصَّفا والمَرْوَة؟»

ثم قال: «أي قوم، خذوا عنا، فإنكم والله إن لم تفعلوا لتضلن $^{(n)}$ .

٢ عن محمد بن كثير عن الأوزاعي عن حَسَّان بن عَطِيَّه قال: «كان جبريل ينزل على النبي عَلِيُّ بالسُّنَة كما ينزل عليه بالقرآن» (٤٠).

الرسالة: للشافعي: ص: ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) الرسالة: للشافعي: (ص: ٤٣٠ ـ ٤٣١) قال الشافعي: «وحديثُ بجالة موصولٌ، وقد أدرك عمر بن الخطاب رجلاً وكان كاتباً لبعض ولاته». (الرسالة: ص: ٤٣٢).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في «مدخل الدلائل» (١/ ٢٥)، وأخرجه الخطيب في «الكفاية» (ص: ٤٨) من عدة طرق، وكذلك أبو عمر بن عبد البر في «الجامع» (٢/ ١٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارمي في السنن، باب السنة قاضية على كتاب الله، برقم: (٩٩٥).

٣ ـ وعن أيوب السّختياني: أنَّ رجلاً قال لمُطَرِّف بن عبد الله بن الشَّخْير: لا تحدَّثونا إلا بما في القرآن، فقال له مُطَرِّفٌ: "إنا والله ما نريد بالقرآن بَدَلاً، ولكنا نريد مَن هو أعلَمُ بالقرآن منا»(١).

٤ ـ وعن الأوزاعيِّ قال: قال أيوب السِّخْتِياني: «إذا حدَّثْتَ الرجلَ بالسنة فقال: دَعْنا مِن هاذا، وحَدِّثْنا من القرآن؛ فاعلمُ أنه ضالًا مُضِلً (٢٠).

عال الأوزاعيُّ ومكحولٌ ويحيى بن أبي كثيرٍ وغيرُهم: «القرآنُ أَحْوَجُ إلى السنة من السُّنة إلى الكتاب، والسُّنة إلى السنة»(٣).

٦ ـ وقال الفَضْلُ بن زياد: "سمعتُ أبا عبد الله ـ يعني، أحمدَ بن حنبل ـ وسُبْل عن الحديث الذي روى أنَّ السنةَ قاضيةٌ على الكتاب فقال: ما أجسر على هاذا أن أقوله، ولكن السنة تُفسِّر الكتابَ وتعرِّف الكتابَ وتُبيِّنه»(٤).

فالإمام أحمد إنما تحرَّج عن إطلاق اللفظ، وأما المعنى فقد صَرَّح به.

<sup>000</sup> 

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «المدخل» «حجية السنة»: (٣٣١) وابن عبد البر في «الجامع» (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «المدخل» «حجية السنة» (٣٣٢) والخطيب في «الكفاية» (ص: ٩٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (١/ ١١٧) باب السنة قاضية على كتاب الله، برقم: (٩٩٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في «الكفاية»: (ص: ٤٧)، وابن عبد البر في «الجامع» (٢/ ١٩١ ـ ١٩٢).



## القسم الثالث استقلال الشُنَّة بتشريع الأحكام

عن المِقْدَام ابن مَعْدِي كَرِبٍ \_ رضي الله عنه \_ عن رسول الله ﷺ أنه قال: «ألا إنّي أُونَيْتُ الكِتَابِ ومِثْلَهُ معه، ألا يُؤْشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ على أرِيْكَتِهِ (١) يقول: عليكم بهلذا القرآنِ، فما وَجَدْتُم فيه مِن حَرَامٍ فَحَرِّمُوْهُ... ، (٢).

يُستفادُ من قوله ﷺ: في هلذا الحديث: «ألا إني أُوتيتُ الكتابَ ومثلَه معه»: تساوي الكتابِ والسُّنَّةِ في شأنِ الحُجِّيَّة، وفي شأنِ الوُثْبَةِ أيضاً، وإن كان الكتابُ يمتازُ عن السُّنَّة بمزايا وخصائصَ كثيرةٍ.

كما يُستفادُ أيضاً من قولِه ﷺ: «إلا إني أُوتيتُ الكتابَ ومثلَه معه»، ثم من تعقيبه مُباشَرةً بالإنكار على من يَترُكُ ما ليس في القرآن.

ثم حديثُ المِقْدَامِ ابن مَعْدِي كَرِبِ، الذي سقناه في القسم السابق ـ وأمثالُه من الأحاديث الكثيرة ـ وعُمومُ الآياتِ الدَّالَةِ على حُجِّيَّةِ السُّنَّةَ بأنواعها الثلاثةِ الآتي بيانُها قريباً:
تُفِيدُ استقلالَ السنَّةِ بالتشريع، وقد كَثْرَتْ هـنذه الآياتُ الشريفةُ كثرةً بالغةً، بحيثُ تُفِيدُ القطعَ بعمومها للأنواع الثلاثة، وبعَدَمِ احتمالِها للتخصيصِ بإخراجِ السُّنَّةِ المُستقِلَّةِ منها.

والأنواع الثلاثةُ للسُّنَّة، هي:

أولاً: المُؤكِّدةُ لِمَا في الكتاب.

<sup>(</sup>١) أنظر لمعناها صفحة: (٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب: السنة، باب: في لزوم السنة، برقم:(٤٦٠٤).

وثانياً: المُبيَّنةُ لِمَا في الكتاب أيضاً، بأن تُفَصَّل مُجْمَلَهُ، أو تُوضَّحَ مُشْكِلَهُ، أو تُقَيَّدَ مُطْلَقَهُ، أو تُقَيَّد مُطْلَقَهُ، أو تُخَصِّص عامَّهُ، وهاذه الصَّفةُ هي الغالبةُ على السُّنَّة، ولذلك وُصِفَتْ بأنها: (مُبَيِّنةٌ للكتاب).

وثالثاً: المُسْتَقِلَّةُ، وهي ما سَكَتَ عنه الكتابُ، فلم يَنُصَّ عليه ولا على ما يُخالِفُه.

وقيل: هناك قسمٌ رابعٌ، وهو الناسِخَةُ، وليس بوجيه؛ لأنها في هـنــــه الحـــال، وما تَخْرُجُ عن النوع الثاني: المُبَيِّنة، والله أعــلم» (١١).

وحديثُ المِقْدَامِ - رضي الله عنه - صريحٌ في إثبات حُجِّيَةِ السُّنَةِ واستقلالِها بتشريع بعض الأحكام لا سِيّما فيما يتعلَّق بتنظيم الآداب العامة وأبواب الحلال والحرام، لقوله ﷺ: "إني أُوتيتُ الكتابَ ومِثلَه معه"، إذ المرادُ بالكتاب: القرآن، وبالمثل: السُّنَة . ومِثليّتُها له في أنه يجبُ العملُ بها كما أنه يجبُ العملُ به . ولقولهِ أيضاً: "وإنَّ ما حَرَّم رسولُ الله كما حَرَّم الله المتمل هاذا الحديثُ الشريفُ على عِدَّةِ أمورٍ، اسْتَقلَّتِ السُّنَة بيانها، وهي:

تحريمُ لحم الحمار الأهليِّ (أي: الإنسيِّ)، أمَّا الحمارُ الوحشيُّ فهو حلالٌ. وتحريمُ لحمِ كلُّ لحمِ كلُّ ذي نابٍ من السَّباع (أي: سباع الوحوش كالأسد والذئب. . . )، وتحريمُ لحمِ كلُّ ذي مِخْلَبٍ من الطَّير يَصطادُ به كالصقر والنسر. . . .

وتحريمُ لُقَطَةِ<sup>(٢)</sup> المُعاهِد، وهو الكافر الذي بينه وبين المسلمين عَهْدٌ بأمانٍ في تجارةٍ أو رسالةٍ، ومثلُه الذِّمِيّ.

ولزومُ قِرَى الضَّيف (٣)، وهـنـذا من الآداب العامَّةِ الهامَّةِ التي كانِت لا يُستِغنيُ عنها في حياة أهل البادية قديماً.

<sup>(</sup>١) انتهى ملخصاً من مقال الشيخ عبد الغني عبد الخالق رجمه الله تعالى، فيحوث في السنّة المشرّفة، المنشور في مجلّة (أضواء الشريعة) الصادرة عن كلية الشريعة بالرياض، في العدد العاشر لبينة ١٣٩٩، ص: ٢٠٦ و ٢٠٦ ، ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) اللُّقَطَةُ: ما يُلتَقَطُ مما ضاعَ من شخص بسقوطِ أوغفلتر.

<sup>(</sup>٣) أي: إطعامه وإكرامه.

وقد أسهب الإمامُ ابنُ قيِّم الجَوْزِيَّة - رحمه الله تعالىٰ - في "إعلام الموقِّعين" (١)، في ذكر الأحكام المُستقِلَّة النبوتِ بالسُّنَّة، وقال أيضاً (٢): "أحكامُ السُّنَّة التي ليست في القرآن إن لم تكن أكثرَ منها، لم تَنقُص عنها».

وقال العلامة الشّوكاني: «اعلَمْ أنه قد اتّفَق من يُعتَدُّ به من أهل العلم على أن السُّنّة المُطهَّرة مستقلّةٌ بتشريع الأحكام، وأنها كالقرآن في تحليل الحلال وتحريم الحرام. وقد ثَبَت عنه ﷺ أنه قال: (أَلا إني أُوتِيتُ الكتابَ ومِثلَهُ معه)، أي: أُوتيتُ القرآنَ، وأُوتِيتُ مِثلَهُ من السُّنَة التي لم يَنظِق بها القرآنُ، وذلك كتحريم لحوم الحُمُرِ الأهلية، وتجريم كلّ ذي نابٍ من السِّباع، ومِخلَبٍ من الطير، وغير ذلك مما لم يأتِ عليه الحَصْرُ.

قال الأوزاعيُّ: «الكتابُ أحوَجُ إلى السُّنَّة من السُّنَّة إلى الكتاب».

قال ابنُ عبد البَرّ: «إنها تَقْضِي عليه وتُبيّنُ المرادَ منه».

وقال يحيى بن أبي كثير: «السُّنَّةُ قاضيةٌ على الكتاب».

والحاصلُ: أنَّ ثبوت حُجِّيَّةِ السُّنَّة واستقلالَها بتشريع الأحكام ضَرُورةٌ دينيةٌ، ولا يُخالِفُ في ذلك إلاَّ من لاحَظَّ له في دِينِ الإسلام»(٣).

هاذا، وقد اشتمل الحديث الشريف على ذكرِ معجزةِ باهرةِ للنبي ﷺ، وهي الإخبارُ عمَّا وقع من قَبْلِ أيامِنا هاذه: من إنكار بعض المتحلِّلين من الدِّين والخارجين عنه: العملَ بالسُّنَّة المطهَّرة والاعتمادَ عليها.

وقد بَيَّن النبيُّ ﷺ في هـنذا الحديث: أنه لا يجوز الإعراضُ عن حديثه؛ لأن المُعرِضَ عنه مُعرِضٌ عن القرآن، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ لُـُوهُ وَمَا نَهَلَكُمُ عَنْهُ فَٱننَهُواً ﴾. وبَيَّنَ أيضاً أنَّ ما حَرَّمه ﷺ مما لم يُذكر في القرآن. كما حَرَّمه الله في القرآن. وفي

<sup>(</sup>۱) ۲۸۷/۲ ما بعدها.

<sup>(</sup>۲) نی صفحة: ۲۹۰.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول: (٣٢) و١: ١٩٦ ـ ١٩٨).

اقتصاره ﷺ على ذكر التحريم من غير ذكر التحليل: إشارةٌ إلى أنَّ الأصل في الأشياء الإباحةُ إلاَّ ما خَصَّه الدَّليلُ.

وقد قرَّر العلماء أَخْذاً من نصوص الكتاب والسُّنَّة وأصَّلُوا: الأصلُ في الأشياءِ الإباحة، والأصلُ في الأبضاع الإباحة، والأصلُ في الأفعالِ الحِلُّ، والأصلُ في اللهُمَ البراءة، والأصلُ في الأبضاع التحريم. فاحفظ هاذا التأصيل، فإنه يَنفعُك ويُنقِذُك في ساعة العُسرِة عند التوقُّفِ في معرفة الحُكم (١).

000

<sup>(</sup>١) لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث: ص: ١٩ \_ ٢٥.

#### القسم الرابع

## علاقة الشُّنَّة النبوية مع القرآن الكريم

تتمثَّل علاقةُ السُّنَّة النبوية مع القرآن الكريم فيما يلي من المظاهر:

## ١ - تأكيد السُّنة وتأييدها لِمَا جاء في القرآن الكريم:

فقد جاءَ في السُّنَّة ما جاء في القرآن تأييداً وتأكيداً له كالأحاديث التي وردت في وُجوب الصَّلاة والزَّكاة والحجِّ والصَّوم والصَّدق، وحرمة أكل مال الغير، والنَّهْي عن الزُّنا وعقوق الوالدين وشهادة الزُّور، ونحو ذلك، مثل حديث:

- "بُنِيَ الإسلامُ على خمسٍ "(١).
- ـ وحديث: «لا يَحِلُّ مالُ امْرِيءِ مسلم إلاَّ بطِيْبِ نَفْسِ منه» (٢).
  - و «عليكم بالصدق» (٣) ؛

فإنَّ هـٰـذه الأحاديث موافِقةٌ للآيات التي وردتْ في تلك الأمور، ومؤكِّدةٌ لها.

#### ٢ - تفسيرُ السُّنَّة وتبيينُها لِمَا أَجْمَلُه القرآنُ:

أَغْلَبُ السُّنَّةِ من هلذا النوع، ولهلذا وُصِفَتِ السُّنَّة بأنها مُبَيِّنةٌ للكتاب، وهلذا التفسيرُ والتبيينُ على عِدَّةِ أَوْجُهِ، منها:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الإيمان، باب: قول النبي ﷺ: ﴿بني الإسلام . . . ﴾ برقم: (٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد: (٥/ ٧٢ – ١١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب: البر والصلة، باب: قبح الكذب، وحسن الصدق، برقم: (٢٦٠٧) وغيره.

#### 1 - نفصيلُ مُجْمَلِه:

كالأحاديث التي فَصَّلَتْ أحكامَ العبادات والمعاملات التي وردت في القرآن مُجْمَلةً. مثلاً جاءت الصَّلاةُ في القرآن مجملةً، فجاءت السُّنةُ وبَيَّنتْ عددَ ركعاتها وكيفياتها. وكالزَّكاة التي ذُكِرتْ في القرآن مجملةً، فبَيَّنت السُّنَةُ مقاديرَها، ونحو ذلك.

#### ب ـ بيانُ مُبْهَمِه:

مثل بيان رسول الله ﷺ الظُّلْمَ في الآية: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَدْ يَلْبِسُوٓا إِيمَننَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَئَتِكَ لَمُثُمُّ الْأَنْقُ وَلَمْ مُنْهَ مَدُونَ﴾ [الأنعام: ٨٢]. بأنه: الشَّرْكُ(١).

وكبيانه المرادَ من الخَيْط الأبيض والأسود في قوله تعالىٰ: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَىٰ يُتَبَيِّنَ لَكُرُ الْغَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]. بأنه: سَوَادُ اللَّيل وبياضُ النهار ونحو ذلك.

#### ج \_ تقييدُ مُطُلَقِه :

مثل تقييدِه ﷺ اليَدَ في آية السَّرقة بالرُّسْغ. ومثل تقييده ﷺ الوصيةَ في الآية: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِدِيَةٍ يُوْصِى بِهَا آوَ دَيَّنٍ مَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ لَكُوْ نَفْعاً فَرِيضَكَةً مِّرَكَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ١]. بالثُّلُث، ونحو ذلك.

#### د ـ تخصيص عامه:

مثل تخصيصه المَيْتَةَ والدَّمَ في الآية الكريمة: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْسَنَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِـلَ بِهِـلِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٣] بما عدا ميتة السَّمك والجراد، وبما عدا الكبد والطحال.

#### هــ تقعيدُ ما وَرَد في القرآن مفرَّقاً:

مثلما جاء في القرآن من تحريم الضَّرر، قال تعالى: ﴿ لَا تُضَاَّازُ وَالِدَهُ ۚ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في أحاديث الأنبياء، برقم: (٣٤٢).

لَهُ بِوَلَدِهِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣]. وقال: ﴿ وَلَا نُضَارَّوُهُنَّ لِلنَّشَيِّقُواْ عَلَيْهِ ۚ [الطلاق: ٦]. وقال: ﴿ وَلَا يُضَارَّوُهُنَّ طِهِرًا ذَا لِللَّهُ عَنْدُواْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]. وقال: ﴿ وَلَا يُضَارَّوُ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

فجمعت السُّنَّةُ النبويةُ ذلك كلَّه في قاعدةٍ واحدةٍ: «لا ضَرَرَ ولا ضِرارَ».

#### و \_ التفريعُ على أصل ذكره القرآن:

مثل ما جاء في القرآن من تحريم الأُمَّهات والأخوات الرَّضاعية، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّهَاتُكُمُ ٱلَّذِي ٓ أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُم مِنَ ٱلرَّضَاعَةِ ﴾ [النساء: ٢٣].

فقد فَرَّع عليه النبيُّ ﷺ قولَه: «يَحْرُمُ من الرَّضَاعَةِ ما يَحْرُمُ من النَّسَبِ»(١).

وقوله تعالى: ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنِ } ٱلْأُخْسَكِينِ ﴾ [النساء: ٢٣].

فَرَّع عليه قوله ﷺ: «لا يُجْمَعُ بين المرأة وعَمَّتِها، ولا بين المرأة وخالتِها» (٢).

وقوله تعالى: ﴿ لَا تَأْكُلُواْ أَمُواَكُمْ بَيْنَكُمْ مِآلِبَطِلِّ إِلَّا أَنْ تَكُوكَ يَجِمَارَةً عَن زَاضِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩].

وجاءت السُّنَّةُ تفرِّع على هاذا الأصل، فحَرَّمَتْ بَيْعَ الثمر قبل بدو صلاحِه (٣)، خشية إصابته بآفة من بردٍ شديدٍ أو رياحٍ عاتية، فلا يحصل للمشتري ما أراده من الثمر، فبأي حقَّ يأخذ البائعُ من المشتري، قال النبيُ ﷺ: «أرأيت إذ منع الله الثمرة بمَ يأخذ أحدُكم مال أخيه؟»(٤).

### ٣ ـ بيانُ السُّنَّة لما أغفله القرآنُ:

أخرِج البيهقيُّ فيه أيضاً، عن أُمِّيَّة بن عبد الله بن خالد، أنه قال لعبد الله بن عُمرَ: إنَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الشهادات، باب: الشهادة على الأنساب. . . ، برقم: (٢٥٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: النكاح، باب: لا تنكح المرأة على عمتها، برقم: (٤٨٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: البيوع، باب: بيع الثمار قبل أن يبدو صلاحها: برقم: (٢٠٨١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: البيوع، باب: بيع الثمار، برقم: (٢٠٨٦).

نجدُ صلاةَ الحَضَر وصلاةَ الخَوْف في القرآن، ولا نجدُ صلاةَ السَّفَر في القرآن؟، فقال ابنُ عمر: يا ابن أُخِي، إنَّ الله بَعَثَ إلينا محمداً ﷺ ولا نَعلمُ شيئاً، فإنما نفعلُ كما رأينا محمداً ﷺ يفعل (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «سننه» (۳/۱۱۷)، في أول كتاب تقصير الصلاة في السفر، وابن ماجه في «سننه» (۱/۲۳۹)، في كتاب (۲۸/۱۳)، في كتاب الصلاة .



#### القسم الخامس

## التحذيرُ من تركِ العمل بالسُّنَّة وعاقبةُ مخالفتِها

ولفظُ أبي داود: عن المِقدامِ ابن مَعْدِي كَرِبَ \_ رضي الله عنه \_، عن رسول الله ﷺ أنه قال: «عليكم بهانذا القرآن، فما وَجَدْتُم فيه من حلالٍ فأَحِلُوه، وما وجدتُم فيهِ من حرامٍ فحَرِّموه.

ألا لا يَحِلُّ لكم الحمارُ الأهليُّ، ولا كلُّ ذي نابٍ من السَّبُع، ولا كلُّ ذي مِخْلَبٍ من الطَّير، ولا لُقَطَةُ مُعاهِدٍ، إلاَّ أن يَستغني عنها صاحبُها (٣٠)، ومن نزَل بقَوم فعليهم أن يَقْرُوْه،

<sup>(</sup>۱) الأريكة: الفِراش والسَّرير الوَثِير، المزيَّن بالحُلَلِ والأثواب في قُبَّةٍ أو بيتٍ كما يكون للعروس. قال الحافظ الخَطَّابي في «معالم السُّنَن» (٨٤٧) عند شرحه لهاذا الحديث: «وإنما أراد بهذه الصَّفة: أصحابَ التُّرفهِ والدَّعَةِ ـ المتكبِّرين المتجبِّرين القليلي الاهتمام بالدين ـ، الذين لَزِموا البيوت ولم يطلبوا العلم، ولم يَغْدُوا ولم يَرُوحوا في طَلَبِهِ في مَظانَّه واقتباسِه من أهلِه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب العلم، باب ما نُهِيَ عنه أن يُقال عند حديث رسول الله ﷺ، برقم: (٢٦٦٤).

 <sup>(</sup>٣) قال الخَطَّابي: «معناه: إلَّا أن يتركها صاحِبُها لمَن أَخَذها استغناءً عنها».

فإن لم يَقْرُوه فله أن يُعَقِّبهم بمثل قِرَاه (١١) (٢٠).

وروىٰ أيضاً أبو داود: عن أبي رافع أنَّ النبي ﷺ قال: «لا أُلفِينَّ أحدَكم مُتَّكِئاً على الريكتِهِ (٣)، يأتيه الأمرُ من أمري مما أمرتُ به أو نَهيتُ عنه، فيقول: لا نَدْري، ما وجدنا في كتاب الله اتَّبغناه، (٤).

قال الخَطَّابِيُّ في «مَعالم السُّنَن» (٥) «قولُه ﷺ: يُوشِكُ شبعانُ على أريكتِهِ يقول: عليكم به لذا القرآن... إلى آخر الحديث. يُحذَّرُ بذلك رسولُ الله ﷺ من مخالفة السُّنَن التي سَنَّها، ممّا ليس له في القرآنِ ذِكْرٌ، على ما ذهبَتْ إليه الخوارجُ والرَّوافضُ، فإنهم تعلَّقوا بظاهر القرآن، وتركوا السُّنَن التي قد ضُمَّنَتْ بيانَ الكتاب، فتحيَّروا وضَلُوا».

#### عاقبة مخالفة الرسول على:

إِنَّ الآيات التي مَرَّتْ سابقاً وغيرها كثيرٌ مما في كتاب الله تعالى تُورِثنا يقيناً صادقاً بوُجوب طاعة النَّبي ﷺ ومتابعته، ولذا فقد حكم جماهيرُ العلماء بكفر من يُنكِر: حُجُّيةَ السُّنَة ووجوبَ العمل بها.

قال الإمام ابنُ حَزْم: "ولو أنَّ امرأً قال: لا نَأْخُذُ إِلَّا ما وجدنا في القرآن لكان كافراً بإجماع الأمة، ولكان لا يلزمه إِلَّا ركعة ما بين الشمس إلى غسق الليل، وأُخرىٰ عند الفجر؛ لأن ذلك أقَلَ ما يقع اسمُ الصلاة ولا حدّ للأكثر في ذلك».

قال: «وقائلُ هذا كافرٌ مشركٌ حلالُ الدَّم والمالِ، وإِنَّما ذهب إلى ذلك بعضُ الغالية

<sup>(</sup>١) قال: «معناه: له أن يأخذ من مالهم قَذْرَ قِراه عِوَضاً وعُقْبَىٰ ـ أي عِقاباً وجَزاءً ـ مما حَرَموه من القِرَىٰ. وهاذا في المضطرّ الذي لا يجدُ طعاماً ويخافُ على نفسه التلف. وفي الحديث دليلٌ على أنه لا حاجةَ بالحديثِ أن يُعرضَ على الكتاب، وأنه متى ثَبَتَ عن رسول الله ﷺ كان حُجَّةً بنفسِه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في أول كتاب: السنة، باب: في لزوم السنة، برقم: (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) أي: لا أُجِدنَّ أحدَكم على هذه الحالة، وهو كقولك: لا أريَنَّك هاهنا، نَهَى نفسَه أن تراهم كذلك، والمرادُ نهيُهُم عن تلك الحالة، على سبيل المبالغة في الزَّجر لهم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب: في لزوم السنة، برقم: (٤٦٠٤).

<sup>. \( /\ \( \</sup>o \)

من الرافضة ممن اجتمعت الأُمة على كفرهم. وبالله التوفيق، (١٠).

هذا وقد أخبر اللهُ تعالى بأنَّه أَعدَّ لمن أَعرض عن رسول الله ﷺ وخالفه عذاباً أَليماً فقال: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّـالِمُ عَلَىٰ يَدَبِّهِ يَكَقُولُ يَنَلِتَنِي الشَّخَـٰدَٰتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا﴾ [الفرقان: ٢٧].

وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلَيَّتَنَا ٓ أَطَعْنَا ٱللَّهَ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولَا ﴾ [الأحزاب: ٦٦].

فَبَيَّنَتْ هذه الآيةُ أنَّ سبب عذابِ هؤلاء مخالفتهم لله تعالى وعصيانهم لرسوله على.

وفي آية أُخرى يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَيِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَوُا ٱلرَّسُولَ لَوَ نُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكْنُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا﴾ [النساء: ٤٢].

يعني: أنَّ الكافرين والذين عَصَوا الرَّسولَ يَوَدُّون لشِدَّة عذاب جهنّم أَن تُسوَّىٰ بهم الأرضُ ليتخلَّصوا من العذاب الأليم، فبيَّنت الآية أنَّ العذاب الشديد لمَن خالف الرَّسولَ ﷺ في الآخرة، وبيَّن لنا إِجماعُ الأُمة أَنَّ مُتعمِّد المخالفة للرسول عليه الصلاة والسلام والمنكر لحُجِّيَة سُنَّته مُرْتَدُّ حلالُ الدَّم، فينبغي والحالة هذه أن يكون الإنسانُ المؤمنُ مسارعاً للعمل بما في كتاب الله وسُنّة رسوله، وأن يجعل متابعتهما دَيْدَنَه في حياته الدنيا حتى يفوز بالنعيم السَّرمدي ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُّ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلّا مَنْ أَتَى اللهَ يقلّبِ سَلِيمِ ﴾ الشعراء: ٨٨ ـ ١٨٩](٢).



إحكام الأحكام: (٢/ ٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث؛ ص: ٤٥ ـ ٤٦.

رَفَّحُ حَبَّى (لَاتِحَجُرُ الْلَخِتَّى يَ (لَّسِكْتُهُمُ الْلِيْرُ (لِلْفِرُوكِ مِن www.moswarat.com



## القسم السادس مُنكِرو الشُنَّةِ والقائلون بعدم الاحتجاج بها

## (أ) مُنْكِرو السُّنَّة في العصر القديم :

أصحابُ هـٰذا المذهب هم: الزَّنادقة، وطائفةٌ من غُلاَة الرَّافضة في العصر القديم، ثم سارَ على دَرْبهم قومٌ من الذين ينتسبون إلى العلم في العصر الحديث وأخذوا يكيدون للإسلام وأهله، فأعلنوا تمسُّكُهم بالقرآن، وعدم الاحتجاج بالسُّنَّة، وكل هدفهم هو القضاء على المصدر الثاني للتشريع بعد القرآن الكريم.

قال الحافظُ السيوطي: «وأصلُ هاذا الرأي الفاسد، أنَّ الزَّنادقة وطائفةً من غُلاَة الرافضة ذهبوا إلى إنكار الاحتجاج بالسُّنَّة، والاقتصار على القرآن.

وهم في ذلك مختلفو المقاصد: فمنهم من كان يعتقد أنَّ النَّبُوَّة لعليِّ، وأنَّ جبريل عليه السلام أخطأ في نزوله إلى سيَّد المُرسَلين ﷺ - تعالى الله عما يقول الظالمون عُلُوّا كبيراً -، ومنهم من أقرَّ للنبيِّ ﷺ بالنَّبُوَّة ولكن قال: إنَّ الخلافة كانت حقاً لعليُّ، فلمَّا عدل بها الصحابة عنه إلى أبي بكر - رضي الله عنهم أجمعين - قال هؤلاء المخذولون - لعنهم الله - كفروا حيث جاروا، وعدلوا بالحقُ عن مستحقه، وكفَّروا - لَعَنهم الله - عليًا - رضي الله عنه - لعدم طلبه حقَّه، فبنوا على ذلك رَد الأحاديث كلَها؛ لأنها عندهم بزعمهم من رواية قوم كُفَّارٍ . . فإنا لله وإنا إليه راجعون .

وهانده آراءٌ ما كنتُ أستحلُّ حكايتَها، لولا ما دعت إليه الضرورةُ من بيان أصل المذهب الفاسد الذي كان الناسُ في راحة منه من أعصارٍ، وقد كان أهلُ هاذا الرأي

موجودين بكثرة في زمن الأئمة الأربعة فمَن بعدهم، وتَصَدَّى الأثمةُ الأربعةُ وأصحابُهم في دروسهم ومناظراتهم وتصانيفهم للرَّد عليهم (١٠).

#### شُبه المُنكرين للسُنَّة:

لقد استند المنكرون للسُّنَّة إلىٰ عِدَّة شُبَهِ، تُؤيِّد ـ في زعمهم ـ ما ذهبوا إليه من الاكتفاء بالقرآن وعدم الاحتجاج بالسُّنَّة، ومن هـاذه الشُّبَه فيما يلي:

#### • الشبهة الأولئ:

قال الله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِنَيْنَانًا لِكُلِّي شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩].

وقال تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنْبِ مِن شَيَّءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨].

قد فهموا من هاتين الآيتين أنَّ القرآن الكريم اشتمل على كلّ شيء، وعليه فلا يرجع إلاَّ إليه، إذ لو جازَ الرجوعُ إلى السُّنَّة، لكان معنى ذلك أننا نَشُكُ في اشتمال القرآن على كلُّ شيء، وهو خلافُ ما أَخبَرتْ به الآيتان.

#### الجواب على هاذه الشبهة:

الجواب عما يتعلَّق بالآية الأولى:

إِنَّ المراد من قوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾، هو أَنَّ القرآن الكريم بيانٌ لأمور الدِّين، إمَّا بطريق النَّصّ، وإما بطريق الإحالة على السُّنَّة، فهو إمّا أن يَنُص على حُكم الشيء صراحة، وإمّا أن يُحيل إلى السُّنَّة، وإلاَّ لتعارضت هاذه الآيةُ مع قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ رَلِتُمَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ [النحل: 33].

## والجواب عما يتعلَّق بالآية الثانية:

لا نسلم لهم بأنَّ المراد بالكتاب في الآية ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءِ ﴾ هو القرآن، وإنما المرادُ به عند أكثر العلماء هو اللَّوحُ المحفوظُ (٢).

<sup>(</sup>١) مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة: للسيوطي: ص: ٦.

 <sup>(</sup>٢) دراسات أصولية في السنة النبوية: للحفناوي: ص: ٣٦.

ولو سلمنا لهم بأنَّ المرادَ به في هانه الآية هو القرآن المحكيم فإنَّ البيان إمَّا في ذات الكتاب، أو بإحالته على السُّنَة، قال تعالى: ﴿ وَمَا مَالنَكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا بَهَاكُمُ عَنَّهُ فَأَنهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، أو بإحالته على الإجماع: قال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ اللَّهُ دَىٰ وَيَتَجِعُ عَيْر سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ فُولِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصَالِدٍ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: بَبَيْنَ لَهُ اللَّهُ دَىٰ وَلِيَاسَ: ٢]. والاعتبار؛ النظر والاستدلال اللَّذان يحصل بهما القياس.

فهذه أربعة طُرُقِ لا يخرج شيءٌ من أحكام الشريعة عنها، وكلُّها مذكورةٌ في القرآن، فكان تِبياناً لكلّ شيء بهذا الاعتبار (١).

#### • الشبهة الثانية:

أنَّ النبيَّ ﷺ لم يأمر بكتابة السُّنَّة وإنما نهى عنها، وهلذا يَدُلُّ على عدم حُجَّيَتها، إذ لو كانت حُجَّةً لأمرَ بكتابتها كما أمر بكتابة القرآن، صيانةً وحفظاً له.

#### الجواب على هاذه الشبهة:

نعم، لقد ثَبَت النَّهيُ من النَّبيُ ﷺ عن كتابة السُّنَة في أول الإسلام (٢)، وثبت إذنه ﷺ بالكتابة وإباحتها. فحديثُ النهي رواه مسلمٌ عن أبي سعيد الخُدْرِي ـ رضي الله عنه ـ أنَّ النبي ﷺ قال: «لا تكتبوا عني شيئاً إلاَّ القرآن، ومَن كَتَب عني شيئاً غير القرآن فَلْيَمْحُه» (٣).

وحديثُ الأمر بإباحة الكتابة رواه أبو داود عن عبد الله بن عمرو\_رضي الله عنهما\_ قال: قلت يا رسول الله، إني أسمع منك الشيءَ فأكتبُه، قال: «نعم»، قال: في الغضب والرَّضا؟ قال: «نعم»، فإني لا أقول فيهما إلاَّ حقًاً»(٤).

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: «ليس أحدٌ من أصحاب النبئ ﷺ أكثر حديثاً

<sup>(</sup>١) دراسات أصولية في السنة النبوية: للحفناوي: ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) كما سيأتي في الفصل الثاني من هذا الباب، انظر صفحة: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في سننه، باب: من لم ير كتابة الحديث، برقم: (٤٥٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب: العلم، باب في كتاب العلم، برقم: (٣٦٤٦).

عليه مني إلاَّ ما كان من عبد الله بن عمرو، فإنه كان يكتب ولا أكتبُ»(١).

وروى الحاكم من حديث أنس وغيره موقوفاً: «قيَّدوا العلمَ بالكتاب»(٢).

وقد اختلف العلماءُ في الجمع والتوفيق بين حديث أبي سعيد الخُدري في النهي عن الكتابة وبين أحاديث الإباحة، فقالوا: لعلَّ النبيَّ ﷺ أذن في الكتابة عنه لمن خشي عليه النسيانُ، ونهى عن الكتابة عنه من وُثِّق بحِفظه مخافة الاتّكال على الكتاب.

أو أنَّ النهي عن كتابة الحديث تُوجِّه لكُتَّاب الوحي ولم يُتَوَجَّه لغيرهم خوفاً من التباسه واختلاطه بالقرآن، وأنّ الإباحة كانت حيث أمن ذلك.

وحَمَل بعضُ العلماء حديثَ أبي سعيد على كتابة الحديث والقرآن في صحيفة واحدة، وأحاديث الإباحة على كتابته وحده في صحيفة.

قال ابن الصَّلاح: «ثم إنه زالَ ذلك الخلاف، وأجمع المسلمون على تسويغ ذلك، وإباحته، ولو لا تدوينُه في الكتب لدَرَس في الأعصر الأخيرة»<sup>(٣)</sup>.

فنهيُ النبيُّ ﷺ عن كتابة الحديث في أول الأمر لا يصلح البتة دليلاً على أنَّ السنَّة ليست حُجَّةً يُختَجُّ بها في إثبات الأحكام الشرعية.

سيأتي التفصيل في هذا البحث في الفصل الثاني؛ فانظره لزاماً (٤).

#### • الشبهة الثالثة:

قال المانعون لحُجِّيَّة السُّنَّة إنه جاء في الحديث: «ما أتاكم عنِّي فاعرضوه على كتاب الله، فإن وافَقَ كتابَ الله فأنا قلتُه، وإن خالَفَ فلم أقله»، فهاذا الحديثُ يَدُلُّ على أنَّ القرآن هو الذي يُحْتَجُّ به، ولا يرجع إلاَّ إليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: كتابة العلم برقم: (١١٣).

<sup>(</sup>۲) المستدرك: كتاب العلم: (۱/٦/۱).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) انظر صفحة: (٨٥).

#### الجواب على هذه الشبهة:

إِنَّ هَـٰذَا الحديث الذي استدلّوا به لم يثبت عن النبيِّ ﷺ؛ قال ابن عبد البَرّ: قال عبد البَرّ: قال عبد الرحمٰن بن مهدي: الزَّنادقة والخوارج وضعوا حديث: «ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله...». فهو حديثٌ موضوعٌ وَضَعه الزنادقة (١).

## (ب) مُنْكِرو الشُّنَّة في العصر الحديث:

إنَّ الحديث ميزانٌ عادلٌ لوَزْنِ حياة المسلمين وواقعهم، والحُكم عليه في كلّ عصرٍ، وإنَّ الحديثَ وسيلةٌ قويةٌ للحُسْبَة على المجتمع الإسلامي، ومدرسةٌ دائمةٌ يتخرَّج فيها المُصلِحون والمُجَدُّدون.

وقد ظهر أخيراً أنَّ الدعاة إلى تقليد الحضارة الغربية (أحياناً جُزئياً وأحياناً كثيرةً كلياً) قد عرفوا بفطنتهم وتجاربهم العلمية أنَّ الحديث أكبَرُ عائقٍ في سبيلهم، وهو الذي يتعارضُ مع أهوائهم ودعواتهم، ومناهج حياتهم، وهو الذي يحبُّط مساعيَهم أو يخلق لها مشاكل وعوائق وتحدِّباتٍ ومعارضاتٍ، فاستهدفوه، واعتبروه أكبرَ مُنافسٍ وهدفي، في تحقيق أغراضهم وهدفهم لنقل الجيل الإسلامي المعاصر من حضارةٍ إلى حضارةٍ، ومنهج الحياة القائمة على التعاليم الإسلامية، والآداب النبوية السنية، وأسوة الرسول، التي حَثَّ عليها القرآنُ ودعا إليها بصراحة بقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَشَوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَشَوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ لَكُمْ أَلْهُ وَأَلْيُونَ اللهَ قَاتَيْعُونِ اللهِ قَالَيْهُ وَاللهِ اللهِ قَالَيْهُ وَاللهِ اللهِ قَالَيْهُ وَاللهِ اللهِ قَالَاهُ وَاللهِ اللهِ قَالَاهُ وَاللهِ اللهِ قَالَيْهُ وَاللهِ اللهِ قَالَاهُ وَاللهِ قَالَاهُ وَقُولُهُ قَالَاهُ وَقُولُهُ اللهُ قَالَتُ وقولُهُ وَقُولُولُ اللهُ قَالَهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَقُولُهُ قُولُهُ قُلُولُ اللهِ اللهِ قَالَاهُ وَاللهُ اللهُ قَالَاهُ وَاللهِ قَالَاهُ وَاللهِ اللهِ قَالَاهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهِ قَالَاهُ وَاللهُ قَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ قَالَاهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وقد ثَبَتَتْ بالحديث والسنة آدابٌ وتعليمات، وأساليبُ للحياة والعِشرة، ومُنكَراتُ ذَمّها رسولُ الله ﷺ وأنكر عليها، واعتبرها من شعائر الجاهلية، أوتقليداً للأُمَم غير الإسلامية، فاستهدفوا الحديث والسنة بصورة خاصَّة، وعارضوها معارضة قوية، وحاولوا أن يشكِّكوا فيها ويصرفوا عنها، وكانوا في ذلك \_ مع استنكارهم والبراءة منهم \_ أذكياءَ

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله: ص: ٥٦٢.

شاطِرين، عارفين بنفسية هذه الأُمَّةِ، وكيف يستطيعون أن يوجُهوها من الاتباع والتقيُّذِ، والعملِ بالشريعة الإسلامية، والحياةِ على منهج حياة الرسول والصحابة، إلى الحُرِّية والانطلاق، وتحقيقِ الشَّهوات والرغبات، وتقليدِ الحضارة الغربية، والرغباتِ النفسية في حُرُيَّةٍ تامَّةٍ.

وقد عَلَّل العالمُ الغربيُّ المهتدي الأستاذ محمد أسد (المتوفى سنة ١٤١٢ هـ) التنصُّلَ من السنة ونزعة إنكار الحديث ـ التي ظهرت طلائعُها في الفترة الأخيرة ـ في ضوء معرفته لنفسية الجِيل الجديد، وقُوَّة سيطرة الحضارة الغربية بصعوبة التطبيق بين موازين الحضارة الغربية وقيَمِها وأساليب حياتها وموضاتها، وبين السنة والجمع بين الحياة التي تقوم على الحُبِّ العميق، والثقة التامَّة بصاحب الرسالة الإسلامية، ومصدر الشُّنة النبوية ـ عليه الصَّلاة والسَّلام ـ وبين تقديس الحضارة الغربية والنَّظر إليها كآخر ما وصل إليه العلمُ الإنسانيُّ، ولعلَّ هاذا هو السَّبَبُ الذي يَحُثُ بعض القادة السياسيين والحُكَّام، في بعض الشعوب الإسلامية وإلاَقطار العربية، على الهجوم على السنة وإنكار الحديث، يقول محمد أسد:

"وفي هاذه الأيام التي زاد فيها نفوذُ المدنية الغربية في البلاد الإسلامية؛ نجد سبباً جديداً يُضاف إلى الموقف المستغرب الذي يقفه من نسميهم (متنوَّري المسلمين) من هاذه القضية، ذلك هو قولُهم: أنه من المستحيل أن نعيش على سُنَّة النبيَّ ﷺ، وأن نتبع الطريقة الغربية في الحياة في آنِ واحدٍ، ثم إنَّ الجِيل المسلم الحاضر مستعدٌّ لأن يكبر كلَّ شيءِ غربيً، وأن يتعبَد لكل مدنية أجنبية؛ لأنها أجنبية؛ ولأنها قويةٌ وبَرَّاقةٌ من الناحية المادية.

هاذا التفرنجُ كان أقوى الأسباب التي جعلت أحاديث النبيّ عليه الصّلاة والسّلام، وجعلت جميعَ نظام السنة معها لا تجد قبولاً في يومنا هاذا، إنّ السنة تُعارِض الآراءَ الأساسية التي تقوم عليها المدنية الغربية معارضة صريحة، حتى إنّ أولئك الذين خلبتهم الثانية (أي: المدنية الغربية) لا يجدون مخرجاً من مأزقهم هاذا إلا برفض السنة، على أنها غير واجبة الاتباع على المسلمين؛ ذلك لأنها قائمةٌ على أحاديث لا يُوثَق بها، وبعد هاذه المحاكمة الوجيزة يصبح تحريفُ تعاليم القرآن الكريم، لكي تظهر موافقة روح المدنية الغربية أكثر سهولة».

#### التشكيك في حُجِّيَّة الحديث وإنكار السُّنَّة مؤامرةٌ على الإسلام:

والذين يُحاوِلون أن يَخرِموا الأمّة هاذا المنبع الفيّاض للحياة والهداية والقُوّة، بإثارة الشّكُ والارتياب في حُجّية الحديث وقيمته، وزحزحة ثقتها به؛ إنهم لا يدرون مدى الضّرر والخسارة التي يلحقونها بها، إنهم لا يدرون أنهم يكونون بذلك قد جعلوا أُمّتهم «محرومة الإرْثِ» «محذوفة الصّدْرِ» «مقطوعة الأصل» حاثرة تائهة، كما صنع أعداء اليهودية والمسيحية، أو حدثان الدهر معهما، فلو أنهما يصنعون ذلك عن شعور ووعي، لَمَا كان لهذه الأمة ودينها عدو الله منهم وأحنقُ؛ لأنه لا تعود إذا هناك وسيلة إلى إنشاء هاذا الذوق الديني من جديد، الذوق الذي كان يمتاز به الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ والذي لا يمكن أن يوجد إلا بصحبة النبي على مناشرة، أو بواسطة الحديث الذي هو صورة حَيَّة لذلك العهد، ومذكّرة ناطقة للحياة النبوية تزخر بكيفيات العهد النبوي، وتتعطّر بأريجه وتفوح برياه.

وقد أحسن الأستاذ محمد أسد \_ رحمه الله تعالى \_ تشخيص هاذا العداء للإسلام ومدى خطر هاذه المؤامرة التي تُحاوِل تجريدَ المجتمع الإسلامي من هاذه القُوَّة التي لا عِوَضَ عنها، وهاذه الثروة التي لا مثيلَ لها، فقال: «لقد كانت السُّنَّةُ الهيكلَ الحديديَّ الذي قام عليه صرحُ الإسلام، وإنك إذا أزلتَ هيكلَ بناءِ ما أفيُدهشُك بعد ثذِ أن يقوض ذلك البناء، كأنه بيتٌ من ورقِ الآل.

ويتحدَّث الأستاذ محمد أسد عن تأثير إنكار الحديث وضرورةِ اتَّباع السنة، فيذكر نتيجة ذلك ويقول: «ولكن تلك المنزلة الممتازة التي للإسلام ـ على أنه نظامٌ خُلُقيٌّ وعمليٌّ، ونظامٌ شخصيٌّ واجتماعيٌّ ـ تنتهي بهذه الطريقة (يعني: بإنكار الحديث وضرورة اتباع السنة) إلى التهافت والاندثار»(٢).

وبالرَّغم من هاذه المحاولات الطَّائشة للتشكيك في حُجِّية الحديث والدعوة إلى إنكار السنة التي ظهرت على مستويات مختلفة وبدوافع متنوَّعة، وعقائِدية، وسياسية،

 <sup>(</sup>١) الإسلام على مفترق الطرق: ص: ٩٥ ـ ٩٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص: ٨٥.

وشخصية، وللهروب من مسؤولية العمل بالأحكام الشرعية، والالتزام الديني، في فترات مختلفة (١)؛ لم يزل شعارُ السنة عالياً، والدعوةُ إليها قائمةً، وقد عُجنت بها طينةُ المجتمع الإسلامي، وتغلغلت في أحشائه، وجرت منه مجرئ الرُّوح والدَّم، حتى أصبح من المستحيل تجريدُه منها، وإقامةُ مجتمع جديدِ على مجرّدِ الدعوة إلى القرآن الذي اقترن بعمل الرسول ﷺ وشرحه له، وتفصيل ما جاء فيه مجملاً ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلتَاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهَمُ ﴾ [النحل: 23].

ولا يزال الحديث النبويُّ الشريفُ معتنى به، دراسة وتفهَّماً، وتحقيقاً ونشراً لمصادره التي لم تَرَ ضوءَ الشمس بعد، ولا تزال الحُسْبَةُ قائمةً على المجتمع الإسلامي والأمر بالمعروف والنهي عن المُنكر، والرَّد على البِدَع والمُحْدَثات على قدم وساقي، بما في ذلك من تقليد الحضارة الغربية التقليد الأعمى، والرُدَّةِ العقائديةِ والفكريةِ والحضاريةِ، وقبولِ المدنية الغربية برُمَّتِها وبحذافيرها، وعلى عِلَّتها، ومخالفاتها للحياة الإسلامية، بفضل الاحتكام إلى السنة، والرجوع إلى الحديث تحقيقاً لما أخبر به النبيُّ ﷺ: «لا تزال طائفةٌ من أمتي قَوَّامَةً على أمر الله، لا يَضُرُها مَن خالفَها» (٢) وفي حديثٍ آخر: «لا تزال طائفةٌ من أمتى ظاهرين على الحق حتى تقوم الساعةُ» (٣).

إنَّ شأنَ المشكِّكين في حُجِّيَة الحديث، والحاملين للواء إنكار السنة، مع الحديث النبوى والسنة المطهَّرة، كما حكاه الشاعر العربي القديم:

<sup>(</sup>١) ليراجع للتفصيل الباب الثاني من كتاب «السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي» للدكتور السباعي، في الشبه الواردة على السنة في مختلف العصور، ص: ١٤٣ إلى ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في كتاب: السنة، باب: اتباع سنة رسول الله ﷺ، برقم: (٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: (٤/ ٢٩٦)، برقم: (٨٣٨٩).

<sup>(</sup>٤) من «المدخل إلى دراسات الحديث النبوي الشريف» للعلاَّمة أبي الحسن الندوي (ص: ٥٣ ـ ٥٧) باختصارِ وتصرُّف.



# الفصل الثاني الشنّة النبوية كتابتها وتدوينها وتصنيفها

القسم التمهيدي: كلمة في تعريف (التدوين) و(التصنيف) و(الكتابة).

القسم الأول: تدوينُ السُّنَّة في القرن الأول الهجري.

القسم الثاني: تدوينُ السُّنَّة في القرن الثاني الهجري.

القسم الثالث: تدوينُ السُّنَّة في القرن الثالث الهجري.

القسم الرابع: تدوينُ السُّنَّة في القرن الرابع الهجري.

القسم الخامس: تدوينُ السُّنَّة في القرن الخامس الهجري.

القسم السادس: تدوينُ السُّنَّة في القرن السَّادس الهجري.

القسم السابع: نبذة عن خدمة السُّنَّة في العصر الحديث.



رَفَحُ معبر ((رَّحِي) (الْبَخَرَّي) (سِّلِيَر) (لِنِرُدُ (لِنْرُودُ کِسِبَ www.moswarat.com رَفْخُ عِب (لاَرَجِي الْمُجَنِّي يَّ (سِّلَتَنَ (لاَيْزَ) (لِاِرُوک مِي www.moswarat.com

#### القسم التمهيدي

## كلمةً في تعريف (التدوين) و(التصنيف) و(الكتابة)

هناك فرقٌ كبيرٌ بين كلمة (تدوين) و(تأليف) و(تصنيف) من جهةٍ، وكلمة (كتابة) من جهةٍ أخرىٰ في اللغة العربية.

فالكلماتُ الثَّلاث الأولى تُفيد ـ عند الإطلاق ـ أنَّ هناك كتاباً تَمَّ تأليفُه بين دَفَّتَيْن بحيثُ يشتمل على مجموعة من الأوراق تشكل بمجموعها كتاباً واحداً.

فالدِّيوانُ: هو مجتمعُ الصُّحُف (١)، والدُّفتَرُ الذي يُكتَب فيه (٢).

والتَّدوينُ: هو عملُ وصناعةُ الدِّيوان، أي: هو تقييدُ المُفتَرقِ المُتشتَّت، وجمعُه في ديوانِ أو كتابٍ تُجْمَع فيه الصُّحُفُ<sup>(٣)</sup>.

والتأليفُ: هو جمعُ مادَّةٍ مفرَّقةٍ وضَمُّها إلىٰ بعضٍ بحيث تصبح كتاباً واحداً<sup>(٤)</sup> هوالمؤلَّفُ.

والتَّصْنيفُ: هو التمييزُ (٥) والترتيبُ بحيث يكون الكتابُ (المصنَّفُ) مقسَّماً على أبوابٍ أو فصولٍ. و(التصنيفُ) أدَقُ من (التدوين)؛ إذ هو ترتيبُ ما دُوَّنَ في فصولٍ محدودةٍ وأبوابٍ مميَّزةٍ، قال الزَّبِيْدِيُّ: «وصَنَّفه تصنيفاً؛ جعله أصنافاً، ومَيَّز بعضَها عن

<sup>(</sup>١) لسان العرب: مادة (دون).

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث: (٢/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط: انظر مادة (دون).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب مادة (ألف). وانظر: «تعريفات الجرجاني»، حرف (التاء).

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: مادة (صنف).

بعض (١<sup>)</sup>، وقال الزَّمَخْشَرِيّ: «. . . ومنه تصنيفُ الكُتب<sup>(٢)</sup>.

وأما الكتابة: فهي \_ عند الإطلاق \_ لا تُفيد إلا مجرَّد الخطَّ أو الرقم على ورقة أو لوحٍ أو جدارٍ . جاء في اللِّسان: (كَتَب الشيءَ . . . خطَّه)(٣) .

ويُطلَق على الورقة أو الصحيفة أوالرسالة المكتوبة: كتابٌ (٤٠).

فينبغي فهمُ هاذه الألفاظ فهماً دقيقاً ليسهل معرفةُ مراد كثيرٍ من العلماء القدماء الذين تكلَّموا في هاذا الموضوع. بل ينبغي فهمُ مصطلحات أهل كلِّ فنَّ ومراعاة تطوُّرها واختلاف دلالاتها بين عصر وآخر؛ لأنه المدخل الصحيح لفهم أيَّ قضية فهماً صحيحاً.

إذن لا بُدَّ من مراعاة مدلول هاذه الألفاظ عند دراسة هاذه القضية، فقولُ الترمذي ـ مثلاً ـ: "وجدنا غيرَ واحدِ من الأثمة تكلَّفوا من التصنيف ما لم يسبقوا إليه . . . "(٥)، أو قول الحافظ ابن حجر: "ثم حدَثَ في أواخر عصر التابعين تدوين الآثار وتبويب الأخبار . . . "(١).

أو قولُهم: «أوّل مَن دَوَّن العلم وكتبه ابنُ شهاب» (٧٧). ونحو هاذه العبارات إنما تفهم على ضوء ما سبق بيانُه من الفرق بين مدلولِ هاذه العبارات عند الاستخدام. فلا تعارُضَ بين قولهم: بدأ (التصنيف) و(التدوين) في أواخر عصر التابعين، وبين قولهم: إنَّ بعض الصحابة وأتباعهم كانوا يكتبون أو عندهم صحفٌ وكتبٌ (٨٨).



<sup>(</sup>١) تاج العروس: انظر مادة (دون).

<sup>(</sup>٢) الفائق: انظر مادة (دون).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: مادة (كتب).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: مادة (كتب).

<sup>(</sup>٥) جامع الترمذي: (٥/ ٦٩٤) كتاب (العلل الصغير) المطبوع في آخر السنن.

<sup>(</sup>٦) هدي الساري: ص: ٦.

<sup>(</sup>٧) سير أعلام النبلاء: (٥/ ٣٣٤).

 <sup>(</sup>A) انظر: «تاريخ تدوين السنة وشبهات المستشرقين» للمطيري: ص: ٨ ـ ١٠.



## القسم الأول تدوين الشنّة في القرن الأول الهجري

اشتهر بين عامَّة الناس من غير ذَوي التتبُّع والاستقصاء أنَّ الحديث ظَلَّ أكثرَ من مئة سنة يتناقله العلماء حفظاً دُون أن يكتبوه، واستمرَّ هاذا الظَّنُ قرابة خمسة قرون متتابعة وهو يزيد توسُّعاً ويطرد قُوَّة، حتى جاء الخطيبُ البغداديُّ فتتبَّع مسائلَ هاذا الموضوع وجمع شتاته، وألَّف في ذلك كتابه «تقييد العلم».

أمّا سببُ هاذا الظّنُ فهو خطأٌ في تأويل ما ورد عن المحدّثين في تدوين الحديث وتصنيفه، فقد ذكر هؤلاء أنّ أول مَن دَوَّن العلمَ: ابنُ شهاب الزهري (المتوفئ سنة ١٢٤ أو ١٢٥ هـ)، وذكروا أول مَن صنّف الكتبَ فإذا هم جميعاً ممن عاش حتى بعد سنة (١٤٣ هـ) تقريباً، ولم يُعْطِ العلماء قبل الخطيب هاذه الأقوال حَقَّها من التأويل العميق والفهم الدقيق، بل رووا هاذه الأقوال بشكل يُوهم بأنه فعلاً أوَّلُ مَن كتب الحديث ودَوَّنه ابنُ شهاب الزهري، وأول من صنّفه في الكتب أتى بعده.

وغلبت هاذه الفكرة على أصحاب الكتب الجامعة: كأبي طالب المكّي، والإمام النَّهبي، والحافظ ابن حجر، والمَقْرِيزي، و القَنُّوْجي \_ صاحب «أبجد العلوم» \_ وغيرهم، فكانوا يؤيِّدونها رغم أنهم كانوا يجدون لها نقيضاً، وذلك أنهم يذكرون أنَّ مَن بعد الصحابة والتابعين كانوا يَرْوُوْنَ العلم من صُحُف صحيحة غير مرتَّبة كُتبت في عصر الصحابة والتابعين.

إذن حصل هناك تدوينٌ قبل عصر الإمام الزهري الذي يُعَدُّ من طبقة صغار التابعين.

وقد حاول الخطيبُ أن يُثبت أنَّ تقييد العلم كان موجوداً في حياته ﷺ وفي عصر

الصحابة والتابعين كذلك، فقاده ذلك إلى البحث في تاريخ تقييد العلم، فجمع الأحاديث والأخبار التي لها صلةٌ بنشأة تقييد العلم، وهي أكثر مما جمعه سلفُه، ووجدها تنتظم في حلقتين مختلفتين متضادّتين، فبعضُها يُشير إلى كتابة الحديث والإقبال عليه، والآخر يظهر خلاف ذلك، وهاذا ما قد كان وجده متقدّموه، غير أنه ألفى شيئاً جديداً فيها، وهو أنَّ بعضها يتضمّن الإشارة إلى سبب كراهة الكتابة، فبدا له أن يُفرد هاذه النصوص بباب خاص علّها تنطق من نفسها عما يزيل الخلاف ويرفع التناقض(١).

#### الكتابة في حياة الرسول ﷺ:

لم يكن العربُ قبل الاسلام يعتمدون على الكتابة في حفظ أشعارهم وخُطَبهم وقصص أيّامهم ومآثرهم وأنسابهم، بل اعتمدوا على الذاكرة، ونَمَتْ ملكة الحفظ عندهم فاشتهروا بقُوَّة ذاكرتهم وسُرْعة حِفظهم. ولكن هاذا لا يعني عدم وجود مَن يعرف الكتابة بينهم؛ ذلك لأنَّ مجتمع مكّة التجاري يحتاج إلى معرفة بالكتاب والحساب، ولكن عدد الكاتبين كان قليلاً؛ ولذلك وَصَف القرآنُ الكريمُ العربَ بأنهم أُمِّيون، فقال تعالى: ﴿ هُوَ الْكَاتِبِينَ كَانَ قَلِيلاً؛ ولذلك وَصَف القرآنُ الكريمُ العربَ بأنهم أُمِّيون، فقال تعالى: ﴿ هُوَ الْخَيْنَ رَسُولًا مِنْهُم ﴾ [الجمعة: ٢]، وفي الحديث الشريف: "إنَّا أمةٌ أُمِّيةٌ لا نكت ولا نحسب»(٢).

وقد حَثَّ الاسلامُ على العلم، واهتمَّ النبيُّ ﷺ بتعليم المسلمين الكتابةَ، فأذن لأسرى بدر أن يفدوا أنفسهم بتعليم عشرة من صبيان الأنصار القراءة والكتابة (٢). وكان بعضُ الصحابة يتعلَّمون القراءة والكتابة في مسجد الرسول ﷺ حيث تطوَّع بعضُ المعلِّمين بتعليمهم، مثل: عبد الله بن سعيد بن العاص، وسعد بن الرَّبيع الخَزْرَجي، وبشير بن

<sup>(</sup>١) انظر: «تدوين السنة النبوية: نشأته وتطوره اللزهراني، ص: ٧٤ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب: الصيام، باب: وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، برقم: (١٠٨٠).

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرئ: (٢/ ٢٢)، واختصاص الأنصار بذلك لأن المهاجرين كان فيهم الكاتبون ولم يكن في الأنصار ذلك. (الأموال: لأبي عبيد: ص ١١٥)، ويذكر المقريزي: أنَّ زيد بن ثابت ممن علَّمهم أسرى بدر الكتابة (انظر: ﴿إمتاع الأسماعُ ص: ١٠١).

ثَغْلَب، وأَبَان بن سعيد العاص ـ رضي الله عنهم ـ<sup>(١)</sup>، فكثر عددُ الكاتبين حتى بلغ عددُ كُتَّابِ الوحي زُهاء أربعين كاتباً، <sup>(٢)</sup>ناهيك عن كُتَّابِ الصَّدقات والرسائل والعهود.

#### كنابة الحديث في حياة الرسول ﷺ:

ومع وجود عددٍ من الكُتّاب في حياة الرسول على وقيامهم بتدوين القرآن الكريم فإنهم لم يقوموا بجمع حديث الرسول على وكتابته بشمول واستقصاء بل اعتمدوا على الحفظ والذاكرة في أغلبه، ولم يأمرهم النبيُ على بذلك، ولعلّه أراد المحافظة على ملكة الحفظ عندهم، خاصّة وأنّ الحديث تجوز روايتُه بالمعنى خلاف القرآن الكريم الذي هو معجزٌ بلفظه ومعناه، ومن ثم فلا تجوز روايتُه بالمعنى؛ لذلك اقتضت الحكمة حصر جهودِ الكاتبين في نطاق تدوين القرآن الكريم، وللتخلُّص من احتمال حُدوث التباس عند عامة المسلمين فيخلطون القرآن بالحديث إذا اختلطت الصُّحُفُ التي كتب فيها القرآن بصُحُف الحديث، خاصة في الفترة المبكرة عندما كان الوحيُ ينزل بالقرآن الكريم ولما يكمل الوحى، ولما يعتد عامة ألمسلمين على أسلوب القرآن.

الأحاديث التي وردت في النهي عن كتابة الحديث ثم السماح بها:

وقد وردت أحاديثُ عن النبي ﷺ تنهى عن كتابة الحديث كما وردت أحاديث تسمح بالكتابة (٢٠)، أذكر فيما يلي كُلًّا من هذين النوعين، ثم أذكر رأي العلماء في تعارض أحاديث هذين النوعين:

(أ) أحاديث النَّهي عن الكتابة:

فأمًّا أحاديث النهي عن الكتابة فهي:

١ ـ ﴿ لَا تَكْتَبُوا عَنِّي، وَمَن كَتَبُ عَنِّي غَيْرَ الْقَرْآنِ فَلْيَمْحُه، وَحَدِّثُوا عَنِّي ولا حَرَجَ ﴾ (٤٠).

<sup>(</sup>١) انظر: «الاستيعاب» (١/٦)، و«الطبقات الكبرى» (٣/ ٥٣١)، و«الإصابة» (١/ ١٠).

<sup>(</sup>۲) عيون الأثر: (١/ ٣١٥ ـ ٣١٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «بحوث في تاريخ السنة المشرفة» ص: ٢٨٧ - ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب: «الزهد والرقائق»، باب: التثبت في الحديث، برقم (٢٠٠٤).

٢ ـ قال أبو سعيد الخُدْري ـ رضي الله عنه ـ: «جهدنا بالنبيِّ ﷺ أن يأذن لنا في الكتاب فأبئ
 ١لكتاب فأبئ

٣ ـ حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: «خَرَج علينا رسولُ الله ﷺ ونحن نكتب الأحاديث فقال: ما هذا الذي تكتبون؟ قلنا: أحاديث نسمعها منك. قال: كتابٌ غير كتاب الله! أتدرون؟ ما ضَلَّ الأُمَمُ قبلكم إلا بما اكتتبوا من الكتب مع كتاب الله تعالى»(٢).

وأقوىٰ هاذه الأحاديث حديثُ أبي سعيد الخدري الأول.

#### (ب) أحاديث السَّماح بالكتابة:

وأما أحاديث السَّماح بالكتابة فهي:

ا حديثُ عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنه ـ: «كنتُ أكتب كلَّ شيء أسمعه من رسول الله على أريد حفظه فنهتني قريشٌ، وقالوا: تكتب كلَّ شيء سمعتَه من رسول الله على ورسولُ الله على بشرٌ يتكلَّم في الغضب والرُضا؟ فأمسكتُ عن الكتاب، فذكرتُ ذلك لرسول الله على فأوماً بإصبعه إلى فيه وقال: «أُكْتُبْ فو الذي نفسي بيده ما خَرَج منه إلا الحَقُ»(٣).

٢ ـ حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: «ما مِنْ أصحاب النبيِّ ﷺ أحدٌ أكثرَ حديثاً عنه مني، إلا ما كان من عبد الله بن عمرو فإنه كان يكتب ولا أكتب» (٤).

٣ ـ حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: أنّ رجلاً أنصارياً شكا إلى النبي على قلّة قللة عنه .: أنّ رجلاً أنصارياً شكا إلى النبي على قلة قلل: «اسْتَعِنْ بيمينك»(٥).

٤ ـ طلب رجلٌ من أهل اليَمَن يوم فتح مكَّةَ من الصحابة أن يكتبوا له خطبةَ النبيِّ ﷺ

تقييد العلم: ص: ٣٢ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) تقييد العلم: ص: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، في كتاب: العلم، باب: كتابة العلم، برقم: (١١٣).

<sup>(</sup>٥) تقييد العلم: ص: ٦٧.

بعد الفتح، فاستأذنوا النبيَّ ﷺ في ذلك فقال: «اكتبوا لأبي شاه»(١١).

حديث أنس \_ رضي الله عنه \_: «قَيَّدُوا العلمَ بالكتاب» (٢).

٦ حديثُ رافع بن خَدِيْج: قلتُ يا رسول الله: إنا نسمع منك أشياءَ أفنكتبها؟ قال: «اكتبوا ولا حرجَ»(٣)

٧ - كتب النبيُّ ﷺ كتابَ الصَّدَقَات والدِّيات والفَرائض والسُّنَن لعمرو بن حَزْم (٤٠).

٨ = قال النبيُ ﷺ في مرضه الذي تُونِّي فيه: «آتوني بكتابٍ أَكْتُبُ لكم كتاباً لا تضلوا بعده»(٥).

٩ ـ كتابةُ النبيِّ ﷺ للصحيفة بين المهاجرين والأنصار وبين المسلمين واليهود.

#### (ج) رأي العلماء في تعارض هاذه الأحاديث:

لقد نَهَىٰ النبيُّ ﷺ عن كتابة الحديث خشية اختلاطه بالقرآن الكريم الذي لم يكن قد جُمِعَ بعدُ، وكذلك خشية انشغال المسلمين بالحديث عن القرآن وهم حديثو عهد به، وإلى ذلك ذهب الرَّامَهُرْمُزِيُّ (المتوفىٰ سنة ٣٦٠هـ) بقوله تعقيباً على حديث أبي سعيد الخدري: «وحديث أبي سعيد: حرصنا أن يأذن لنا النبيُّ ﷺ في الكتاب فأبى. فأحسبه أنه كان محفوظاً في أول الهجرة، وحين كان لا يؤمن الاشتغال به عن القرآن» (٢).

وأما أبو سليمان الخَطَّابي (المتوفئ سنة ٣٨٨ هـ) فقال: «وجهه ـ والله أعلم ـ أن يكون إنما كَرِهَ أن يُكْتَب شيءٌ مع القرآن في صحيفة واحدة، أو يجمع بينهما في موضع

<sup>(</sup>١) تقييد العلم: ص: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تقييد العلم»، ص: ٧٠، و«جامع بيان العلم وفضله» (١/ ٧٧).

 <sup>(</sup>٣) تدريب الراوي: (٢٨٦/١).

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله: (١/ ٧١).

أخرجه البخاري في كتاب: «الوصية»، باب: ترك الوصية لمن ليس له شيء يوصي به، برقم: (١١٤).

<sup>(</sup>٦) المحدث الفاصل: ٧١ أ.

واحد تعظيماً للقرآن وتنزيهاً له أن يسوى بينه وبين كلام غيره (١١). ولذلك فقد أذن النبيُّ ﷺ لبعض الصحابة المُتقِنين للكتابة أن يكتبوا الحديث، مثل عبد الله بن عمرو بن العاص. حيث أطمأنً إلى عدم خَلطِه القرآن بالحديث.

وذهب بعضُ العلماء \_ ورأيهم ينسجم مع ما ذكر آنفاً \_ إلى أنَّ أحاديث السَّمح بالكتاب نسخت أحاديث النهي عنها، وذلك بعد أن رسخت معرفةُ الصحابة بالقرآن فلم يَخْشَ خلطهم له بسِواه، وممن ذهب إلى النسخ من المتقدِّمين: ابنُ قتيبة الدَّيْنَوَري (٢)، والخَطَّابي (٣)، ومن المعاصرين: الشيخ أحمد محمد شاكر (٤).

وهـٰذا الرأيُ لا يتعارض مع تخصيص بعض الصحابة مثل عبد الله بن عمرو بالإذن في وقت النَّهي العام؛ لأن إبطال المنسوخ بالناسخ لا علاقة له ولا تأثيرَ في تخصيص بعض أفراد العام قبل نسخه (٥).

<sup>(</sup>١) المحدث الفاصل: ٧١ أ.

<sup>(</sup>٢) غريب الحديث: (١/ ٦٣٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تأويل مختلف الحديث»: ص: ٣٦٥.

<sup>(</sup>٤) مختصر سنن أبي داؤد: (٥/ ٧٤٥ ـ ٢٤٦)، و أعلام الحديث شرح البخاري : ص ٧٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الباعث الحثيث»: ص: ١٣٣.



## جُهود الصَّحابَةِ في تدوين السُّنَّة في هذا القرن

لقد شاع في بعض أوساط المثقّفين اليوم في العالم الإسلامي: أنَّ الحديث النبوي ما كُتب بأقلام الرَّعيل الأول من الصحابة؛ لأن النبي عَلَيْ نهاهم عن ذلك كما سَبَقَ في أحاديثه عَلَيْ في البحث السابق، فلم يكتبوا الحديث كما كتبوا القرآن الكريم، وإنهم لم يعتنوا بكتابة الحديث اعتناءً كبيراً، وإنما نقلوه من حفظهم وذاكرتهم فقط، إلى أن جاء القرن الثاني الهجري وأمر الخليفةُ الراشد عمر بن عبد العزيز عُمَّالَه بجمع الحديث، وتدوينه، واتَّخَذَ في هاذا السبيل خطوةً منظَّمةً، وكتب إلى عامله في المدينة المنوَّرة أن «اكْتُبْ إلى ما ثبت عندك من الحديث، فإني خِفْتُ دروسَ العلم وذهابه»(۱).

وكتب إلى جميع عُمَّاله في البلاد الإسلامية: أن «انظروا حديث رسول الله ﷺ فاجمعوه»(٢).

وما نشأ هلذا الخطأ إلا لأجل أنَّ عامة المؤرِّخين القدماء اقتصروا في أكثر الأحيان على ذكر تدوين الحديث في القرن الثاني من الهجرة، وأنهم لم يعتنوا عناية كبيرة بذكر تلك الصُّحف والمجاميع التي كُتبت في القرن الأول بأقلام الصحابة والتابعين، مع أنَّ هلذه المؤلَّفات قد احتوت على العدد الأكبر من الأحاديث التي دُوِّنَتْ في القرن الثالث، وذلك أنَّ هلذه المجموعات ما بقيت على شكلها وما وصلت إلى أيدي أولئك المؤرِّخين القدماء كما

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي: باب: من خص في كتابة العلم: (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: (١/ ١٩٥).

كتبها مؤلَّفوها، بل اندمج جميع ما احتوت عليه من الأحاديث في الكتب الحديثية المتأخّرة تبعاً لسُنّة التدوين والتأليف، فقد وردت «الصحيفة الصحيحة» التي كتبها الصحابيُّ الجليل عبد الله بن عمرو بن العاص \_ رضي الله عنه \_ بتمامها «في مسند الإمام أحمد» ووردت كذلك جملةٌ من أحاديثها موزَّعةٌ في كتب الأحاديث الأخرى، وكذلك وردت مروياتُ أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ التي كتبها ودَوَنها تلميذه هَمَّام بن مُنتَه في كتب الحديث.

ومن الجدير بالذكر هنا: أنه ما وقع هناك أيُّ فرق أو اختلاف بين ما رواه الرواة والمحدِّثون من حديث هَمَّام بن مُنَبَّه عن أبي هريرة معتمدين على حفظهم وذاكرتهم، وبين ما وصل إلينا من الأحاديث المُدَوَّنة في هاذه الصَّحف التي كتبها ودَوَّنها هَمَّامُ بن مُنَبَّه عن أبي هريرة رضي الله عنه، وهاذا دليلٌ على أنَّ الرواة والمحدِّثين الذين رووا حديث رسول الله ﷺ معتمدين على حفظهم إنما نقلوه بأمانة تامَّة ودِقَّة بالغة، فلم يبق هناك مجالٌ لسوء الظنِّ بهم، أو الشكُّ في حفظهم.

وإذا اجتمعت هذه الصَّحف والمجاميع وما احتوت عليه من الأحاديث؛ كَوَّنَتِ العددَ الأكبرَ من الأحاديث التي جُمعت في الجوامع والمسانيد والسُّنن في القرن الثالث، وهكذا يتحقَّق: أنَّ المجموع الكبير الأكبر من الأحاديث سبق تدوينُه وتسجيلُه من غير نظام وترتيب في عهد الرسول ﷺ، وفي عصر الصحابة رضي الله عنهم (١).

والسبب الثاني لنشأة هانما الخطأ: «أنَّ المحدِّثين يذكرون عددَ الأحاديث الضخم الهائل الذي لا يُتَصوَّر أن يكون قد جاء في هانده المجاميع الصغيرة التي كُتبت في القرن الأول، مع أنَّ عدد الأحاديث الصِّحاح غير المتكرِّرة المتجرِّدة من المتابعات والشواهد لا يزال قليلاً، وقد نبَّه على ذلك العلامة مَناظِر أحسن الكيلاني (المتوفى سنة ١٣٧٧ هـ) في كتابه القيِّم: «تدوين الحديث»: يقول رحمه الله تعالى:

لاقد يتعجّب الإنسان من ضخامة عدد الأحاديث المروية، فيقال: إنَّ أحمد بن حنبل كان يحفظ أكثر من سبعمئة ألف حديث، وكذلك يقال عن أبي زُرْعَة، ويُروى عن الإمام

انظر: «رجال الفكر والدعوة في الإسلام»: (١/ ١٣٤).

البخاري أنه كان يحفظ مئتي ألف من الأحاديث الضعيفة، ومئة ألف من الأحاديث الصحيحة، ويُروى عن مسلم أنه قال: جمعتُ كتابي من ثلاثمثة ألف حديث.

ولا يعرف كثيرٌ من المتعلِّمين \_ فضلاً عن العامة \_ أن الذي يُكُوِّن هـ أذا العددَ الضخم هو كثرةُ المتابعات والشواهد التي عُني بها المحدِّثون؛ فحديثُ: "إنما الأعمال بالنيات، مثلاً يُروى من سبعمئة طريق، فلو جرَّدْنا مجامعَ الحديث من هاذه المتابعات والشواهد، لبقي عددٌ قليلٌ من الأحاديث.

ف: «الجامع الصحيح» للبخاري لا تزيد الأحاديث التي رُويت بالسند الصحيح فيه على ألفين وستمئة وحديثين، وأحاديث مسلم يبلغ عددُها إلى أربعة آلاف حديث، وهكذا لا يبلغ عددُ الأحاديث المروية في الصحاح الستة، ومسند أحمد، وكتب أخرى، خمسين ألف حديث، منها الصحيحُ ومنها السقيمُ، ومنها المُتَّفَقُ عليه ومنها المتكلَّمُ فيه.

صَرَّح الحاكمُ أبو عبد الله النَّيسابوري ـ الذي يُعَدُّ من المتسامحين المتوسِّعين ـ: أنَّ الأحاديث التي في الدرجة الأولئ لا تبلغ عشرةَ آلاف.

ومعظمُ هاذه الثروة الحديثية قد كُتب ودُوِّنَ بأقلام رواة في العصر الأول، وقد يزيد ما حُفظ في الكتب والدفاتر كتابة وتحريراً في العصر النبوي وفي عصر الصحابة \_ رضي الله عنه \_ عنهم \_ على عشرة آلاف حديث؛ إذا جُمعت صحفُ ومجاميعُ أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وأنسِ بن مالك، وجابرِ بن عبد الله، وعليً، وابنِ عباس \_ رضي الله عنهم \_، فيمكن أن يقال: إنَّ ما ثبت من الأحاديث الصحاح، واحتوت عليه مجاميعها ومسانيدها قد كُتب ودُوِّن في عصر النبوة، وفي عصر الصحابة، قبل أن يُدَوِّن في الموطأ، و«الصحاح» بكثير»(١).

انظر: «تدوين الحديث»: ص: ٦٣.



## كتابة الحديث في جيل الصحابة في هذا القرن

كما وردت أحاديثُ في النهي عن الكتابة والسَّماح بها، كذلك وقف الصحابةُ مواقفَ متباينةٌ من كتابة الحديث، فمنهم مَن كَرِهَ الكتابةَ، ومنهم مَن أجازها، ومنهم مَن رُوي عنه الأمران، كراهية الكتابة وإجازتها، وقد ذكرت المصادرُ مواقفَ بعض كبار الصحابة الذين كرهوا كتابة الحديث:

### كراهية بعض الصحابة كتابة الحديث:

١ ـ جمع أبو بكر الصَّدِيق ـ رضي الله عنه ـ خمسمئة حديث ثم أحرقها(١)، لكن الخبر لم يثبت من طريق صحيحة.

٢ ـ استشار عمرُ بن الخَطّاب ـ رضي الله عنه ـ الصحابة في تدوين الحديث، ثم استخار الله تعالى في ذلك شهراً، ثم عَدَل عن ذلك وقال: «إني كنتُ أريد أن أكتب السُّنَن، وإني ذكرتُ قوماً كانوا قبلكم كتبوا فأكبّوا عليها وتركوا كتابَ الله، وإني والله لا أشوبُ كتابَ الله بشيء أبداً» (٢).

كان عمرُ بن الخطَّاب \_ رضي الله عنه \_ حكيماً، بعيدَ النظر فيما يتصل بمصالح الإسلام والمسلمين، ومستقبل هاذا الدين \_ في الترثيث في العناية بتدوين السنة كتابياً

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله: (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١/ ٦٣).

ونشراً، وقد أحسن الدكتور مصطفئ السباعي رحمه الله، إذ قال في كتابه «السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي»: «لقد أُضيف إلى هاذا رغبة عمر \_ رضي الله عنه \_ أن لا يُكثروا من التحديث عن الرسول عليه الصلاة والسلام؛ كي لا ينشغل الناسُ بالحديث عن القرآن، والقرآن غض طريًّ، فما أحوج المسلمين إلى حفظه وتناقله، والتثبُّتِ فيه والوقوف على دراسته. روى الشعبيُّ عن قَرَظَة بن كعب قال: خرجنا نريد العراق فمشى معنا عمرُ إلى صرار، فتوضًا وغسل اثنتين، ثم قال: «أتدرون لِمَ مشيتُ معكم؟» قالوا: نعم! نحن أصحابُ رسول الله على مشيتَ معنا، فقال: «إنكم تأتون أهل قرية لهم دويٌّ بالقرآن كدويً النحل، فلا تَصُدُّوهم بالحديث فتشغلوهم، جوِّدوا القرآنَ وأقلُوا الروايةَ عن رسول الله على والمضوا وأنا شريكُكم». فلماً قدم قرظةُ، قالوا: حَدِّثنا، قال: نهانا عمرُ بن الخطَّاب رضي الله عنه» (۱).

٣ ـ قال عليُّ بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ: «أعزم علىٰ كلِّ من كان عنده كتابٌ
 إلا رجع فمَحَاه، فإنما هلك الناسُ حين اتَّبعوا أحاديثَ علمائهم وتركوا كتابَ ربِّهم»(٢).

\$ - أتي عبدُ الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ بصحيفة فيها حديث فدعا بماء فمَحَاها،
 وقال: «بهاذا أهلك أهل الكتاب قبلكم حين نبذوا كتابَ الله وراء ظهورهم كأنهم
 لا يعلمون»(٣).

وردت رواياتٌ تَدُلُ على كراهية صحابة آخرين للكتابة، وهم: زيد بن ثابت، وأبو هريرة، وعبد الله بن عُمَر، وأبو موسى الأشعري \_ رضي الله عنهم \_، وقد أوضح كلٌ مِن هؤلاء الصحابةِ أنَّ سبب كراهته كتابة الحديث خوفُه من انشغال الناس بها وانصرافهم عن القرآن الكريم (٤).

 <sup>(</sup>۱) انظر: «طبقات ابن سعد» (٦/٧)، و«تهذيب الكمال» (٢٣/ ٥٦٥).

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله: (١/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (١/ ٦٥).

 <sup>(</sup>٤) انظر: ٩بحوث في تاريخ السنة المشرَّفة، ص: ٢٩٣.

#### تجويز بعض الصحابة كتابة الحديث:

أمًّا مواقفُ الصحابة التي تَدُلُّ علىٰ تجويزهم الكتابة فهي:

١ - كتب أبو بكر الصّدّيق ـ رضي الله عنه ـ لأنس بن مالكِ فرائضَ الصّدّقة التي سَنّها الرسولُ ﷺ (١).

٢ - كَتَب عمر بن الخطَّاب ـ رضي الله عنه ـ لعُتْبَة بن فَرْقَد بعضَ السُّنن (٢)، ووُجِدَ في قائم سيفه صحيفةٌ فيها صدقة السَّوائم (٣).

٣ - كان عند عليّ ـ رضي الله عنه ـ صحيفةٌ فيها العَقْلُ<sup>(1)</sup> وفكاكُ الأسير ولا يُقتل مسلمٌ بكافر<sup>(۵)</sup>.

ع وردت أخبارٌ عن سماح بعض الصحابة الآخرين بالكتابة مثل: عائشة، وأبي هريرة، ومعاوية بن أبي سفيان، وعبد الله بن عبّاس، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن أبي عمرو بن العاص، والبَرَاء بن عازب، وأنس بن مالك، والحسن بن عليّ، وعبد الله بن أبي أَوْفَى - رضي الله عنهم -، وفيمن ذكرتهم من كان يكره الكتابة ثم أجازها، ولا تناقض في ذلك؛ لأنَّ سبب كراهتهم هو أن تختلط بالقرآن، أما حين يؤمن من ذلك فإنهم كانوا يجيزون كتابة الحديث، ولذلك فقد كتب بعضهم الأحاديث في الصّحف في حياة النبي عليه وبعد وفاته (٢)، وفيما يلى أذكر ما عُرف منها:

<sup>(</sup>۱) مسئدأحمد (۱/۱۱).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١٦/١).

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) العَقْلُ: هو الدُّيَّةُ.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري: (١/ ٣٨)، وقد تكون هاذه الصحيفةُ جزءاً من الوثيقة التي كتبها النبيُّ عَلَيْ في المدينة لتنظيم العلاقات بين سكانها حيث ذكر ابنُ سعد أنَّ هاذه الصحيفة كانت في جُفن سيف النبي على المُسمَى ذو الفقار، فلعلَّ علياً أخذها من جفن السيف، فتكون مما كتب للنبي على (انظر: «الطبقات الكبرى»: ١/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: بحوث في تاريخ السنة المشرفة»: ص: ٢٩٤.

#### الصُّحُف التي كَتبها الصحابةُ في الحديث:

- ١ صحيفة سَعْد بن عُبَادة الأنصاري (المتوفئ سنة ١٤ هـ)(١).
  - ٢ ـ صحيفة عبد الله بن أبي أَوْفَىٰ (المتوفىٰ سنة ٨٧ هـ)(٢).
- ٣ ـ نسخة سَمُرة بن جُنْدُبِ (المتوفئ سنة ٦٠ هـ)، جمع فيها أحاديث كثيرة (٣).
- كتاب أبي رافع القبْطِيّ، (المتوفئ في خلافة على \_ رضي الله عنه \_) مولئ النبيّ علي، وفيه استفتاحُ الصّلاة<sup>(١)</sup>.
  - \_ كُتب أبي هريرة (المتوفئ سنة ٥٧ هـ) رضي الله عنه (٥٠).
  - ٦ صحيفة أبي موسئ الأشعري (٢) (المتوفئ سنة ٥٠ هـ) .
  - V = 0 محيفة جابر بن عبد الله الأنصاري (المتوفى سنة V = 0).
- ٨ ـ الصحيفة الصَّادقة لعبد الله بن عمرو بن العاص (المتوفئ سنة ٦٥ هـ) (٨)، وقد نقل الإمامُ أحمد محتواها في مسنده (٩).

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي، كتاب الأحكام، باب اليمين مع الشاهد.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: «كتاب الجهاد»، أبواب الصبر عند القتال وإذا لم يقاتل في أول النهار صبر، ولا تمنوا لقاء العدو.

<sup>(</sup>٣) تهذیب التهذیب: (۲۳٦/٤).

<sup>(</sup>٤) الكفاية: ص: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) جامع بيان العلم وفضله: (٧٣/١) وقد طُبعت صحيفة أبي هريرة بتحقيق الدكتور محمد حميد الله الحَيْدَزَآبادي (المتوفئ سنة ٢٠٠٢ هـ).

<sup>(</sup>٦) مخطوطة في مكتبة شهيد على بتركيا (انظر صبحي السَّامِرَائي: مقدمته لكتاب «الخلاصة في أصول الحديث» للطيبي: ص: ١٠).

 <sup>(</sup>٧) الطبقات الكبرئ: (٥/ ٤٦٧)، و «تذكرة الحفاظ» (١/ ٤٣)، ذكر الذهبي أنَّه في مناسك الحجّ. وهو مخطوطةٌ في مكتبة شهيد على بتركيا.

 <sup>(</sup>٨) جامع بيان العلم وفضله: (١/ ٧٣)، و «تقييد العلم» ص: ٨٤ ـ ٨٥. وذكر ابنُ الأثير في «أسد الغابة»
 (٣/ ٣٣٧) أنَّ عبد الله بن عمرو حفظ عن النبي ﷺ ألف مثل.

<sup>(</sup>٩) مسئد أحمد: (١٥٨/٢).

٩ - صحيفة أبي سَلَمة نُبَيْط بن شريط الأشجعي الكوفي (لم أعثر على تاريخ وفاته)<sup>(۱)</sup>.

١٠ - الصحيفة الصحيحة لهَمَّام بن مُنبَّه (المتوفئ سنة ١٣١ هـ)، دَوَّنها ورواها عن أبي هريرة (المتوفئ سنة ٥٩ هـ) وتَضُم (١٣٨) حديثاً، وقد ذُكرت الصحيفة الصحيحة ضِمن ما كتبه الصحابة؛ لأنها في الحقيقة لأبي هريرة (٢).

 <sup>(</sup>٢) طُبعت بتحقيق الدكتور محمد حميد الله الحيدر آبادي.

وَفَحُ عِن (الرَّحِيُّ (الْبُخِلَّ يُّ (المِّلِيَّرِ) (الِنْرِيُّ (الِنْوِدِي كِرِينَ www.moswarat.com

### جهود التابعين في تدوين الشُنَّة

تلقَّى التابعون ـ رحمهم الله تعالى ـ السُّنَّة ، بل الدِّينَ كلَّه عن الصحابة الكرام ـ رضوان الله عليهم ـ فقاموا بمُهِمَّة تبليغ الرسالة من بعد شيوخهم إلى الناس كاقَّة ، فكانوا خيرَ جيلٍ بعد ذلك الجيل، وقد بذل جيلُ التابعين في خدمة السنة وتدوينها وحفظها جهوداً كبيرة (١٠).

كتابة الحديث في جيل التابعين فما بعدهم:

امتنع بعض كبار التابعين عن الكتابة، مثل:

١ ـ عُبيدة بن عمرو السّلماني (المتوفي سنة ٧٢ هـ).

٢ - وإبراهيم بن يزيد التَّيمي (المتوفئ سنة ٩٢ هـ).

٣ ـ وجابر بن زيد (المتوفئ سنة ٩٣ هـ).

٤ - وإبراهيم بن زيد النَّخَعي (المتوفئ سنة ٩٦ هـ).

وعامر الشُّعبي (المتوفئ سنة ١٠٣ هـ).

ولكنَّ البعض الآخر منهم كان يكتب الحديثَ مثل:

١ - سعيد بن جُبَيْر (المتوفي سنة ٩٥ هـ).

٢ ـ وسعيد بن المُسَيَّب (المتوفي سنة ٩٤ هـ).

٣ ـ وعامر الشُّعبي (المتوفئ سنة ١٠٣ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «تدوين السنة اللزهراني، ص: ٩٣.

- ٤ ـ والضَّحَّاك بن مُزاحِم (المتوفى سنة ١٠٥ هـ).
  - ٥ ـ والحَسَن البَصْري (المتوفىٰ سنة ١١٠ هـ).
  - ٦ ـ ومُجاهِد بن جَبْر (المتوفئ سنة ١٠٣ هـ).
  - ٧ ـ ورجاء بن حَيْوَة (المتوفىٰ سنة ١١٢ هـ).
- ٨ ـ ونافع مولئ ابن عمر (المتوفئ سنة ١١٧ هـ).
- ٩ وقتادة بن دِعَامة بن قتادة السَّدُوسِي (المتوفى سنة ١١٨ هـ)(١).

وبَوَز من جيل التابعين عددٌ من العلماء الذي اهتمّوا بكتابة الحديث واحتفظوا بأجزاء وصُحُف كانوا يَروُونها.

الحَثُّ على التزام السُّنَّة وحفظها وكتابتها والتثبُّت في روايتها وسماعها في التابعين:

أقدِّم هنا بعضَ الأمثلة في حَثِّهم على كتابة السنة:

أ ـ روى الخطيب بسنده من عِدَّة طُرُقِ عن الإمام عامر الشَّعْبي أنه كان يقول: "إذا سمعت شيئاً فاكتبه، ولو في الحائط، فهو خيرٌ لك من موضعه من الصحيفة، فإنك تحتاج إليه يوماً ما (٢).

ب \_ عن الحسن البَصْري قال: «ما قيد العلم بمثل الكتاب، إنما نكتبه لنتعاهده»(٣).

ج \_ وعن سعيد بن جُبَيْر قال: «كنتُ أكتب عند ابن عبَّاسٍ في صحيفتي حتى أملأها، ثم أكتب في ظهر نعلي، ثم أكتب في كفي»(٤).

د ـ وعن صالح بن كَيْسان قال: «اجتمعتُ أنا والزهري ـ ونحن نصب العلمَ ـ فقلنا:

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي: (١/ ١٢٦ \_ ١٢٩)، والجامع بيان العلم وفضله: (١/ ٧٧ \_ ٧٤).

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ص: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص: ١٠١،

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص: ١٠٢ ـ ١٠٣.

نكتب السُّنَنَ، فكتبنا ما جاء عن النبي ﷺ، ثم قال: نكتب ما جاء عن أصحابه فإنه سُنَّةٌ، فقلت أنا: ليس بسُنَّة فلا نكتبه، قال: فكتب ولم أكتب، فأنجح وضيعت».

هـ - وعن ابن شهاب الزهري قال: «لولا أحاديثُ تأتينا من قبل المشرق نُنكرها لا نعرفها، ما كتبت حديثاً ولا أذنت في كتابه»(١).

و \_ روىٰ الخطيب من عِدَّة طُرُقِ عن معاوية بن قُرَّة قال: «كنا لا نَعُدَ عِلْمَ مَن لم يَكْتُب علماً» (٢٠).

### تدوينهم للسُّنَّة في الصُّحف:

انتشرت كتابة الحديث في جيل التابعين على نطاق أوسع مما كان في زمن الصحابة، إذ أصبحت الكتابة ملازمة لحلقات العلم المنتشرة في الأمصار الإسلامية آنذاك.

ولعلَّ من أسباب ذلك التوسُّع ما يلي:

أ-انتشارُ الرِّوايات، وطُول الأسانيد، وكثرة الرُّواة وكُنَاهم وأنسابهم.

ب ـ موتُ كثيرٍ من حُفَّاظ السُّنَّة من الصحابة وكبار التابعين، فخِيْفَ بذهابهم أن يذهب كثيرٌ من السنة.

ج - ضَعْفُ ملكة الحفظ مع انتشار الكتابة بين الناس وكثرة العلوم المختلفة.

د ـ ظهورُ البِدَعِ والأهواء وفَشُوُ الكذب، فحفاظاً على السُّنة وحمايةً لها من أن يدخل فيها ما ليس منها شُرع في تدوينها.

هــزوال كثير من أسباب الكراهة (٣).

<sup>(</sup>١) تقييد العلم: ص: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ١٠٧ ـ ١٠٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر «تدوين الحديث النبوي نشأته وتطوره اللزهراني: ص: ٩٤ ـ ٩٥، و دراسات في الحديث النبوي للأعظمي (١/٣٢٠ ـ ٢٢٠).

## الصُّحُف التي كتبها التابعون:

وقد كُتب في هـٰذا العصر من الصُّحف ما يفوق الحصرَ، منها:

١ - صحيفة أبي الزُبير محمد بن مسلم بن تدرس الأسدي (المتوفئ سنة ١٢٦ هـ)،
 الذي كتب بعض حديث الصحابي جابر بن عبد الله وحديث غيره (١).

٢ - وصحيفة أبي عدي الزُّبير بن عدي الهمداني الكوفي (المتوفئ سنة ١٣١ هـ)(٢).

٣ ـ وصحيفة أبي العُشَراء الدَّارِمي: أسامة بن مالك<sup>(٣)</sup>.

٤ ـ وصحيفةُ زيد بن أبي أُنيَسَة أبي أسامة الرَّهَاوي (المتوفئ سنة ١٢٥ هـ)(٤).

وصحيفةُ أيوب بن أبي تميمة السِّختياني (المتوفى سنة ١٣١ هـ)(٥).

٦ وصحيفةُ يونس بن عبيد بن دينار العبدي (المتوفئ سنة ١٣٩ هـ)(٦).

V = 0 وصحيفةُ أبي بُرْدَة بُريْد بن عبد الله بن أبي بردة (لم أعثر على تاريخ وفاته)

<sup>(</sup>۱) وصل إلينا من آثاره «أحاديث أبي الزبير عن غير جابر» جمعها أبو الشيخ الأنصاري (المتوفئ سنة ٣٦٩ هـ)، مخطوطةٌ في الظاهرية مجموع ٥٣: ٣ ويقع في ١٨ ورقة. (تأريخ التراث العربي ص: ٢٥٧ \_ ١٥٨).

<sup>(</sup>٢) وصل إلينا بعضُ حديثه، الظاهرية مجموع ٢، ويقع في ٨ ورقات (تاريخ التراث العربي: ص: ٢٥٨).

 <sup>(</sup>٣) وصل إلينا بعض حديثه، الظاهرية مجموع ٢٥: ١، ويقع في ٥ ورقات (تاريخ التراث العربي:
 ص: ٢٥٨).

 <sup>(</sup>٤) وصل إلينا بعض حديثه، جَمَعه هلال بن العلاء الباهلي (المتوفئ سنة ٢٨٠ هـ)، في الظاهرية،
 مجموع ٤: ٢ ويقع في ١٦ ورقة (تاريخ التراث العربي: ص: ٢٥٩).

<sup>(</sup>٥) وصل إلينا بعضُ حديثه، جَمَعه إسماعيل بن إسحق القاضي البصري (ت ٢٨ هـ)، في الظاهرية، مجموع ٤ : ٢، ويقع في ١٥ ورقة (تاريخ التراث العربي : ص : ٢٥٩).

 <sup>(</sup>٦) وَصل إلينا بعض حديثه، جمعه الحافظ أبو نُعيم الأصبهاني (المتوفئ سنة ٣٤٠هـ)، مخطوطة،
 انظر: «تاريخ التراث العربي» (١/ ٢٥٩).

 <sup>(</sup>٧) وصل إلينا بعض حديثه مما اختاره أبو الحسن الدَّارَقُطني، وهي مخطوطة ، انظر: «تاريخ التراث العربي»: (١/ ٢٦١).

٨ ـ وصحيفة حُمَيْد بن أبي حميد الطّويل(المتوفئ سنة ١٤٣ هـ)(١).

٩ ــ وصحيفة هشام بن عُروة بن الزُّبير (المتوفئ سنة ١٤٦ هـ)(٢).

۱۰ ـ وصحيفة أبي عثمان عبيد الله بن عمر بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخَطّاب (المتوفي سنة ١٤٧ هـ)(٣).

جهود الإمامين (عمر بن عبد العزيز وابن شهاب الزهري) في تدوين السُّنَّة:

ثم جاء عمرُ بن عبد العزيز بن مروان إلى الخلافة، فكتب إلى أبي بكر بن حَزْم، عاملُه على المدينة: «انظر ما كان من حديث رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم، أو سُنَّةِ ماضيه، أو حديثِ عمرة فاكتبه، فإني خِفْتُ دروسَ العلم وذهابَ أهله»(٤).

وأراد \_ رضي الله عنه \_ منه أن يكتب ما عند عمرة بنت عبد الرحمان الأنصاري (المتوفاة سنة ٩٨ هـ)، والقاسم بن محمد بن أبي بكر (المتوفئ سنة ١٢٠ هـ)(٥).

وكتب عمرُ إلى علماء المُدُنِ الاسلامية الأخرى: «انظروا إلى حديث رسول الله فاجمعوه» (١) ، ولكن عمر بن عبد العزيز عاجلته المنيةُ قبل أن يبعث إليه أبو بكر بن حزم بما جَمَعَه (٧) ، وقد سأل الإمامُ مالك بن أنس ابنه عبد الله بن أبي بكر بن حزم عن تلك الكتب، فقال: ضاعت (٨). وعلى أية حالة فإن هاذا الجمع لم يكن شاملاً.

<sup>(</sup>١) وصلت إلينا صحيفتُه عن أنس بن مالك، وهي مخطوطةٌ، انظر: «تاريخ التراث العربي، (١/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) وهي مخطوطة، انظر: «تاريخ التراث العربي» (١/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٣) وهي مخطوطةً، انظر: (تاريخ التراث العربي): (١/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تقدمة لكتاب الجرح والتعديل»: لابن أبي حاتم: ص: ٢١. وقد خصَّ عمرة والقاسم: لأنهما أعلم الناس بحديث عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري: (١/ ٢٠٤): «الرسالة المستطرفة» ص: ٤.

<sup>(</sup>٦) الرسالة المستطرفة: ص: ٤.

<sup>(</sup>٧) تاریخ دمشق: (۱۸/ق ۹۱).

<sup>(</sup>A) المصدر السابق: (۱۸/ق ۹۱).

أمًّا المحاولةُ الشاملةُ فقد قام بها إمامٌ جليلٌ آخر، وهو: محمد بن شِهَاب الزُّهري (المتوفئ سنة ١٢٤ هـ) حيث استجاب لطلب عمر بن عبد العزيز، وكان شغوفاً بجمع الحديث والسيرة، فجمع حديث المدينة المنوَّرة وقَدَّمه إلى عمر بن عبد العزيز الذي بعث إلى كلّ أرضٍ دفتراً من دفاتره (١). وقد بقيت أحاديثُ الزهريِّ المدوَّنة في مكتبة الخلفاء الأمويِّين، فقد ذكر مَعْمَرُ بن راشد أنه عندما قُتل الوليد أخرجت الكتب التي كانت تحوي أحاديث الزهريِّ من خزائنه، وحملت على الدَّواب لكثرتها (١).

وبذلك مَهّد الزهريُّ الطريقَ لمن أعقبه من العلماء المصنَّفين في القرن الثاني الهجري، حيث نشطت حركةُ تدوين الحديث ودَأَب العلماء على ذلك، وكان لفَشْوِ الوضع في الحديث أثرٌ في تأكيدهم على التدوين حفظاً للسنة ومنعاً للتلاعب فيها.

<sup>000</sup> 

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله: (١/ ٧٦).

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق: (۱۷/ق ۱۸۰).

رَفْعُ عِب (الرَّحِيُّ (الْفِخَّسِيُّ (الْسِكْتِر) (النِّرُ) (الْفِرُوكِ www.moswarat.com

## القسم الثاني تدوينُ الشُنَّةِ في القرن الثاني الهجري

يشمل هاذا القرنُ عصرَ جِبْلَين:

الأول: صغارُ التابعين إذ تأخَّرت وفاةُ بعضهم إلى ما بعد سنة (١٤٠ هـ) وقد سَبَق الكلامُ عن أثرهم وجهودهم في التدوين ضِمن الكلام عن جهود جيل التَّابعين.

أمَّا الجيل الثاني: فهم أتباعُ التابعين الحلقة الثالثة - بعد جيل الصحابة والتابعين - في سلسلة رواة الشُّنَة ونَقَلة الدَّين إلى الأُمة، ولقد كان لهاذا الجيلِ أثرهُ الرائد في التَّصَدِّي لأصحاب البِدَع والأهواء، ومقاومة الكذب الذي فشئ في هاذا العصر على أيدي الزَّنادقة الذين بلغوا ذُرُوةَ نشاطهم ضِدَّ السُّنَّة ورُواتها في منتصف هاذا القرن؛ حتى اضطرَّ الخليفة المهدي إلى تكليف أحد رجاله بتتبُّع أخبارهم والتضييق عليهم في أوكارهم، فأصبح ذلك الرجل يُعرَف بصاحب الزَّنادقة (۱).

وقد نشط الأثمةُ والعلماءُ من هـٰذا الجيل في خدمة السُّنَّة وعلومها وحمايتها من كلَّ ما يشوبها، وعلى أيديهم بدأ التدوينُ الشاملُ المبوَّبُ المرتَّبُ، بعد أن كان من قبلهم يَجمع

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ الذهبي في ترجمة المهدي في "سير أعلام النبلاء" (۷/ ٤٠١): "وكان قصّاباً في الزنادقة باحثاً عنهم"، وقال في "تذكرة الحفاظ" (۱/ ١٤٤): "وكثرة محاسنه ـ المهدي ـ وتتبعه لاستئصال الزنادقة". وانظر: "الفتاوى" لابن تيمية (٤/ ٢٠)، وانظر قصة قتله للمقنع ومَن معه من الزنادقة في "البداية والنهاية" (۱/ ۱۵۰).

الأحاديث المختلفة في الصُّحف والكراريس بشكلٍ محدودٍ وكيفما اتَّفق بدون تبويبٍ ولا ترتيب (١).

كما نشأ وتفتَّق على أيديهم علمُ الرجال، بعد أن كان السؤالُ عن الإسناد قد بدأ في أواخر عصر الصحابة وكبار التابعين.

وكما كان لهاذا الجيل الرِّيادةُ في ابتداء التدوين المرتَّب على الأبواب والفصول، كذلك كانت له الرِّيادةُ في ابتداء التصنيف في علم الرجال، حيث ألَّف في تاريخ الرجال كلُّ مِن: اللَّيث بن سعد (المتوفى سنة ١٧٥ هـ)، وعبد الله بن المبارك (المتوفى سنة ١٨١ هـ)، والفَضْل بن دُكَيْن (المتوفى سنة ١٨١ هـ)، والفَضْل بن دُكَيْن (المتوفى سنة ٢٠١ هـ)، والفَضْل بن دُكَيْن (المتوفى سنة ٢٠١ هـ) وغيرهم.

ويُعتبر هـنذا الجيلُ جيلَ التأسيس لعلوم السُّنَّة المطهَّرة، ولا غروَ ففيه عاش جَهَابِذَةُ رجال السُّنة أمثال الأثمة: مالك، والشَّافعي، والثَّوري، والأوزاعي، وشعبة، وابن المبارك، وإبراهيم الفزاري، وابن عُيَيْنة، والقطَّان، وابن مهدي، ووكيع وغيرهم كثيرٌ<sup>(۲)</sup>.

تطوُّرُ التدوين في هذا القرنِ :

وسأُوجز الكلامَ عن التدوين في هـلذا القرن في ثلاث فقرات هي :

أ ـ ظُهورُ التفريق بين التدوين الذي هو مجرَّدُ الجمع، وبين التصنيف الذي هو الترتيبُ، والتبويبُ والتمييزُ في المصنَّفات في هاذا القرن.

ب \_ أنَّ هاذه المصنَّفات المدوَّنة في هاذا العصر قد جمعت إلى جانب أحاديث

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (۱/ ۱٦٠) بعد ذكره ظهور البدع والأهواء وانتشارها في هذا العصر: «وقام على هؤلاء علماء التابعين وأثمة السَّلف وحذروا من بدعهم، وشرع الكبار في تدوين السنن وتأليف الفروع وتصنيف العربية، ثم كثر ذلك في أيام الرشيد، وكثرت التصانيف، والَّفوا في اللغات، وأخذ حفظ العلماء ينقص، ودُوِّنت الكتب واتّكلوا عليها، وإنما كان قبل ذلك علم الصحابة والتابعين في الصدور فهي كانت خزائن العلم لهم، رضي الله عنهم».

<sup>(</sup>٢) انظر: «تدوين الحديث النبوي نشأته وتطوّره» للزهراني، ص: ١٠٠ ــ ١٠٢.

الرسول ﷺ أقوال الصحابة وفتاوى التَّابعين، بعد أن كانت تتناقل مشافهةً، وكانت الصُّحُفُ فيما مضى تقتصر على الأحاديث النبوية فقط.

ج ـ طريقةُ التدوين في مصنَّفات هـ ذا القرن هي: جمعُ الأحاديث المتناسبة في باب واحدٍ، ثم يجمع جملةً من الأبواب أو الكتب في مصنَّف واحدٍ، بينما كان التدوينُ في القرن الماضي مجرَّد جمع الأحاديث في الصُّحُف بدون ترتيبِ أو تمييزِ (١).

د \_ إنَّ مادَّة المصنَّفات في هاذا القرن قد جُمعت من الصُّحُف والكراريس التي دُوِّنَتْ في عصر الصحابة والتابعين، ومما نقل مشافهة من أقوال الصحابة وفتاوى التابعين (٢).

وقد حملت مصنَّفاتُ علماء القرن الثاني عناوينَ: «موطأ»، «مصنَّف»، «جامع»، «أُسُنَىن»، وبعضها كان بعناويـن خاصَّة مثل: «الجهاد»، «الرُّهـد»، «المَغَازي»، و«السَّيَر»....

#### ممَّن اشتهر بوضع المصنَّفاتِ في الحديث في هذا العصر:

١ ـ أبو محمد عبد الملك بن عبد العزيز بن جُرَيْج (المتوفئ سنة ١٥٠ هـ) بمَكَّة.

٢ ـ محمد بن إسحق بن يَسَار (المتوفئ سنة ١٥١ هـ) بالمدينة.

٣ ـ مَعْمَرُ بن راشد الأزدي (المتوفئ سنة ١٥٣ هـ) باليَمَن، وقد ضَمَّنه عبدُ الرزَّاق مصنَّفه.

يقع جامعُه في عشرة أجزاء، وصلت إلينا منها خمسة الأجزاء الأخيرة، وهي مخطوطةٌ في تركيا.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر: «وهنذا بالنسبة إلى الجمع بالأبواب، أمّا جمعُ حديثِ إلى مثله في بابِ واحدِ فقد كان سبق إليه الشعبيُّ، فإنه رُوي عنه أنه قال: هنذا بابٌ من الطلاق جسيمٌ، وساق فيه أحاديث، (انظر: «تدريب الراوي»: (١/ ٨٨ \_ ٨٩).

وقال الخطيب: «ولم يكن العلم مدوَّناً أصنافاً ولا مؤلَّفاً كتباً وأبواباً في زمن المتقدِّمين من الصحابة والتابعين، وإنما فعل ذلك من بعدهم، ثم حذا المتأخرون حذوهم». (الجامع ٢/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «بحوث في تاريخ السنة المشرفة»، ص: ٣٣٤، و«الحديث والمحدثون» ص: ٣٤٤.

- ٤ ـ سعيد بن أبي عَرُوبة (المتوفئ سنة ١٥٦ هـ) بالبَصْرَة.
- ٥ ــ أبو عمرو عبد الرحمـٰن بن أبي عمرو الأوزاعي (المتوفئ سنة ١٥٦هـ) بالشَّام.
  - ٦ ـ محمد بن عبد الرحمان بن أبي ذِئْب (المتوفى سنة ١٥٨ هـ) بالمدينة.
    - ٧ ـ الرَّبيع بن صَبِيْح (المتوفئ سنة ١٦٠ هـ) بالبَصْرَة.
    - ٨ ـ شُعْبَة بن الحَجَّاج (المتوفى سنة ١٦٠ هـ) بالبَصْرَة.
    - ٩ ـ أبو عبد الله سفيان بن سعيد النُّوري (المتوفئ سنة ١٦١ هـ) بالكُوفة.
      - ١٠ ـ اللَّيث بن سَعْد المصري (المتوفئ سنة ١٧٥ هـ) بمصر.
  - ١١ ـ أبو سَلَمة حَمَّاد بن سلمة بن دينار (المتوفئ سنة ١٧٦ هـ) بالبَصْرَة.
- ١٢ ـ الإمام مالك بن أنس (المتوفئ سنة ١٧٩ هـ) بالمدينة ، حيث صَنَّف «الموطأ» ،
   وتوخّئ فيه القوئ من حديث أهل الحجاز (١٠) ، وهو مطبوع .
  - ١٣ ـ عبد الله بن المُبَارَك (المتوفى سنة ١٨١ هـ) بُخرَاسان.

وَصَل من مصنَّفاته: «كتاب الزهد»، و«الرقائق»، و«كتاب الجهاد»، ويوجَد قسمٌ من مسنده مخطوطاً (۲).

- ١٤ ـ هُشيم بن بشير (المتوفئ سنة ١٨٨ هـ) بواسطٍ.
- ١٥ ـ جرير بن عبد الحميد الصَّبِّيِّ (المتوفي سنة ١٨٨ هـ) بالرِّيِّ.
  - ١٦ ـ عبد الله بن وَهْب (المتوفئ سنة ١٩٧ هـ) في جامعه (٣).

<sup>(</sup>۱) ولذلك رأى ابنُ العربي، أنَّ الإمام مالك أول من صَنَّف الصحيحَ (الرسالة المستطرفة: ص: ٦)، ولكن أكثر العلماء ذهبوا إلى أنَّ البخاري أول من صَنَّف في الصحيح؛ لأن «الموطأ» يحتوي على المُرسَل والمنقطع والبلاغات، وإن كان العلماء قد وصلوها جميعاً من غير طريق مالكِ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تاريخ التراث العربي»: (١/ ٢٧٠ ـ ٢٧١).

 <sup>(</sup>٣) منه نسخة قديمة في مكتبة تشستربتي بدبلن، ذكرها آربري تحت رقم: (٣٤٩٧)، وقد طُبع «جامع ابن وهب» في المعهد الفرنسي.

- ١٧ ـ سفيان بن عُيَيْنَة (المتوفئ سنة ١٩٨ هـ) بمَكَّة (١).
- ١٨ ـ وكيع بن الجَرَّاح الرُّؤَاسي (٢)(المتوفيٰ سنة ١٩٧ هـ).
- ١٩ حبد الرّزاق بن هَمَّام الصَّنْعَاني (٣) (المتوفئ سنة ٢١١ هـ).
- ٢٠ \_سعيد بن منصور (المتوفئ سنة ٢٢٧ هـ)، صاحب السُّنَن (٤).
- ٢١ ـ ابن أبي شَيْبَة (المتوفى سنة ٢٣٥ هـ)، صاحب المصنّف (٥).

وكانت طريقتهم في جمع الحديث أنهم يضعون الأحاديث المتناسبة في باب واحد ثم يضعون جملة من الأبواب بعضها إلى بعض، ويجعلونها في مصنّف واحد ويخلطون الأحاديث بأقوال الصحابة وفتاوى التابعين (٢). وقد حملت المصنّفات الأولى هذه عناوين، مثل: «مصنّف» و«سُنَن» و«موطأ» و«جامع»، وجمعت مادتها من الأجزاء والصّحُف التي دُوِّنَتْ قبل مرحلة التصنيف (٧).

000

<sup>(</sup>١) بقيت أوراق من حديثه (تأريخ التراث العربي: ١/ ٢٧٣)، كما بقي جزءٌ من حديثه في ٦ أوراق في مكتبة الشيخ سليمان بن صالح بن بسام الخاصة بعنيزة.

<sup>(</sup>٢) بقيت أوراقٌ من كتاب الزهدله وأوراق من حديثه (تاريخ التراث العربي: ١/٢٧٤).

 <sup>(</sup>٣) طُبع بتحقيق الشيخ حبيب الرحمٰن الأعظمي (المتوفئ سنة ١٤١٢ هـ).

<sup>(</sup>٤) مطبوعٌ بتحقيق الشيخ حبيب الرحمان الأعظمي.

<sup>(</sup>٥) مطبوعٌ بمطبعة دائرة المعارف العثمانية بحيدرآباد (الدَّكَنّ) الهند.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الحديث والمحدِّثون»: ص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٧) تاريخ التراث العربي: ص: ٢٦٢.

رَفْعُ بعب (لرَّحِنِ) (النَّجَنِّ يُ رُسِلنَمُ (النِّرُ) (الفِرُو www.moswarat.com



# القسم الثالث تدوين السُّنَّة في القرن الثالث الهجري

يُعتبر هاذا القرنُ عصرَ ازدهار العلوم الإسلامية عامّةً، وعلوم السنة النبوية خاصّةً، بل يُعَدُّ هاذا القرنُ من أزهى عصور السُّنة النبوية، إذ نشطت فيه الرحلةُ لطلب العلم، ونشط فيه التأليفُ في علم الرجال، وتوسَّع في تدوين الحديث، فظهرت كتبُ المسانيد والكتب السَّتة -الصَّحَاح والسُّنَن - التي اعتمدتها الأمةُ واعتبرتها دواوينَ الإسلام (١).

وفي هذا القرن بدأ العلماء يقصرون المصنّفات على الأحاديث حاذفين أقوال الصحابة والتابعين من كتب الحديث، وقد رتّبوا الأحاديث على طريقة المسانيد بأن جمعوا أحاديث كلّ صحابيّ على حِدّةٍ وإن تباينت المواضيع التي تناولتها، وممن عُرف من أوائل المصنّفين للمسانيد:

١ ـ عبد الملك بن عبد الرحمان الذِّمَاري (المتوفئ سنة ٢٠٠ هـ).

٢ - أبو داود الطَّيالِسِي (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ)(٢)، وليس هو مِن تصنيف الطَّيالسي، وإنما هو من جمع بعض الحُفّاظ الخراسانيين، جمع فيه ما رواه يونسُ بن حبيب خاصةً عن أبي داود، ولأبي داود من الأحاديث التي لم تدخل هاذا المسند قدره أو أكثر، بل قد شَذَ عنه كثيرٌ من رواية يونس عن أبي داود (٣).

<sup>(</sup>١) تدوين الحديث: نشأته وتطوّره: للزهراني: ص: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) طُبع مسئده بحيدر آباد( الدَّكَن) عام ١٣٢١ هـ.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: (٩/ ٣٢).

- ٣ محمد بن يوسف الفِريابي (المتوفي سنة ٢١٢ هـ).
  - أسد بن موسئ الأُمَوي (المتوفئ سنة ٢١٢ هـ).
- عبيد الله بن موسئ العُبْسى (المتوفى سنة ٢١٣ هـ).
- حبد الله بن الزُّبير الحُمَيْدي<sup>(۱)</sup> (المتوفى سنة ۲۱۹ هـ).
  - ٧ ـ أحمد بن مَنِيْع البَغَوي (المتوفى سنة ٢٢٤ هـ)(٢).
  - ٨ نعيم بن حَمَّاد الخُزاعي (٣) (المتوفي سنة ٢٢٨ هـ).
  - ٩ مُسَدَّد بن مُسَرُّهَد البصري (المتوفئ سنة ٢٢٨ هـ).
- ١٠ أبو الحسن علي بن الجَعْد الجوهري(٤) (المتوفي سنة ٢٣٠ هـ).
  - ١١ عبد الله بن محمد الجُعْفي المسندي (المتوفئ سنة ٢٢٩ هـ).
    - ١٢ يحيئ بن مَعين (٥) (المتوفئ سنة ٢٣٣ هـ).
    - ١٣ ـ أبو خَيْنُمة زُهير بن حَرْب (المتوفئ سنة ٢٣٤ هـ).
- ۱٤ أبو بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن أبي شيبة (٦) (المتوفئ سنة ٢٣٥ هـ).
  - ١٥ إسحق بن رَاهُوْيَهُ (المتوفئ سنة ٢٣٨ هـ)(٧).

 <sup>(</sup>١) طُبع المجلد الأول من مسنده في كراتشي عام ١٩٦٣ م.

 <sup>(</sup>٢) اقتبس منه مغلطاي في «الزهر الباسم» ١٢٢ أ.

<sup>(</sup>٣) بقي من مصنَّفاته: (كتاب الفتن) مخطوطاً. (انظر: «تاريخ التراث العربي): ١/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) وصل إلينا بعضُ أجزائه، (انظر: «تاريخ التراث العربي»: ١/٢٨٩).

<sup>(</sup>٥) له مخطوطة في الظاهرية، كتب على أولها «الجزء الثاني من حديث يحيى بن معين»، والأحاديث فيها متنوّعةٌ، ولم يرتّبها على أسماء الصحابة ولا وفق ترتيب آخر.

<sup>(</sup>٦) له مخطوطة ، كما ذكرها سزكين في «تاريخ التراث العربي» (١/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٧) له مخطوطة ، ذكرها سزكين في «تاريخ التراث العربي» (١/ ٢٩٨).

١٦ ـ أحمد بن حنبل (المتوفئ سنة ٢٤٠ هـ) وهو مطبوعٌ.

١٧ ـ خليفة بن خَيَّاط (المتوفئ سنة ٢٤٠ هـ) وهو مفقودٌ (١٠).

١٨ ــ إسحاق بن إبراهيم بن نصر السَّعدي (المتوفئ سنة ٢٤٢ هـ).

١٩ ـ أبو محمد الحسن بن علي الحُلُواني (المتوفئ سنة ٢٤٢ هـ).

۲۰ \_عبد بن حميد (۲) (المتوفئ سنة ۲٤٩ هـ).

٢١ ـ إسحاق بن منصور (المتوفئ سنة ٢٥١ هـ).

٢٢ ـ محمد بن هشام السَّدُوْسِي (المتوفي سنة ٢٥١ هـ).

٢٣ - عبد الله بن عبد الرحمان الدّارِمي (المتوفئ سنة ٢٥٥ هـ)، طُبع منه المجلّد الأول.

٢٤ ــ أحمد بن سِنَان القَطَّان الواسِطي (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ)(٣)، وهو مُخَرَّجٌ على الرجال.

٢٥ ـ محمد بن مهدى (المتوفئ سنة ٢٧٢ هـ).

٢٦ ـ بَقِيُّ بن مَخْلَد (المتوفئ سنة ٢٧٦ هـ)(٤)، وهو مفقودٌ سِوىٰ مقدمته (٥٠).

 $^{(7)}$  المتوفئ سنة محمد الحارث بن محمد بن أبي أسامة داهر التميمي  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>١) وقد جمع مقتطفات منه الدكتور أكرم ضياء العمري، ونشرها.

<sup>(</sup>٢) وصل إلينا جزءٌ صخمٌ منه، وهو مخطوطٌ. انظر: «تاريخ التراث العربي» (١/٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: (٢٤٤/١٢).

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن حجر «النكت» ص ٢٤٢: «كما روينا عن إسحق ابن رَاهُوْيَهُ أنه انتقىٰ في مسنده أَصَحَّ ما وجده من حديث كل صحابيِّ إلا أن لا يجد ذلك المتن إلا من تلك الطريق، فإنه يخرجه ونحا بقي ابن مخلد في مسنده نحو ذلك».

<sup>(</sup>٥) وقد نشرها الدكتور أكرم ضياء العُمري.

<sup>(</sup>٦) منه مختارات بعنوان «المنتقى»، وهي مخطوطة، انظر: «تاريخ التراث العربي» (١/ ٢٠٦).

٢٨٢ هـ)، ولم يرتّبه على الصحابة ولا على الأبواب(١١).

٢٨ ـ أبو بكر أحمد بن عمرو البَرَّار<sup>(۲)</sup> (المتوفئ سنة ٢٩٢ هـ)، وقد طُبع القسم الموجود منه.

٢٩ ــ إبراهيم بن مَعْقل النَّسَفي (المتوفىٰ سنة ٢٩٥ هـ).

٣٠ ـ أبو العباس الحسن بن سفيان بن عامر النَّسَوي (المتوفئ سنة: ٣٠٣ هـ)(٣).

٣١ - أبو يعلى أحمد بن علي بن المُثَنَّى الموصلي (المتوفي سنة ٣٠٧ هـ)(٤).

٣٢ ـ أبو بكر محمد بن هارون الرُّوياني (المتوفئ سنة ٣٠٧ هـ)(٥).

٣٣ - أبو حفص عمر بن بجير الهمداني السَّمَرْقَندي البُّجَيْري (المتوفئ سنة ٣١١ هـ) في كتابه «الجامع المسند»(٦).

 $^{(V)}$ . المتوفئ سنة  $^{(V)}$  هـ)

٣٥ \_ أبو محمد عبد الرحمان بن أبي حاتم الرَّازي (المتوفئ سنة ٣٢٧ هـ) (٨).

٣٦ ــ أبو سعيد الهيثم بن كُلَيْب بن شُرَيْح الشَّاشي (المتوفئ سنة ٣٣٥ هـ) في المسند الكبير (٩) وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء: (۱۳/ ۳۸۸).

 <sup>(</sup>٢) يُوجَد الجزء الأول منه في أوله نقص، وهو مخطوط. انظر: «تاريخ التراث العربي» (١/ ٤١١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تاريخ التراث العربي»: ص: ٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) وهو مخطوطٌ، انظر «تاريخ التراث العربي» ص: ٤٢٩ ـ ٤٣٠، أمّا مسنده الكبير فهو مفقودٌ.

<sup>(</sup>٥) وهو مخطوطٌ، انظر: «تاريخ التراث العربي» ص: ٤٣٠.

<sup>(</sup>٦) وهو مخطوطٌ في الظاهرية ، حديث ٢٧٦ (قسم ٣٠).

 <sup>(</sup>٧) بقيت مختارات منه في الظاهرية ، مجموع ٢(٦٧ أ ـ ٧٦ ب).

<sup>(</sup>٨) تذكرة الحفاظ (٨٣٠)، وقطبقات الشافعية (٣/ ٣٢٥) (ط. الطناحي).

<sup>(</sup>٩) مخطوط في الظاهرية، حديث ٢٧٧ (قسم ٥، ٨، ١٥) ويقع في ١٩٢ ورقة، وقد طُبعت ثلاثة مجلدات منه بتحقيق الدكتور محفوظ الرحمان زين الله، ونشرته مكتبة العلوم والحكم بالمدينة المنورة، عام ١٤١٠ هـ.

٣٧ \_ أبو نُعَيِّم الأصبهاني (المتوفئ سنة ٤٣٠ هـ) في المسند(١١).

وقد وصلت إلينا بعضُ هاذه المسانيد \_ كما ذكرتُ في الحواشي \_ ، ولا يمكن الجزمُ بفقدان المصنَّفات والمسانيد الأخرى ، فهاناك الألوفُ من المخطوطات العربية في مكتبات إسطنبول والمغرب والمكتبات الأخرى في أرجاء العالم التي لا توجد لدينا فهارسٌ شاملةٌ عن بعضها ، وقد يكون فيها بعضُ المصنَّفات والمسانيد التي نحسبها مفقودةً .

وعلى أية حالٍ فإنَّ هاذه المسانيد لم تقتصر على جمع الحديث الصحيح، بل احتوت على الأحاديث الضعيفة أيضاً مما يجعل من الصعوبة الإفادة منها إلا من قبل العلماء المتضلَّعين في الحديث وعلومه. وكذلك فإنَّ طريقة الترتيب تجعل من الصعوبة الوقوف على أحاديث حكم معيَّن؛ لأنها لم تُرتَّبُ على أبواب الفقه، مما حدا بالإمام محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦هـ) إلى تصنيف كتابه «الصحيح» الذي يقتصر على الأحاديث الصحيحة وإن كان لا يستوفيها جميعاً، وجرى على مِنواله الإمام مسلم بن الحَجَّاج النَّيسابوري (المتوفى سنة ٢٦١هـ) في صحيحه، وقد رَبَّبا صحيحيهما على أبواب الفقه تسهيلاً على العلماء والفقهاء عند الرجوع إليهما في حُكم مُعيَّن.

وقد اعتبر العلماءُ "صحيحي البخاري ومسلم" أصَحَّ كتب الحديث، وقد اعتمد كلُّ منهما في تصنيف كتابه على كتب المسانيد وصُحُفِ الحديث الأخرى التي تلقّاها سماعاً عن شيوخه الذين صنّفوها أو نقلوها عن مصنّفيها بإسنادهم إليهم، إضافة إلى الروايات الشّفَهِيّة التي أضافها كلُّ من البخاري ومسلم إلى صحيحيهما، وبذلك حفظا مادة كثيرٍ من كتب المسانيد المفقودة.

وقد تابعهما في الترتيب على أبواب الفقه معاصروهم والمتأخِّرون عنهم، أمثال:

١ ــ الإمام أبي داود، سليمان بن الأشعث السّجِسْتاني (المتوفئ سنة ٢٧٥ هـ) في
 سُننه.

<sup>(</sup>۱) منه نسخة خطية عليها سماعات سنة ٦٤٥ هـ في دار الكتب المصرية ٤١٧ حديث ٢٩٩ ورقة ١٣ في ٢٤ سم.

٢ ــ الإمام ابن ماجَهُ، محمد بن يزيد القَزْوِيْني (المتوفئ سنة ٢٧٣ هـ، أو ٢٧٥ هـ)
 في سُننه .

٣ ـ والإمام أبي عيسى، محمد بن عيسى بن سَوْرَة السُّلَمي التَّرْمذي (المتوفئ سنة ٢٧٩ هـ) في جامعه.

٤ ــ والإمام النّسائي، أبي عبد الرحمان، أحمد بن شعيب بن علي النّسَائي (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ) في سُننه.

وقد اعتبر العلماءُ القرنَ الثالثَ أسعد عصور السُّنَةِ وأزهاها، ففيه دُوِّنَتِ الكتبُ السَّتةُ التي اعتمدتها الأمةُ، ونشطت رحلةُ العلماء، وكان اعتمادهم على الحفظ والتدوين معاً، فكان النَّشَاطُ العلميُ قوياً خلاله، فبرز العلماءُ والنقادُ، وتجلَّت ثمارُ هاذا النشاطِ في تدوين الصحاح. وقد اقتصر دورُ العلماء في القرون التالية على الجمع بين كتب السَّابقين أو اختصارها بحذف الأسانيد أو تهذيبها أو إعادة ترتيبها، وهاكذا انصبَّ اهتمامهم على الكتب المُدَوَّنة، وقلَّت بينهم الروايةُ الشفهيةُ، لذلك اعتبر الحافظُ الذهبيُّ (١) رأسَ سنة ثلاثمئة للهجرة الحَدِيث (٢).

وقد بَرَز في هاذا العصر كثيرٌ من الأثمة الحُفَّاظ والنُّقَّاد والعلماء الجَهَابِذَة من أمثال:

١ ـ أحمد بن حَنْبَل الشَّيْباني (المتوفى سنة ٢٤١ هـ).

٢ ـ إسحاق بن رَاهُوْيَهُ الحَنْظُلِي المَرْوَزِي (المتوفى سنة ٢٣٨ هـ).

٣ ـ عليّ بن المَدِيني (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ).

٤ \_ يحيى بن مَعِين (المتوفى سنة ٢٣٣ هـ).

٥ ـ محمد بن مسلم بن عثمان بن وَارَة (المتوفى سنة ٧٧٠ هـ).

في «ميزان الاعتدال» (١/٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «بحوث في تاريخ السنة المشرّفة) ص: ٣٠٣ ـ ٣٠٨.

- ٦ أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البُخَاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ).
  - ٧ ـ مسلم بن الحَجَّاج القُشَيري (المتوفى منة ٢٦١ هـ).
- ٨ ـ أبو زُرْعَة ، عبيد الله بن عبد الكريم الرَّازي (المتوفى سنة ٢٦٤ هـ).
- ٩ أبو حاتم، محمد بن إدريس الحَنْظلي الرَّازي (المتوفى سنة ٢٧٧ هـ).
  - ١٠ -عثمان بن سعيد الدَّارمي (المتوفي سنة ٢٨٠ هـ).
  - ١١ عبد الله بن عبد الرحمٰن الدَّارِمي (المتوفي سنة ٢٥٥ هـ).

وغيرهم كثيرٌ ممن كان على أيديهم تأسيسُ كثيرٍ من علوم الحديث عموماً، وعلم الجرح والتعديل خصوصاً.

#### مميّزات التدوين في هذا القرن:

وقد تميَّز التدوين في هـٰذا القرن بما يلي:

١ - تجريدُ أحاديث رسول الله ﷺ وتمييزُها عن غيرها، بعد أن كانت قد دُونت في القرن الثاني ممزوجة بأقوال الصّحابة وفتاوى التابعين.

- ٢ ـ الاعتناءُ ببيان درجة الحديث من حيثُ الصِّحَّةُ والضَّعْفُ.
- ٣- تنوُّعُ المصنَّفات في تدوين السُّنَّة ، حيثُ ظهرت الأنواعُ التالية :
- أ كتبُ المسانيد التي تعنى بجمع أحاديثِ كلِّ صحابيِّ على حِدَةٍ كـ: «مسند الإمام أحمد» وغيره.

ب - كتبُ الصّحاح والسُّنَن التي تعنى بتصنيف أحاديث رسول الله ﷺ على الكتب والأبواب مع العناية ببيان الصحيح من غيره كالكتب السّتّة وغيرها.

- ج كتبُ مختلف الحديث ومُشكلها مثل:
- اختلاف الحديث: للإمام محمد بن إدريس الشَّافعي (المتوفي سنة ٢٠٤ هـ).
  - واختلاف الحديث: لعليّ بن المَدِيْنِي (المتوفي سنة ٢٣٤ هـ).

ـ وتأويل مختلف الحديث: لابن قُتَيْبَة الدِّيْنَوَرِي (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ) وغيرها (١٠). وهناك الكثيرُ من المصنَّفات في هنذا القرن ، نكتفي بذكر القليل منها إشارة إلى الكثير.

000

<sup>(</sup>۱) انظر: «الحديث والمحدِّثون» ص: ٣٦٣\_٣٦٥، و«تدوين السنة النبوية...» للزهراني، ص: ١١٠\_١١٠.



## القسم الرابع تدوين السنة في القرن الرابع الهجري

لقد استمرَّت عملية جمع الحديث وتدوينه في القرن الرابع حتى نهاية القرن الخامس، ومؤلَّفاتُ هاذين القرنيَّن كانت إمَّا على طريقة المسانيد، أو على الأبواب، أو المَعاجِم، أو على طريقة المُسْتَذركات، أو المُسْتَخْرَجات، أو على طريقة بيان العِلَل، أو غير ذلك، وتفاوتت قيمةُ هاذه المؤلَّفات نظراً لتفاوُّتِ الثقة فيها؛ لأن مِن علمائها مَن تَحَرَّىٰ جمع الصحيح في كتابه مثل الكتب المُسْتَخْرَجة على الصّحيحين، أو التي التزمت إخراج الصحيح مثل:

١ - صحيح ابن خُزَيْمَة: للإمام أبي بكر، محمد بن إسحاق ابن خُزَيْمَة بن المُغيرة الشُلمي النَّيسابوري (المتوفئ سنة ٣١١ هـ).

٢ - وصحيح ابن السَّكَن: للحافظ أبي علي، سعيد بن عثمان بن سعيد بن السَّكَن البغدادي المصرى (المتوفى سنة ٣٥٣ هـ).

٣ ـ وصحيح ابن حِبّان: للإمام أبي حاتم، محمد بن حِبّان بن أحمد بن معاذ التّميمي
 الدّارمي البُسْتي (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ).

٤ - والمستدرك على الصّحيحين: للحاكم أبي عبد الله، محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن محمد بن حَمْدُوْيَهُ الضَّبِّيّ النّيسَابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

إلا أنَّ مؤلِّفيها لم يبلغوا في مصنَّفاتهم المذكورة في تحرَّي الصحيح شَأْوَ الإمامين البخاري ومسلم بسبب تساهُلِهم في التصحيح والتحسين، ولذلك احتاجَ مستدركُ الحاكم خاصةً إلى تعليق الذهبي على أحاديثه (١١).

<sup>(</sup>١) انظر: اعلوم الحديث: أصيلها ومعاصرها اص: ٦١.

ومنهم مَن نَهَجوا في مؤلَّفاتهم منهجَ أصحاب السُّنَن في الاقتصار على أحاديث السُّنَن والأحكام، مع اشتمالها على الصحيح وغيره، وذلك مثل:

١ ـ المنتقى المختار من السُّنَن المُسْنَدة عن رسول الله ﷺ في الأحكام: للحافظ أبي محمد، عبد الله بن علي النَّيْسابوري، المعروف بـ: «ابن الجارود» (المتوفى سنة ٣٠٧هـ).

٢ ـ السُّنَن: للإمام أبي الحسن، على بن عمر بن أحمد الدَّارَقُطْنِي البغدادي (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

٣ ـ السُّنَن الكبرى: لأبي بكر، أحمد بن الحسين بن علي البَيْهَقِي (المتوفئ سنة ٤٥٨ هـ)، وهو متأخِّرٌ وفاةً لكن يمكن عَدُّه في القرن الرابع تجوُّراً لتقارب كتب السُّنَن.

وكذلك نجد من اعتنى في هاذا القرن بالتأليف في مختلف الحديث ومُشكِله، كما في كتابي الإمام أبي جعفر أحمد بن محمد الطَّحاوي (المتوفئ سنة ٣٢١ هـ) التاليين:

١ ـ شرح معاني الآثار.

٢ ــومشكل الآثار، وغيرهما. . .

وذلك تتميماً \_ وتكميلاً \_ لما بدأه الإمامُ محمد بن إدريس الشافعي (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ) في كتابه «اختلاف الحديث»، والحافظ ابن قُتيْبَة الدُّيْنَوَرِيِّ (المتوفئ سنة ٢٧٦ هـ) في كتابه «تأويل مختلف الحديث» وغيرهما مما ألّف في ذلك النوع في القرن الثالث.

كما ظهر في هذا القرن - ولأوّل مَرّةٍ - نوعان من المصنّفات، وهما:

أولاً: كتب علم مُصطلَح الحديث:

والتي جمعت تلك القواعدَ التي كانت متفرِّقةً في كُتب مَن سَبَقَهم من علماء القرنَيْن الثاني والثالث، مثل: «الرسالة» للشَّافعي، ومقدمة «صحيح مسلم» وكتابه «التمييز»،

وكتب الرجال والعِلَل، فقيَّض الله عزَّ وجلَّ من جمعها وسَهَّلها على طلبة العلم.

ويُعَدّ «المحدَّث الفاصل» لأبي محمد الرَّامَهُرْمُزِيِّ (المتوفئ سنة ٣٦٠ هـ) أوّلَ مؤلّفٍ في ذلك، ثم تبعه أبو عبد الله الحاكم النَّيسابوري (المتوفئ سنة ٤٠٥ هـ) بتأليف كتابه «معرفة علوم الحديث»، ثم استخرج عليه تلميذُه أبو نُعَيْم الأصبهاني (المتوفئ سنة ٤٣٠ هـ) ثم تتابع التأليفُ في المصطلح بعد ذلك، سيأتي التفصيل في الباب الثالث (١).

### ثانياً: كتب المستخرجات:

وهي الكتب التي يروي فيها أصحابُها أحاديث كتابٍ في الحديث حديثاً حديثاً بإسناده، من غير طريق صاحب الكتاب، فيجتمع مع صاحب الأصل في طبقة من طبقات السّند في شيخه، أو فيمن فوقه وحتى في الصحابي، مثل: «مُسْتَخْرَج الإسماعيلي على صحيح البخاري»، و«مُسْتَخْرَج أبي عَوَانَة على صحيح مسلم»، و«مُسْتَخْرَج أبي نُعيم على الصّحِيح ين» وغير ذلك، سيأتي التفصيل فيه في الباب الثاني (٢).

وهناك أنواعٌ أخرى من المصنَّفات في مجال تدوين السُّنَّة في هذا القرن، مثل:

المعاجم الثّالالة (وهي: «المعجم الكبير» و«المعجم الأوسط» و«المعجم الصغير»): للحافظ أبي القاسم، سليمان بن أحمد بن أيوب اللَّخْمِي الطَّبَراني (المتوفى سنة ٣٦٠ هـ).

٢ ـ والعلل الواردة في الأحاديث النبوية: للإمام أبي الحسن، علي بن عمر الدَّارقُطْني (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

أمًّا في القرن الخامس الهجري، فقد سلك علماء السُّنَّة طُرُقاً أخرى ومجالات جديدة

<sup>(</sup>١) انظر صفحة: (٦١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة: (٢٤٩).

لتدوين الشُّنَّة وحِفظها وجمعها، حيث ظهرت في هاذا القرن النُّواة الأولى للموسوعات الحديثية، ومن ذلك:

١ - كتب الجمع بين الصحيحين.

٢ - وكتب الجمع بين السُّنّة وغير ذلك، وسيأتي لذلك مزيد تفصيل في القسم الآتي
 بإذن الله .



# القسم الخامس تدوين الشُنَّة في القرن الخامس الهجري

لقد ابتكر علماءُ هاذا القرنِ طريقة جديدة للمساهمة في خدمة السُّنَّة المطهَّرة في مجال تدوينها وحِفظها، فكانت تلك الطريقة هي النَّواة الأولى للموسوعات الحديثية بعد، وهاذا الابتكارُ الجديدُ هو الجمعُ بين كتب الحديث المؤلَّفة سابقاً مثل: «الصِّحاح» و«السُّنَن» وغيرهما، ومن أهم المصنَّفات في هاذا الموضوع ما يلي:

### أولاً: الجمع بين الصحيحين:

١ ـ الجمع بين الصَّحيحين: للحافظ أبي مسعود، إبراهيم بن محمد بن عبيد الدُّمشقي (المتوفئ سنة ٤٠١ هـ).

رتَّبه على المسانيد، كما ذكر ذلك الحافظُ ابن الأثير، في «جامع الأصول»(١).

٢ ـ الجمع بين الصّحيحين: الإسماعيل بن أحمد، المعروف بابن الفُرَات (المتوفئ سنة ٤١٤ هـ).

٣ ـ الجمع بين الصّحيحين: لأبي بكر، أحمد بن محمد بن غالب البَرْقَاني (المتوفى سنة ٤٢٥ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: الفصل الثالث من الباب الأول من المقدمة، ص: ٤٨.

- ٤ الجمع بين الصَّحيحين: للإمام أبي عبد الله، محمد بن نصر الحُمَيْدِيّ الأندلسي
   (المتوفى سنة ٤٨٨ هـ).
  - وله زياداتٌ عليهما في المتون والأسانيد وغيرها من الفوائد المُهِمَّة.
  - ٥ ـ الجمع بين الصحيحين: للحسين بن مسعود البَغُوِيّ (المتوفئ سنة ١٦٥ هـ).
- ٦ الجمع بين الصحيحين: لأبي محمد، عبد الحق بن عبد الرحمٰن بن عبد الله شبيئلي (المتوفئ سنة ٥٨١ هـ).
- ٧ ـ الجمع بن الصحيحين: لأبي عبد الله، محمد بن حسين المري الأنصاري (المتوفي سنة ٥٨٢ هـ).
- ٨ ـ الجمع بين الصحيحين: لأبي حفص، عمر بن بدر بن سعيد الموصلي (المتوفئ سنة ٦٢٢ هـ).
- ٩ ـ الجمع بين الصحيحين: لأبي محمد، الحسن بن محمد بن الحسن الصَّغَاني
   (المتوفئ سنة ٦٥٠ هـ).
  - وهو مطبوعٌ باسم: «مشارق الأنوار النبوية من صحاح الأخبار المصطفوية».
    - ثانياً: الجمع بين الكُتب الخمسة أو السُّتة:
- ١ ـ التجريد للصّحاح والسّنن: (الصحيحان، والموطّا، والترمذي، وأبو داود، والنّسائي): للحافظ أبي الحسن، رَزِيْن بن مُعاوية السَّرَقُسْطِيّ (المتوفى سنة ٥٣٥ هـ).
- ٢ ـ الجمع بين الكُتب السّئة (الصحيحان والموطّأ والسّنن ما عدا ابن ماجه): الأبي محمد، عبد الحق بن عبد الرحمن الإشبيلي (المتوفئ سنة ٥٨١ هـ).
- ٣ ـ جامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ: لمجد الدين المبارك بن محمد بن الأثير المَوْفِي سنة ٢٠٦ هـ).

٤ ـ أنوار المصباح في المجمع بين الكتب السُّتَة الصحاح: لأبي عبد الله، ابن عتيق بن التُجيبي الغُزنَاطي (المتوفئ سنة ٦٤٦ هـ)(١).

قُدّم ذكر هذين الكتابين هنا مع تأخّر وفاة مؤلّفيهما تجوُّزاً لاتّحاد موضوعهما مع الكتب المذكورة في الأعلى.

000

<sup>(</sup>۱) انظر: «الحديث والمحدَّثون» ص: ٣٦٣، و«تدوين السنة النبوية نشأته وتطوره...» للزهراني: ص: ۲۰۷\_۲۰۸.

رَفْعُ عبس (لرَّحِيُ الْهُجَنِّ يُّ (سُلِيْسَ (لِنَهِنَ (لِفَرَو وَ رَبِّ www.moswarat.com



# القسم السّادس تدوين السُّنَّة بعد القرن الخامس إلىٰ نهاية القرن التَّاسع الهجري

لقد مَرَّتْ على المسلمين في هلذا الوقت الممتدّ عبر أربعة قرون تقريباً، مِحَنٌ وبلايا يشيب لهولها الولدان، ومن هلذه المِحَن:

١ ــ استمرارُ الانحطاط العلميّ والجُمود الفكريّ الذي بدأ من أوائل القرن الخامس
 الهجرى تقريباً.

٢ ـ استمرارُ الحملات الصَّلِيبية على ديار المسلمين، إذ بعد هزيمتهم في معركة (حِطًين) سنة (٥٨٣ هـ) وطردهم من بيت المَقْدِس على يد القائد المظفَّر صلاح الدين الأيوبي (المتوفى سنة ٥٨٩ هـ) استمرَّ لهؤلاء الصَّليبيين وجودٌ ـ أيضاً ـ في بعض مُدُن الشَّام قرابة قرنٍ من الزَّمن بعد هزيمتهم في حِطِّين، حيث كانت آخر معركة مع الصَّليبيين في آخر معقل لفلولهم، معركة (عكا) سنة (٦٩٠ هـ) كما ذكر ذلك الحافظُ الذهبيُّ في حوادث تلك السَّنة من كتابه «تاريخ الإسلام»، وذكر ـ رحمه الله تعالى ـ أنه حَضَرها بنفسه وسِنُّه يومئذ سبع عشرة سنة، وأنها كانت على أيدي العلماء من الفقهاء والمحدِّثين والمطوعة، حيث كانوا يجرون المنجنيق بأيديهم وهم يرتَّلون آيات الجهاد ويضرعون بالدعاء.

٣ ـ ومنها تلك المحنةُ العظيمةُ والرَّزِيّةُ الأليمةُ التي ألَمَّتْ بالمسلمين على أيدي التَّتار الوثنيِّين، حيث بلغت ذُرْوَتها بسقوط بغداد على أيديهم سنة (٢٥٦ هـ)، واستمرَّت معاركه الضَّارية ضِدَّ المسلمين حتى كسرهم الله على يد المسلمينَ مَرَّتَيْن: الأولى على يد الملك

المظفَّر قطز في معركة (عين جالوت) سنة (٦٥٨ هـ)(١)، والثانية على يد شيخ الإسلام ابن تيمية وتلامذته في موقعة (شقحب) قُربَ مدينة دمشق سنة (٧٠٧ هـ)(٢)، وبعد هاذه الموقعة لم يَعُدُ للتَّتَار ذكرٌ ـ فيما أعلم ـ حيث تفرَّقوا ودخل كثيرٌ منهم الإسلام.

٤ - ومنها استمرارُ تسلُطِ أصحاب البِدَع والأهواء على رِقَاب المسلمين وتحكُّمهم فيها، وقد بدأ ذلك من منتصف القرن الرابع الهجري تقريباً بتسلُط البُونِهِيَّين الرَّوافض على الخلافة في بغداد واستيلاء العبيديين الباطنيين على شمال أفريقيا ومصر والشام، وقبل ذلك تسلَط على المسلمين القرَامِطةُ الملحدون في البحرين وبعض أجزاء من العراق والشام.

وانتهى باستحواذ الوزير الرافضي ابن العَلْقَمِيّ وصاحبه نصير الكفر الطُوسي على الخليفة العباسي في بغداد، ولم يزل ابنُ العلقمي يزيِّن للخليفة تسريح أفراد الجيش النظامي الذي كان عدده يزيد على ثلاثمئة ألف فأصبح لا يزيد عن عشرة آلاف شخص عند هجوم التَّتار على بغداد (٣).

- ومنها تلك الفِتَنُ والقلاقلُ الداخليةُ بين بعض وُلاَة المسلمين وأمرائهم، حيث كان كُلُّ أمير مدينةِ أو ناحيةِ يُغير على مَن حوله من الولايات أو الإمارات الصغيرة، وقد كثرت في ديار المسلمين هذه الولاياتُ الصغيرةُ المتناحرةُ وخاصّةٌ في بلاد الشَّام وشمال العراق فضلاً عما اشتهر في الأندلس من دُوَيْلاتِ الطَّوائف وما بعدها من الدُّويُلات الصغيرة والمتناحرة.

هنذه من أشهر المِحَن والرَّزايا التي ابْتُلِيَ بَها المسلمون خلال هنذه القرون المتأخَّرة، إلَّا أنه كان مما يُخفِّف من حِدَّتِها ظُهورُ تلك المصاولة والمجاولة من فينتر لأخرى بين المسلمين وأعدائهم؛ وذلك على أيدي الأئمة والعلماء من أهل السُّنَّة والجماعة ومن الأمثلة على ذلك ما قام به العلماء من أهل السُّنَّة والجماعة من جهود لمقاومة ذلك الانحطاط

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية»: (١٣/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: (١٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: (١٤/ ٢٣ \_ ٢٧).

العلمي والجمود الفكري من أمثال:

١ ـ الحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين بن على الخُسرُوْجِرْدي البَيْهَقي الخُراساني
 (المتوفى سنة ٤٥٨ هـ)، صاحب «السنن الكبرى».

٢ ـ والحافظ أحمد بن علي بن ثابت، المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ)، صاحب «تاريخ بغداد» ومؤلّفاتٍ قيمة في الحديث وعلومه.

٣ ـ ومحمد بن طاهر، المعروف بـ: «ابن القَيْسَراني» (المتوفى سنة ٥٠٧ هـ).

٤ ـ وأبي مسعود، الحسين بن مسعود الشّافعي، الملّقب بـ: «محيي السُّنَة» (المتوفى سنة ٥١٥ هـ)، صاحب «شرح السُّنة».

وأبي بكر، محمد بن موسى الحازمي الهمداني (المتوفى سنة ٥٨٤ هـ) صاحب مؤلّفات نافعة.

٦ ـ وأبي موسى، محمد بن عمر بن أحمد المديني (المتوفى سنة ٥٨١ هـ).

٧ ـ والحافظ أحمد بن محمد بن سِلْفَة، أبو طاهر السَّلَفي (المتوفي سنة ٧٧٦ هـ).

٨ ـ والحافظ عبد الرحمن بن علي بن محمد، المعروف بـ: «ابن الجوزي» (المتوفى
 سنة ٩٧ هـ). علامة عصره في التاريخ والحديث، كثيرُ التصانيف.

وغيرهم من علماء المشرق.

١ ــ الحافظُ أبو عمر، يوسف بن عبد الله بن عبد البَرّ الأندلسي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

٢ ـ المحدّث الفقيه أبو محمد، علي بن أحمد بن عبد الله القُرطبي، المعروف بـ:
 «ابن حَزْم» (المتوفى سنة ٤٥٦ هـ).

٣ ـ والمحدّث الفقيه أبو الوليد، سليمان بن خَلَف بن سعد الأندلسي (المتوفى سنة ٤٧٤ هـ).

٤ ـ والحافظ أبو عبد الله، محمد بن أبي نصر فَتُوح بن عبد الله الحُمَيْديّ الأندلسي

(المتوفي سنة ٤٨٨ هـ).

و ـ والمحدِّث الفقيه أبو محمد، عبد الحقّ بن عبد الرحمن بن عبد الله الإشبيلي،
 المعروف بـ: «ابن الخرَّاط» (المتوفى سنة ٥٨١ هـ).

٦ ـ والمحدّث الفقيه أبو العبّاس، أحمد بن عمر بن إبراهيم الأنصاري القُرطبي
 (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ) من كبار رجال الحديث في عصره، وشارح «صحيح مسلم».

٧ ـ والمفسّر المحدِّث أبو عبد الله ، محمد بن أحمد الأنصاري القُرطبي (المتوفى سنة ٢٧١ هـ).

٨ ـ والحافظ المحدِّث الفقيه القاضي عياض بن موسى اليَحْصُبِيّ السَّبْتِيّ المغربي
 (المتوفى سنة ٥٤٤ هـ)، صاحب التآليف النفيسة في الحديث وغيره.

٩ ـ والحافظ أبو الحسن، رَزِيْن بن مُعَاوِية بن عَمَّار العَبْدَرِيّ السَّرَقُسْطِيّ الأندلسي
 (المتوفى سنة ٥٣٥ هـ).

وغيرهم من علماء المغرب.

ثم أشرقت أنوارُ نهضة علمية جديدة مع بدايات القرن السابع الهجري على أيدي علماء السُّنَة من المحدُّثين والفقهاء من أمثال:

١ ـ الحافظ عبد الغني المَقْدِسِيّ (المتوفىٰ سنة ٦٠٠ هـ).

٢ ـ ومجد الدين أبي السعادات مبارك بن محمد، المعروف بـ: «ابن الأثير» (المتوفئ سنة ٢٠٦ هـ).

٣ ـ والحافظ أبي عبد الله، محمد بن عبد الواحد الدمشقي الصالحي، المعروف بـ: «الضّياء المَقْدِسِي» (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

٤ ـ والحافظ زكي الدين، عبد العظيم بن عبد القوي المُنْذِرِيّ (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

٥ ـ وسلطان العلماء العِزّ بن عبد السَّلام (المتوفئ سنة ٦٦٠ هـ) وغيرهم.

ثم تُوَّجَتْ هـكذه النهضةُ العلميةُ بصلب عُوْدِها وبلوغِ ذُرُوَتها على يد شيخ الإسلام الحافظ أبى العباس ابن تَيْمِيَّة الحَرَّاني (المتوفئ سنة ٧٢٨ هـ) وتلامذته مثل:

١ - الحافظ أبي الحجّاج، جمال الدين المِزِّيّ (المتوفى سنة ٧٤٢ هـ).

٢ ـ والحافظ ابن القَيِّم الجَوْزيَّة (المتوفى سنة ٧٥١ هـ).

٣ ـ والحافظ علم الدين البِرْزَالي (المتوفي سنة ٧٣٩ هـ).

٤ ـ والحافظ شمس الدين الذَّهَبِيّ (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

٥ ـ والحافظ أبي الفِدَاء ابن كثير الدمشقي (المتوفي سنة ٧٧٤ هـ).

٦ ـ والحافظ ابن رَجَب الحنبلي (المتوفئ سنة ٧٩٥ هـ).

ثم حمل الراية من بعدهم: الحافظُ زَيْن الدين العِراقيّ (المتوفئ سنة ٨٠٦ هـ) ومدرسته من أمثال:

١ ــ الحافظ أبي الحسن، علي بن أبي بكر، نُور الدين الهَيْثَمِيّ (المتوفئ سنة ٨٠٧ هـ).

٢ ـ والحافظ أبي العبّاس، شهاب الدين، أحمد بن أبي بكر البُوْصِيري (المتوفئ سنة ٨٤٠ هـ).

٣ ـ والحافظ أبي الفضل، أحمد بن علي بن حجر العَسْقَلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ)
 وغيرهم.

فقد أحيا هؤلاء الأعلامُ \_ كلٌّ في عصره وبحسب إمكاناته \_ السُّنَةَ، ونشروا العلمَ، وبصروا الأُمَّةَ بواقعها الذي تعيشه، وجدَّدوا لها ما اندرس من أمر دينها في تلك العصور التي أحلكت فيها الظلمةُ على الأمّة، وابتعد كثيرٌ من الناس عن نُور النُّبُوَّة، فاحتاجوا إلى من يُضيء لهم الطريقَ ويُنير السَّبيلَ.

وقد سلك العلماءُ بعد هاذا القرن الخامس الهجري \_ في مجال خدمة السُّنَّة المُطهَّرة وعلومها \_ مسالكَ شتّى في مصنَّفاتهم، ويبرز ذلك من خلال الأعمال التالية:

١ - العناية التَّامَّة بكتب السَّلَف، روايةً ودراسةً وشرحاً وترجَمةً لرجالها. .

٢ ـ العناية بعلوم الحديث تأليفاً وترتيباً وتهذيباً، وفي هاذا القرن كثرت كتبُ المصطلح المرتَّبة المهذَّبة شرحاً ونظماً.

٣ ـ الابتكارُ في التصنيف والعناية بالترتيب، حيث ظهرت أنواعٌ جديدةٌ من المصنّفات منها:

أ- إعادةُ ترتيب كُتب السَّابقين سواء في المتون أو في الرجال ليسهل الانتفاع بها.

ب ـ كتبٌ اعتنتُ بجمع أحاديث موضوعاتٍ مُعيَّنةٍ محدودةٍ مثل: «كتب الموضوعات» و «كتب الأحكام» وغيرها...

ج \_ كتبٌ اعتنتْ بخدمة كتب أخرىٰ، أو حَوَتْ موضوعاتِ عامّةً وشاملةً، مثل: «كتب التخريج» و «كتب الزَّوائد» وغيرها (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: التدوين السنة النبوية نشأته وتطوره اللزهراني، ص: ٢٢٩ ـ ٢٣٠.



## القسم السابع نبذةً عن خدمة السُّنَّة النبوية في العصر الحديث

وبعد هاذا لا بُدَّ لنا من إيراد نبذةٍ عن خدمة السُّنَّة في العصر الحديث؛ وذلك حتى نُلِمَّ إلمامةً سريعةً بما كان من جهدٍ في خدمة السنة في هاذا العصر، وهاذا ما نعرِّف له فيما يلي:

### ١ ـ جهود علماء الهند في خدمة السُّنَّة :

مما لا شَكَّ فيه أنَّ الله يصطفي لخدمة دينه أقواماً، إذا تخلَف عن خدمته آخرون، ولذا لما حصل الضَّعْفُ في المسلمين في هاذا الزَّمان، وكان من مناحي الضَّعْفِ ضَعْفُ العلم. أكرم الله أهلَ الهند من المسلمين بخدمة السُّنَّة النبوية، فقد سبقوا سِواهم في خدمة السُّنَّة، وتفوَّقوا عليهم، ولقد شهد لهم أفاضلُ أهل العلم بهذا الجُهد، وذلك السَّبَقِ، إليك شهادة أحدهم، وهو العلامة محمد رشيد رِضَا (المتوفى سنة ١٣٥٤ هـ) رحمه الله تعالى، حيث يقول: «ولولا عناية إخواننا علماء الهند بعلوم الحديث في هاذا العصر؛ لقُضي عليها بالزَّوال من أمصار الشَّرق، فقد ضعفت في مصر والشَّام والعراق والحجاز، منذ القرن العاشر الهجري، حتى بلغت منتهى الضَّعف في أوائل القرن الرابع عشر الهجري» (١٠).

ويقول العلاَّمة عبد الرحمٰن المُعَلِّمي اليَمَاني (المتوفئ سنة ١٣٨٦ هـ) رحمه الله تعالى: "من تتبَّع ما أنتجته النهضةُ العلميةُ في القرن الرابع عشر بالهند ومصر والشَّام وغيرها، من المعارف والمؤلَّفات والرَّسائل وغيرها؛ عَلِمَ أَنَّ للهند ولا سِيّما حيدر آباد

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة: لامفتاح كنوز السنة ٣.

(الدَّكن) الفضلَ الأكبر في ذلك بما نشرته من كتب الحديث وكتب الرجال (١١).

ويقول الشيخ محمد زاهد الكوثري (المتوفئ سنة ١٣٧١ هـ) رحمه الله تعالى: «كان حظُّ إقليم الهند من هذا الميراث \_ منذ منتصف القرن العاشر \_ هو النَّشاطُ في علوم الحديث، فأقبل علماء الهند عليها إقبالاً كُلِّياً، بعد أن كانوا منصرفين إلى الفقه المجرَّد والعلوم النظرية، ولو استعرضنا ما لعلماء الهند من الهِمَّة العظيمة في علوم الحديث من ذاك الجين \_ مُدَّة رُكود الأقاليم \_ لوَقع ذلك مَوْقِعَ الإعجاب الكُلِّيّ، والشُّكر العميق (٢).

تلكم شهادات كبار علماء هاذا العصر الأهل الهند وجهودهم في خدمة السُّنَة، بما يحفز على التعرُّف على جهدهم في هاذا الباب، ولقد لَخَص الشيخ الكوثري جهودَهم في خدمة السُّنَة فقال: «وكم لعلمائهم من شروحٍ ممتعة، وتعليقاتٍ نافعة على الأصول السُّتَة وغيرها، وكم لهم من مؤلَّفاتٍ واسعة في أحاديث الأحكام، وكم لهم من أيادٍ بيضاء في نقد الرجال، وعِلَلِ الحديث، وشرح الآثار، وتأليفِ مؤلَّفاتٍ في شتَّى الموضوعات»(٣).

وبعد هـٰذا الإجمال أقول: لقد كان لعلماء الهند جهدٌ في خدمة السنة النبوية تحقيقاً وتأليفاً، وذلك كما يلي:

أولاً \_ في مجال التحقيق:

فقد قام علماء الهند بتحقيق كتب الحديث، وذلك فيما يلى:

(أ) كتب الحديث الأصلية:

وتلك مثل:

١ ـ مسند الطَّيَالِسِيِّ : لسليمان بن داود بن الجارودالطَّيالِسِي البَصْري (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ) .

٢ ـ والمستدرك على الصَّحِيْحَين: للحاكم أبي عبد الله، محمد بن عبد الله بن محمد
 حَمْدُوْيَهُ الضَّبِّ النَّيْسَابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

<sup>(</sup>۱) علم الرجال: ص: ۵۸ ـ ۵۹.

<sup>(</sup>۲) مقالات الكوثري: ص: ۷۳.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص: ٧٣.

٣ ـ والسنن الكبرى: للإمام أبي بكر، أحمد بن الحسين بن علي البَيْهَقي (المتوفى سنة ٤٥٨ هـ).

٤ ـ ومسند أبي عَوَانة: للحافظ يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم بن يزيد الإشفرائيني،
 المعروف: بـ «أبى عَوَانة» (المتوفى سنة ٣١٦ هـ).

(س) كتب الرجال:

وتلك مثل:

١ ـ التاريخ الكبير: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ).

٢ ـ والتاريخ الصغير: للإمام البخاري أيضاً.

٣ ـ والجرح والتعديل: للإمام أبي محمد، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الحَنْظَلي الرَّازي، المعروف بـ: «ابن أبي حاتم» (المتوفى سنة ٣٢٧ هـ).

٤ ـ والكُنى والأسماء: لأبي بِشْر، محمد بن أحمد بن حَمَّاد الدَّوْلابي (المتوفى سنة ٣١٠ هـ).

م يوتذكرة الحفاظ: للحافظ أبي عبد الله، محمد بن أحمد بن عثمان اللَّهبي (المتوفى سنة ٧٤٨ هـ).

٦ ـ ولسان الميزان: للحافظ أبي الفضل، أحمد بن علي بن حجر العَسْقلاني (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ).

٧ ـ وتهذيب التهذيب: للحافظ ابن حجر أيضاً.

٨ ـ وتقريب التهذيب: للحافظ ابن حجر أيضاً.

(ج) كتب التخريج:

وهذه مثل:

- ١ \_ نصب الرَّاية لأحاديث «الهداية»: للحافظ أبي محمد جمال الدين عبد الله بن يوسف الزَّيْلَعي (المتوفى سنة ٧٦٢ هـ).
- ٢ ـ والتلخيص الحبير في تخريج أحاديث «الرافعي الكبير»: للحافظ أبي الفضل، أحمد بن على بن حجر العسقلاني (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ).
  - ٣ ـ والدراية في تخريج أحاديث «الهداية»: للحافظ ابن حجر أيضاً.
- ٤ ـ ومناهل الصَّفا في تخريج أحاديث «الشفا في تعريف حقوق المصطفى» للقاضي
   عياض: للحافظ أبي الفضل، جلال الدين بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

### (د) كتب علوم الحديث:

#### وهذه مثل:

١ ـ معرفة علوم الحديث: للحاكم أبي عبد الله، محمد بن عبد الله بن محمد حَمْدُوْيَهُ الضَّبِّى النَّيْسَابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

٢ ـ وفتح المغيث في شرح ألفية الحديث: للحافظ شمس الدين محمد بن
 عبد الرحمٰن السَّخاوي (المتوفى سنة ٩٠٢ هـ).

### (هـ) الأجزاء الحديثية:

١ ـ رفع اليدين: للإمام أبي عبد لله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ).

٢ ـ والقراءة خلف الإمام: للإمام البخاري أيضاً.

٣ ـ والقراءة خلف الإمام: للإمام أبي بكر، أحمد بن حسين بن علي البَيْهَقي (المتوفى سنة ٤٥٨ هـ).

#### (و) كتب العلل:

١ ـ العلل ومعرفة الرجال: للإمام أبي عبد الله، أحمد بن حنبل الشَّيباني (المتوفى

سنة ٢٤١ هـ)، وهي برواية المَرْوَزي (المتوفى سنة ٢٧٥ هـ).

٢ ـ العلل المتناهية: للحافظ عبد الرحمٰن بن علي بن محمد، المعروف: بـ: «ابن الجوزي» (المتوفى سنة ٩٧ هـ).

وغيرهما.

هاذه أهم مجالات تحقيق السُّنَّة عندهم.

ثانياً . في التصنيف:

فقد صَنَّف علماء الهند في الحديث وعلومه، ويمكن إجمالُ أهمِّ تصانيفهم بما يلي: (أ) كتب الشروح:

١ ـ فيض الباري على صحيح البخاري: للعلامة محمد أنور شاه الكشميري (المتوفى سنة ١٣٥٢ هـ).

٢ ـ وفتح الملهم في شرح صحيح مسلم: للعادَّمة شَبَيْر أحمد العثماني (المتوفى سنة ١٣٦٩ هـ).

وتكملته «فتح الملهم في شرح صحيح مسلم»: للقاضي الشيخ محمد تقي العثماني.

٣ ـ عون المعبود شرح سنن أبي داود: للشيخ أبي الطّيب، محمد شمس الحقّ العظيم آبادي (المتوفى سنة ١٣٢٩ هـ).

٤ ـ وبذل المجهود في حلّ سنن أبي داود: للشيخ خليل بن أحمد السّهَارَنْفُوْري (المتوفى سنة ١٣٤٦ هـ).

وتحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي: للشيخ محمد بن عبد الرحمٰن بن عبد الرحيم المُبَارَكْفُوْري (المتوفى سنة ١٣٥٣ هـ).

٦ ـ ومعارف السُّنَن: للشيخ محمد يوسف البَنُّوري (المتوفى سنة ١٣٩٧ هـ).

٧ ـ والفيض السَّمائي على سنن النَّسائي: للشيخ محمد زكريا الكَانْدَهْلُوِيّ (المتوفى سنة ١٤٠٢ هـ).

- ٨ إنجاحُ الحاجة شرح سنن ابن ماجه: للشيخ عبد الغني الدَّهْلَوي (المتوفى سنة ١٢٩٦ هـ).
- ٩ ــ المُسَوَّى شرح الموطأ: للإمام أحمد بن عبد الرحيم، المعروف: بـ: «شاه وليّ الدَّهْلَوي» (المتوفى سنة ١١٧٦ هـ).
- ١٠ والتعليق الممجَّد على موَطأ الإمام محمد: للإمام أبي الحسنات، محمد عبد الحي اللَّكْنَوي (المتوفى سنة ١٣٠٤ هـ).
- ۱۱ ـ وأوجز المسالك إلى شرح موطأ الإمام مالك: للشيخ محمد زكريا الكائدَهْلَوِيّ (المتوفى سنة ۱٤٠٢ هـ).
- ١٢ ـ والتعليق المغني على سنن الدّارَقُطني: للشيخ أبي الطّيّب محمد شمس الحق العظيم آبادي (المتوفى سنة ١٣٢٩ هـ).

### (ب) كتب علوم الحديث:

وهذه أمثال:

- ١ الأجوبة الفاضلة للأسئلة العشرة الكاملة: للإمام أبي الحسنات، محمد عبد الحيّ اللَّكْنَوِيّ (المتوفى سنة ١٣٠٤ هـ).
- ٢ وظفر الأماني بشرح مختصر السيد الشريف الجُرْجاني في مصطلح الحديث:
   للإمام اللَّكْنَويّ أيضاً.
  - ٣ والرفع والتكميل في الجرح والتعديل: للإمام اللَّكْنَوِيّ أيضاً.
- ٤ وقواعد في علوم الحديث: للشيخ ظفر أحمد العثماني التَّهَانَوي (المتوفى سنة ١٣٩٤هـ).
- ومبادئ من علوم الحديث: للعلامة الشيخ محمد شَبّيْر أحمد العثماني (المتوفى سنة ١٣٦٩ هـ).
- ٦ علوم الحديث: أصيلها ومعاصرها: للدكتور أبي اللّيث محمد شمس الدين الخير آبادي.
   وغير ذلك كتبٌ كثيرةٌ أُلّفَتْ وحُقّفَتْ في الحديث وعلومه، لا يسع المقام هنا لذكر جميعها.

#### إنشاؤهم جمعيات لخدمة السُّنَّة:

مثل «داثرة المعارف بحيدرآباد»: وهي من المؤسّسات العلميّة الكبيرة الّتي كان لها فضلٌ كبيرٌ في إحياء الكتب الدينيّة والعلميّة وبعثها من مدافنها في المكتبات العتيقة ونشرها في العالم الإسلامي، وقد تأسّست عام ١٣٠٦ هــ ١٨٨٨ م، وقامت بنشر أكثر من مئة وخمسين كتاباً قيّماً من كتب الحديث وأسماء الرّجال والتاريخ والعلوم الرّياضيّة والحكمة، التي لم تكن قد رأت النور بعد في الأوساط العلميّة من العالم الإسلامي منذ عهد بعيد، فكان ذا خدمة علمية جليلة تُسطر بماء الذهب.

#### إحياؤهم مجالس الحديث:

وذلك بإقراء كُتب الحديث، وتدريسها، وروايتها، وهلذا شائعٌ مشهورٌ في المعاهد العلمية في الهند.

علماء الهند المعاصرين الذين لهم جهدٌ عظيمٌ في خدمة السنة:

هاذا وقد ظَهَر في الهند من علماء الحديث المعاصرين نخبة ولها خدمات جليلة في الحديث وعلومه تأليفاً وتحقيقاً، أمثال:

- ١ ـ الشيخ أبو الوفاء الأفغاني (المتوفي سنة ١٣٩٥ هـ).
- ٢ ـ والشيخ محمد زكريا الكَانْدَهْلُوي (المتوفى سنة ١٤٠٢ هـ).
- ٣ ـ والشيخ حبيب الرحمن الأعظمي (المتوفى سنة ١٤١٢ هـ).
  - ٤ \_ والشيخ عبد الصمد شرف الدين (المتوفى سنة ١٤١٦ هـ).
- ٥ \_ والدكتور محمد حميد الله الحيدرآبادي (المتوفي سنة ١٤٢٣ هـ).
  - ٦ ـ والشيخ مختار أحمد النَّدُوي (المتوفي سنة ١٤٢٨ هـ).
  - ٧ ـ والشيخ صفى الرحمن المباركفوري (المتوفى سنة ١٤٢٨ هـ).
    - ٨ ـ والدكتور محمد مصطفى الأعظمى.
    - ٩ ـ والدكتور تقي الدين النَّدُوي المظاهري .
      - ١٠ ـ والدكتور عبد الجبار الفريوائي.
      - ١١ ـ والدكتور محمد لقمان السَّلَفي.

- ١٢ ـ والدكتور وصى الله بن محمد عباس.
- ١٣ والشيخ سيد سلمان الحسيني الندوي.
- ١٤ والدكتور محمد ضياء الرحمن الأعظمي.
  - ١٥ ـ والدكتور محمد عزير شمس.
  - ١٦ ـ والدكتور محمد أكرم النَّدُوي.
- ١٧ ـ والدكتور أبو اللَّيث شمس الدين الخيرآبادي.
  - ١٨ والدكتور عبد العليم عبد الحافظ البَسْتَوى.
  - ١٩ والدكتور عبد العلى عبد الحميد الأعظمى.
- وغيرهم كثيرون، الذين يصعب سردُ أسمائهم هنا(١١).

### ٢ ـ جهود علماء مصر في خدمة السنة النبوية:

لقد كان لمصر وعلمائها دورٌ في خدمة السنة النبوية في العصر الحديث، فقد ظهر فيها علماء أفذاذ، منهم من كان من مصر أصلاً، ومنهم من استقرَّ بها، وقد خدم هؤلاء السُّنَّة النبوية ، وكان من هؤلاء:

#### ١ ـ الشيخ محمَّد بن زاهد الكوثري (المتوفى سنة ١٣٧١ هـ):

وقد استقرَّ بمصر آخر حياته، وقد حَقَّق بعضَ الرسائل في علوم الحديث، وهذه مثل: «أحاديث الموطَّأ» للدَّارَقُطْنِيّ، و«شروط الأئمة الخمسة» للحازِمي، و«شروط الأئمة الستة» لابن طاهر، وغيرها.

٢ ـ والشيخ أحمد بن عبدالرحمٰن البَنا السّاعاتي (المتوفى سنة ١٣٧١ هـ):
 والذي رَتَّب مسانيدَ أحمد والشَّافعي والطَّيَالِسِيّ على الأبواب الفقهية.

<sup>(</sup>۱) لمزيد من الاطلاع على مساهمة علماء الهند في خدمة الحديث وعلومه؛ يرجع إلى كتابنا: «أعلام المحدَّثين في الهند في القرن الرابع عشر الهجري» و«الحديث النبوي في بلاد شبه القارة الهندية عبر القرون» طبع دار ابن كثير ـ دمشق.

#### ٣ ـ والشيخ أحمد محمد شاكر (المتوفى سنة ١٣٧٧ هـ):

والذي حَقَّق ثُلُثَ «مسند أحمد»، وقسماً من «التحقيق» لابن الجوزي، وقسماً من «سُنَن الترمذي»، وشارك في تحقيق «تفسير الطَّبَري»، وشرح كتاب ابن كثير في علوم الحديث، و«ألفية السُّيوطي في علوم الحديث»، وغيرها من الأعمال العلمية.

### ٤ ـ والشيخ محمد فُؤاد عبد الباقى (المتوفى سنة ١٣٨٩ هـ):

والذي حَقَّق «الموطأ» للإمام مالك، و"صحيح مسلم» و"سُنَن ابن ماجه»، ورَقَّم هذه الكتب لتوافق «المعجم المفهرس لألفاظ الحديث الشريف»، وترجم كتاب «مفتاح كنوز السُّنَّة»، وغيرها من الجهود العلمية.

#### ٥ \_ والشيخ مُحِبّ الدين الخطيب (المتوفى سنة ١٣٨٩ هـ):

وهو صاحب المكتبة السَّلَفية، الذي حَقَّق مجموعةً من الكتب الحديثية، منها: «العِلَل» لابن أبي حاتم الرازي، و«فتح الباري» لابن حجر. وغيرها من الكتب العلمية.

وما ذكرتُ هنا أمثلةٌ لعلماء مصر الذين خدموا السُّنَّةَ، وإلاَّ فهناك علماء كثر بمصر لهم أيادٍ بيضاء على السُّنَّة وأهلها.

### ٣ ـ جهود علماء الشَّام في خدمة السُّنَّة :

لقد كان للشَّام وعلمائها دورٌ كبيرٌ في خدمة السُّنَّة في العصر الحديث، فقد خرج فيها علماءُ أفاضلُ قاموا بخدمة السُّنَّة، وكان من هؤلاء العلماء ما يلي:

### ١ ـ الشيخ محمد راغب الطَّبَّاخ الحلبي (المتوفى سنة ١٣٧٠ هـ):

وقد حقَّق في مكتبته العلمية بحلب كتباً قيمةً في الحديث، منها: «معالم السُّنَن» للخطَّابي، و«التقييد والإيضاح» للعراقي، و«المدخل إلى كتاب الإكليل» للحاكم، وغيرها.

### ٢ ـ والشيخ عبد الفتَّاح أبو غُدَّة (المنوفي سنة ١٤١٧ هـ):

وقد حَقَّق كثيراً من كتب السُّنّة وعلومها، مثل: «المنار المنيف» لابن القَيِّم، و«الأجوبة الفاضلة»، و«الرفع والتكميل» للشيخ اللَّكْنَوِي، و«قواعد في علوم الحديث»

للتَّهَانَوي، والسان الميزان» لابن حجر، وغيرها.

### ٣ ـ والشيخ محمد ناصر الدين الألباني (المتوفى سنة ١٤٢٠ هـ):

وقد حَقَّق عديداً من كتب السُّنة أمثال: «مشكاة المصابيح» للتَّبريزي، و«السنة» لابن أبي عاصم، و«اقتضاء العلم العمل» للخطيب البغدادي، وغيرها، وصَنَّف بعضَ الكتب في التخريج أمثال: «إرواء الغليل»، و«غاية المرام»، و«تخريج أحاديث مشكلة الفقر»، وغيرها من الجهود العلمية.

### ٤ ـ والشيخ عبد القادر الأرناؤؤط (المتوفئ سنة ١٤٢٥ هـ):

وقد حَقَّق عِدَّةً من كُتب السُّنَة، منها: «جامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ» لابن الأثير، و«نفثات صدر المُكْمَد وقُرَة عين المُسْعَد لشرح ثلاثيات مسند الإمام أحمد» للسَّفاريني وغيرهما.

### ٥ ـ والدكتور نور الدين عِتْر:

وقد ألَّف وحَقَّق عِدَّة كتبِ في الحديث، فمن أشهر تأليفاته: «إعلام الأنام في شرح بلوغ المرام في أحاديث الأحكام» و«منهج النقد في علوم الحديث»، ومن تحقيقاته: «مقدمة ابن الصلاح»، و«المغني في الضعفاء» للذهبي، و«شرح علل الترمذي» لابن رجب، و«شرح نخبة الفكر» لابن حجر، و«إرشاد طلاب الحقائق...» للنَّووي، وغيرها من الجهود العلمية المشكورة.

### ٦ ـ والدكتور محمود الطُّحَّان:

وقد أَلَفَ وحَقَّق عِدَّةً من كتب السُّنَة، فمن مؤلَّفاته: «تيسير مصطلح الحديث»، و«أصول التخريج ودراسة الأسانيد»، ومن تحقيقاته: «المعجم الأوسط» للطبراني، و«الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» للخطيب البغدادي، وغيرها.

### ٧ ـ والشيخ شعيب الأرناؤوط:

وقد حَقَّق عِدَّةً من كتب السُّنَّة، ومنها: «صحيح ابن حبان»، و«شرح السُّنَّة» للبَغَوي،

و «معاني الآثار» للطُّحاوي، و «مسند أبي بكر» للمروزي، و «المَراسِيل» لأبي داود وغيرها.

### ٤ - جُهود علماء العراق في خدمة السُّنة:

لقد بَرَز في العراق علماءُ وكان لهم جهدٌ عظيمٌ في خدمة السُّنَة، فأسهموا في تحقيق كُتبها، ولا غَرْوَ في ذلك، فالعراق بلدُ علم، وحاضرةُ فضل، ولقد كان من هؤلاء ما يلي:

### ١ - الشيخ صبحي السَّامَرَّاتي:

وقد قام بتحقيق مجموعة من كتب السُّنَّة منها: «شرح العِلَل» لابن رجب الحنبلي، و«المنتخب من مسند عبد بن حميد»، و«أحوال الرجال» للجُوزجاني، ومجموعة رسائل في علوم الحديث للإمام النَّسائي والإمام الخطيب البغدادي، وغيرهما.

### ٢ ـ والشيخ حمدي عبد المجيد السَّلَفي:

وقد قام بتحقيق مجموعة من كتب السُّنّة، منها: «المعجم الكبير» للطَّبَراني، و«مسند الشَّهاب» للقُضَاعي، و«نتائج الأفكار في تخريج الأذكار» لابن حجر، وغيرها.

### ٣ ـ والدكتور أكرم ضياء العُمَري:

وقد قام بتحقيق مجموعتم من كتب السُّنَّة، منها: «المعرفة والتاريخ» للفَسَوي، و«طبقات خليفة بن خَيَّاط»، و«مسند خليفة بن خَيَّاط»، وغيرها.

#### ٤ ـ والدكتور بَشَّار عَوَّاد معروف:

وقد قام بتحقيق مجموعة من كُتب السُّنَّة والرجال، منها: «جامع الترمذي»، و«تهذيب الكمال في أسماء الرجال» للمِزّي وغيرها.

وأكتفي بما ذكرتُ هنا، فليس قصدنا الاستيعاب والحصر، إنما هو ضربُ الأمثلة فقط، وإلاَّ ففي العراق سوى هؤلاء من الفضلاء المشتغلين بالسنة وعلومها.

### ٥ \_ جهود علماء المغرب العربي في خدمة السُّنة:

ما كان المغرب العربي في معزلٍ عن خدمة السُّنَّة، فقد ظهر فيه علماءُ خدموا السُّنَّة، وكانت لهم أيادٍ في خدمتها، وكان من هؤلاء:

#### ١ ـ الشيخ أحمد بن الصِّدِّيق الغُمَاري (المتوفي سنة ١٣٨٠ هـ):

كان له جهدٌ لا يُنكَر في خدمة السُّنة، فمن تصانيفه: «فتح الوهَّاب بتخريج مسند الشهاب»، و«الهداية في تخريج أحاديث البداية»، وغيرهما.

### ٢ ـ والشيخ عبد الله بن محمد بن الصِّدِّيق الغُمَاري (المتوفى سنة ١٤١٣ هـ):

وقد كان له جهدٌ واضحٌ في خدمة السُّنة، ومن تصانيفه: «تخريج أحاديث اللَّمَع»، و«الكنز الثمين من حديث سيِّد المُرسَلين»، و«تحقيق رسالة ابن الصلاح في وصل البلاغات التي لم يصلها ابنُ عبد البَرِّ في الموطأ»، وغيرها.

### ٣ ـ والشيخ محمد الشَّاذلي النَّيفر (المتوفى سنة ١٤١٨ هـ):

والذي له خدمةٌ للسُّنَّة، ومن جهوده في ذلك: تحقيق قطعة من «الموطأ» رواية ابن زياد، وتحقيق «المُعْلِم بفوائد مسلم» للمازري، و«عوالي الإمام مالك» للحاكم الكبير، وغيرها.

#### ٤ \_ والدكتور فاروق حمادة:

وله جهدٌ واضحٌ في خدمة السُّنة، ومن أعماله العلمية: تأليف «المنهج الإسلامي في الجرح والتعديل»، وتحقيق كتاب «عمل اليوم والليلة» للنَّسائي، و«فضائل الصَّحابة»، و«فضائل القرآن» للنَّسائي أيضاً، وتحقيق كتاب «مكارم الأخلاق» للطَّبَراني، وتحقيق «كتاب الرَّد على ابن القطَّان» للذهبي، وغيرها.

وغير هؤلاء، ولا شَكَّ أنَّ في المغرب العربي من يشتغل بالسنة، ويخدمها سِوىٰ هؤلاء، لكن عذرنا ضرب المثال لا حصر الرجال.

### ٦ ـ جهود علماء السَّعودية في خدمة السُّنَّة:

ظَهَر في السعودية علماء كان لهم دورٌ في خدمة السُّنة المشرَّفة، وقد أسدوا للسُّنة خدمات جليلة، فمنهم من خَرَّج تلامذة برزوا في خدمة السنة، ومنهم من كان لهم جهدٌ واضحٌ في خدمة السُّنة وعلومها تصنيفاً وتأليفاً وتحقيقاً.

وهؤلاء وإنْ كان بعضهم لم يترك أثراً علمياً مطبوعاً يَخُصُّ السُّنَةَ وعلومَها إلاّ أنَّ هؤلاء قد خرَّجوا جِيْلاً يخدم السُّنَّةَ، ويسعى لنشر علومها، وتحقيقِ كتبها، وقد كان ممن له جهودٌ في خدمة السنة في السعودية ما يلي:

#### ١ - الشيخ محمد عبد الرَّزَّاق حمزة (المتوفى سنة ١٣٩٦ هـ):

كان له دورٌ في خدمة السُّنَّة وكتبها، وقد ظهرت له بعضُ الأعمال العلمية، منها: تحقيق كتاب «موارد الظَّمان إلى زوائد ابن حِبّان» للهَيْئَمي، و«اختصار علوم الحديث» لابن كثير.

# ٢ ـ والشيخ عبد الرحمٰن بن يحيئ المُعَلِّمي اليَمَاني (المتوفي سنة ١٣٨٦ هـ):

وكان له دورٌ عظيمٌ وإسهامٌ كبيرٌ في خدمة الشُّنّة خاصَّةً بتحقيق كتب الرجال، ومن تحقيقاته: «التاريخ الكبير» للبخاري، و«الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم الرّازي، و«تاريخ جرجان» للسّهمي، و«الإكمال» لابن ماكولا، وغيرها.

#### ٣ ـ والشيخ حَمَّاد الأنصاري (المتوفى سنة ١٤١٩ هـ):

حيثُ كان له دورٌ في خدمة السُّنَة، تدريساً، وتأليفاً، وتحقيقاً، وكان من أعماله العلمية: تحقيق كتاب «ديوان الضُّعفاء والمتروكين» للذهبي، و«كتاب تحريم المتعة» للمَقْدِسي، و«المستفاد من مُبْهَمات المتن والإسناد» للعراقي، وغيرها، وله من المصنَّفات في الحديث وعلومه: «فتح الباب في الألقاب»، و«تعليق الأنواط في ذكر من عُرف بالاختلاط»، و«أخبار أهل الرسوخ ممن عُرف بالتدليس من الشيوخ»، وغيرها.

#### ٤ ـ والشيخ أحمد محمد نور سيف:

له جهدٌ حثيثٌ في خدمة السُّنَة وعلومها وتاريخها، ومن أعماله العلمية: تحقيق «تاريخ ابن معين في الرجال» روايات الدُّوْرِي والدَّقَاق والدَّارِمِي، وابن الجُنيَد، وغيرها من الأعمال العلمية المفيدة.

## ٥ ـ والشيخ أبو عبد الرحمٰن بن عقيل الظَّاهري:

له دورٌ في خدمة السُّنَة، تعليماً وتصنيفاً، ومن آثاره العلمية: تحقيق كتاب «الأحكام الكبرى» لعبد الحقّ الإشبيلي، وتحقيق «رسالة ابن حَزْم في نقد أحاديث في الصحيحين»، وغيرها.

#### ٦ ـ والشبخ بكر بن عبد الله أبو زيد:

وله خدماتٌ جليلةٌ في خدمة الحديث النبوي الشريف وعلومه تحقيقاً وتأليفاً. ومن

مؤلَّفاته: «معرفة النُّسَخ الحديثية»، و«التحديث فيما لا يَصِحُّ فيه حديثٌ»، و«آداب طالب الحديث من الجامع الخطيب»، ومن تحقيقاته: «الجدّ الحثيث في بيان ما ليس بحديثٍ» للعامري، وغير ذلك من الكتب.

### ٧ ـ والدكتور ربيع بن هادي عمير المدخلي:

وله نشاطٌ عظيمٌ وإسهام كبيرٌ في خدمة السنة تأليفاً وتحقيقاً، ومن مؤلّفاته فيها: «بين الإمام مسلم والدارقطنيّ: دراسة مقارنة»، ومن تحقيقاته فيها: «النكت على كتاب ابن الصلاح» لابن حجر، و«المدخل إلى الصحيح» للحاكم النيسابوري، وغير ذلك من الكتب.

وغير هؤلاء من المشتغلين بخدمة السنة، وتحقيق كتبها في السعودية بما ينشر نهضة علمية في خدمة السنة المشرَّفة، وبما يحقّق نُمُوَّ علوم السنة، وازدهارها(١٠).

#### ٧ ـ جهود علماء باكستان في خدمة السنة:

ولعلماء باكستان إسهامٌ كبيرٌ وجهدٌ عظيمٌ في خدمة السنة تأليفاً وتحقيقاً، قد لا يُضاهي في ذلك أيُّ بلدٍ من بلدان العالم الإسلامي، ومن الصَّعب جدّاً استقراءُ جهودهم هنا في خدمة السنة، وقد ذكرتُ نحو عشرين عالماً من كبار علماء هذه البلاد في كتابي «الحديث النبوي في بلاد شبه القارة الهندية . . . »، والذين لهم دورٌ كبيرٌ في خدمة السنة، فمن يريد الاطلاع على جهودهم فليرجع إلى هذا الكتاب.

#### \* \* \*

فهذه كانت نبذةً عن خدمة السُّنَة في العصر الحديث، وقد ذكرتُ تلك البلاد ولم أعرِّج على سِواها، ولا يعني هاذا خُلُوَّ غيرِها من المشتغلين بخدمة السنة من أهل العلم، لكن هاذه أُمُّ الأماكن التي تُخدَم فيها السُّنَة.

#### 000

انظر: «جهود المعاصرين في خدمة السُّنَّة المشرَّفة» للأستاذ محمد عبد الله أبو صعليك، صفحة ٣١ـ
 و«أعلام المحدَّثين في الهند»، و«الحديث النبوي في بلاد شبه القارة الهندية عبر القرون» للمؤلَّف.



# البابُ الثَّاني

تعسريف

السرِّوَايَّة والسراوي وتعريف العُلوم المتعلِّقةِ بهما

الفصل الأوَّل: تعريف الرِّواية.

الفصل الثاني: تعريف الراوي.

رَفْعُ بعب (لرَّعِنِ) (الْنَجَلَّيِّ (سِّكِنَهُ) (الإَرْ) (الْفِرُووكِ www.moswarat.com





# الفصل الأول تعريف الرواية

القسم الأول: تعريف «الرّواية» من حيث اللُّغة والاصطلاح.

القسم الثاني: أقسام الرُّواية.

القسم الثالث: شروط الرُّواية.

القسم الرابع: العلوم المستندة إلى الرُّواية.

القسم الخامس: تعريف أهمِّ أنواع كُتبِ الرِّواية.



رَفَّحُ حِب (لرَّحِيُ (الْبَخِّرِي (سِلِين (البِّر) (الِوْدِوكِ www.moswarat.com



# القسم الأول تعريفُ الرِّوَايَة من حيث اللغة والاصطلاح

أولاً: الرواية في اللغة:

الراوية: هي المِزادةُ فيها الماءُ، والبعيرُ والحمارُ يُسْتَقَىٰ عليه، روىٰ الحديثَ يروي روايةٌ وتَروَّاه بمعنى، وهو راويةٌ للمبالغة.

والحبل: فتَله فارتوى، وعلى أهله ولهم: أتاهم بالماء.

وعلى الرجل: شَدَّه على البعير لثلا يسقط.

والقوم: استقىٰ لهم، وروَّيْتُه الشعر: حملته علىٰ روايته (١).

ومن المجاز: رَوِيْتُ من النوم إذا مللتُه وكرهتُه.

وإنَّ فلاناً لراوية الدِّيات: حاملها، ومنه قولهم: هو راويةٌ للحديث، وروىٰ الحديث: أي: حَمَله؛ من قولهم: البعير يَروي الماء أي: يَحْمِلُه، وهم رواةُ الأحاديث وراووها: حاملوها، كما يقال: رواةُ المسلم.

وروىٰ عليه الكذبَ: كذب عليه، وفلانٌ لا يُرْوَىٰ عليه كذبٌ.

ورَوَّيتُهُ الحديثَ: حملتُه على روايته.

وتقول: المتعلِّم عطشان ما يرويه إلَّا من يرويه (٢).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط: مادة (رويٰ).

<sup>(</sup>٢) أساس البلاغة: محمود بن عمر الزمخشري: مادة روى، الهيئة المصرية للكتاب: القاهرة.

ويقال: قد روى؛ معناه قد استقى على الرُّواية: أعظم من المزادة، ويجمع الرَّوايا.

والرِّواية: روايةُ الشعر والحديث. ورجلٌ راويةٌ: كثيرُ الرِّوايات، والجمع: رواةٌ (١٠). ويتبيَّن لنا أنَّ معنى الرواية لغةً: الحملُ والنقلُ أو الإسقاءُ والإرواءُ بالماء.

# ثانياً: الرواية في اصطلاح المحدِّثين:

وردت عند العلماء تعاريف كثيرة لعلم رواية الحديث؛ من أشهرها هو: نقلُ أقوالِ النبيِّ صلى الله عليه وآله وسلم وأفعاله بالسَّماع المُتَّصِل وضَبْطِها وتحريرِ ألفاظها (٢).

لكنِ اعْتُرضَ على هاذا التعريف بأنه غيرُ جامعٍ، أنه لا يشمل كلَّ المعرّف؛ لأنه لم يذكر تقريراته وصفاته، كما أنه لم يُراعِ مذهبَ القائلين بأنَّ الحديث يَشْمَل ما أُضِيْفَ للصحابيِّ أو التابعيِّ.

فالمختارُ أن نقول في تعريف علم الحديث روايةً: «هو علمٌ يشتمل على أقوال النبيِّ ﷺ، وأفعالِه، وتقريراتِه، وصفاتِه، وروايتِها، وضَبْطِها، وتحريرِ ألفاظها».

ونزيد في التعريف: «أو الصحابيِّ أو التابعيُّ  $^{(n)}$ .

ومنهم من أضاف: «وتقريراته» فقط إلى أقواله وأفعاله (٤).

وهناك تعريف آخر: له: «علم الحديث رواية» قريب من هلذا المعنى وهو: «أنها العلم الذي يهتم بطُرُقِ نقلِ أقوالِ النبيِّ صلى الله عليه وآله وسلم وأفعالِه، وتقريراتِه، وصفاتِه، بالسَّماع المُتَّصِل، وضَبْطِها، وتحريرِها»(٥).

ومن العلماء المعاصرين من أراد أن يزيد في تعريف علم الحديث روايةً لتكون أكثر

<sup>(</sup>١) معجم كتاب العين: انظر مادة «روى».

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: (١/ ٤٠ \_ ٤١).

<sup>(</sup>٣) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٤) معجم مصطلحات الحديث ولطائف الأسانيد: للأعظمي: ص: ١٦٦.

<sup>(</sup>٥) في الحديث النبوي بحوث ونصوص: ص: ٣٦.

وضوحاً لتصبح: «... ومعرفة صفتها من صحة أو حُسْنِ أو ضَعْفِ أو وَضْعٍ، وجمعِ طُرُقِها ووَضْعٍ تَلَاقِها وتبينِ ووَضْعِ تراجمِها وبيانِ التوفيق بينها من جمع ونسخٍ وترجيحٍ وشرحِها وتخريجِها وتبينِ أحكامها وفوائدها»(١).

وأمَّا تعريفُ الرواية دون إضافةٍ إلىٰ علم الحديث فجاءت كما يلي :

«حملُ الحديث ونقله وإسناده إلى من عُزِيَ إليه بصيغة من صِيَغ الأداء»(٢).

ونعلم أنَّ الرواية إذا أُضِيف لها كلمةُ الشروط يصبح لها معنىٰ آخر، تدخل في علم الحديث الخاص بالدراية والذي يبحث في شروط الرواية وما يتعلَّق بها<sup>(٣)</sup>.

فعِلمُ الدِّراية هو أصلُ الرواية، ولولا الدرايةُ ما علمنا الروايةَ الصحيحةَ أو الحسنةَ أو الضعيفةَ أو الشَّاذَةَ أو المُعِلَّةَ، إلى غير ذلك من مسائل المَثْن، والحَقُّ أنَّ الدِّراية أَعَمُّ من مُجَرَّد معرفة القواعد المعرِّفة بأحوال الرِّجال قبولاً أو رَدَّا؛ إذ هي بجانب هاذا قائمةٌ على الفهم واستخراج المعاني والأحكام.

إذاً الدِّرَايةُ حاكمةٌ وقاضيةٌ على الرواية، وما كان كذلك كان أصلاً يقوم عليه غيره (٤).

الفرق بين «الرواية»و «الشهادة».

إنَّ الفرق بين الرِّواية والشَّهادة من المباحث المُهِمَّة التي بحث فيها المتأخِّرون كثيراً، حيثُ إنَّ كُلَّا من الرِّواية والشَّهادة تشتركان في أمورِ أربعة، وهي:

١ ـ الإسلام.

٢ \_ العقل .

٣ \_ التكليف.

<sup>(</sup>١) المنهج الحديث في علوم الحديث: قسم الرواية: للسماحي: ص: ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوي (١/ ٤٠ ـ ٤١).

<sup>(</sup>٤) اختلافات المحدثين والفقهاء في الحكم على الحديث: ص: ٢٨٠.

٤ ـ العدالة.

وأمَّا الأحكامُ التي يفترقان فيها فكثيرةٌ، أَهَمُّها:

١ ــ العَدَدُ: وهو لا يُشْتَرَط في الرواية بخلاف الشهادة في أكثر المواضع، لأسبابِ:

الأول: أنَّ الغالب من المسلمين مهابة الكذب على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بخلاف شهادة الرُّور.

الثاني: أنه قد ينفرد بالحديث راو واحدٌ فلو لم يَقْبَل لفَاتَ على أهل الإسلام تلك المصلحة، بخلاف فَوْتِ حقّ واحدِ على شخص واحدٍ.

الثالث: أنَّ بين كثيرٍ من المسلمين عداوات تحملهم على شهادة الرُّور بخلاف الرَّواية عنه ﷺ.

٢ ــ الذُكورة: لا تشترط لقبول الرّواية، ومن اطَّلَع على روايات الصحابة والتابعين عن أمّهات المؤمنين لم يَبْقَ له تردُدٌ في ذلك، وتشترط الذكورةُ في بعض أنواع الشَّهادة، كما في المُحدود التي تسقط الشَّبهات حيثُ لا تُقْبَل فيها شهادةُ النِّساء أبداً.

٣ ــ الحُرِّيَّةُ: لا تُشتَرَطُ في الرواية؛ فإنَّ رواية العبيد الثقات مقبولة كرواية الأحرار،
 بخلاف الشهادة مُطْلَقاً.

 البَصَرُ: لا يُشتَرَطُ في الرُّواية؛ حيثُ إنَّ الصحابة كانوا يَرْوُونَ عن عائشة ـ رضى الله عنها ـ اعتماداً على صَوْتها وهم كالضَّرير في حَقِّها.

القَرَايَةُ: تُؤثِّر في الشهادة، فلا تُقْبَل شهادةُ الوالد لولده ونحو ذلك، بخلاف الرواية.

٦ - العَدَاوَةُ: تُؤثّر في الشَّهادة، فلا تُقْبَل الشهادةُ على من بينه وبين الشاهدِ عداوةٌ،
 بخلاف الرُّواية.

٧ ـ تُقْبَل شهادةُ المبتدع إلا الخَطَّابية (١١ ولو كان داعيةً، ولا تُقْبَلُ روايةُ الداعية

<sup>(</sup>١) الخطَّابيةُ: وهم أتباع (أبي الخطَّاب الأسدي، المتوفى سنة ١٤٣ هـ). وهم يقولون: إنَّ الإمامة كانت في أولاد عليَّ، إلى أن انتهت إلى جعفر الصَّادق.. رضي الله عنهما ...=

ولا غيره إنْ رَوَىٰ ما يُوافِقه .

٨ ـ تُقْبَل شهادةُ التَّاثب من الكذب دُون روايته.

٩ ـ مَن كَذَب في حديث واحد رُدَّ جميعُ حديثه السَّابق، بخلاف من تَبَيَّن شهادته للرُّور
 في مَرّةٍ لا ينقض ما شهد به قبل ذلك .

١٠ لا تُقْبَل شهادةُ من جَرَّتْ شهادتُه إلى نفسه نفعاً أو دفعت عنه ضَرَراً، وتقبل مِمَن رَوى ذلك .

۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۳ ـ الشَّهادة إنما تَصِحُّ بدعوىٰ سابقةِ، وطلبِ لها، وعند حاكمٍ، بخلاف الرُّواية في كلِّ ذلك.

١٤ سللعالم الحُكُمُ بعلمه في التعديل والتجريح قطعاً مُطْلَقاً بخلاف الشُّهادة.

١٥ - يَثْبُت الجرحُ والتعديلُ في الرواية بواحدٍ، دُون الشهادة على الأصّحُ.

١٦ ــ الأَصَحُ في الرواية قبولُ الجرح والتعديل غير مفسَّرِ من العالم، ولا يُقبَل الجرحُ
 في الشهادة إلا مفسَّراً.

ويزهمون أنَّ الأثمة كانوا آلهة ، وكان أبو الخطَّاب يزعم أوَّلا أنَّ الأثمة أنبياء ، ثم زَعم أنهم آلهة ، وأنَّ أولاد الحسن والحسين ـ رضي الله عنهما ـ كانوا أبناء الله وأحباءه ، وكان يقول : إنَّ جعفراً إلله ، فلما بلغ ذلك جعفراً لعنه وطرده .

وكان أبو الخَطَّاب يدَّعي بعد ذلك الإلىْهيَّة لنفسه، وزعم أتباعه أن جعفراً إلله، غير أن أبا الخطاب أفضل منه وأفضل من علي.

والخطَّابيَّة يرون شهادة الزَّوْرِ لموافقيهم على مخالفيهم، ويقولون: ينبغي أن يكون في كل وقت إمامٌ ناطقٌ، وآخر ساكتٌ، والأثمة يكونون آلهةٌ، ويعرفون الغيبَ، ويقولون: إنَّ علياً كان في وقت النبيُّ ﷺ صامتاً ثم صار عليٍّ بعده ناطقاً. وهكذا يقولون في الأثمة إلى أن انتهى الأمر إلى جعفر، وكان أبو الخطاب في وقته إماماً صامتاً، وصار بعده ناطقاً.

وأتباع أبي الخطَّاب افترقوا بعد صلبه خمس فرقِ كلهم يزعمون أن الأثمة آلهة، وأنهم يعلمون الغيبَ وما هو كاتن قبل أن يكون، وكلهم كفارٌ مارقون من دين الإسلام. (الفرق بين الفرق: للبغدادي، ص: ١٧٣).

١٧ ـ يجوز أخذُ الأجرة على الرُّواية ، بخلاف أداء الشهادة إلا إذا احتاج إلى مركوبٍ .

١٨ ـ الحُكم بالشهادة تعديلٌ، بخلاف عمل العالم أو فتياه بموافقة المرويِّ على الأَصَحِّ.

١٩ ـ لا تُقْبَلُ الشهادة على الشهادة إلا عند تَعَشُّرِ الأصل بموتِ أو غيبة أو نحوها،
 بخلاف الرَّواية .

٢٠ ـ إذا روىٰ شيئاً ثم رَجَع عنه سَقَط ولا يُعْمَل به، بخلاف الرُّجوع عن الشهادة بعد الحُكم.

٢١ ــ إذا شهدا بمُوجِب قتل ثم رجعا وقالا: تعمَّدنا، لزمهما القَصَاصُ، ولو أشكلت حادثةٌ على حاكم فتوقف على حكم فتوقف فروى شخص خبراً عن النبي على وقتل الحاكم به رجلاً ثم رَجَع الراوي وقال: كذبت؛ ففيها رأيان: رأي يجب القصاص كالشاهد إذا رَجَع، ورأي لا قصاص بخلاف الشهادة.

٢٢ ــ إذا شهد دون أربعة بالزّنا حدّوا للقذف في الأظهر، ولا تُقْبَلُ شهادتُهم قبل التوبة، وفي قبول روايتهم رأيان: المشهور منهما القبول(١٠).

وزاد الإمام الشافعي الفروق التالية بقوله:

٢٣ ــ «وأَقْبَلُ في الحديث (حَدَّثني فلانٌ عن فلانٍ) إذا لم يكن مُدَلِّساً، ولا أقبل في الشهادة إلا (سمعتُ أو رأيتُ أو أَشْهَدَني).

وقد ذكرت هلذه الفوارقَ؛ لأنَّ بعض المتأخِّرين يحملون الروايةَ مَحْمَلَ الشهادة،

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: ص: ٤٦٧. «المستصفى»: (١/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) الرسالة: ص: ٣٧٣.

وهلذا ضربٌ من المجازفة قد يَجُرُ إلى أحكام فاسدةٍ، من رَدّ بعض الروايات أو قبولها قياساً على مثيلها من الشهادة رَدّاً وقبولاً.

وأصلُ هـٰذا التداخُلِ بين الرواية والشهادة أنَّ كليهما خبرٌ يحتمل الصدقَ والكذبَ، غير أنَّ الرواية خبرٌ لا يتعلَّق بأعيانٍ، بخلاف الشَّهادة فهي خبرٌ خاصٌ يتعلَّق بأعيانِ<sup>(١)</sup>.

000

<sup>(</sup>١) ضوابط الرواية عند المحدِّثين: ص: ١٥١.

رَفَعُ معبى (لرَّحِيُ (الْفَخَّرِيُّ رُسِكُنتُرُ الْفِرْدُ وَكُرِيرُ www.moswarat.com



# القسم الثاني أقسامُ الرِّوايةِ

الرَّاويةُ لها ثلاثةُ أقسام: الرَّوايةُ باللَّفظ، والرَّوايةُ بالمعنى، ورواية بعض الحديث، وإليك تعريفَ كلُّ من هـٰذه الأقسام:

# ١ ـ الرِّوَايَةُ بِاللَّفْظِ:

هي أن يؤدِّي الرَّاوي المَرْوِيَّ على لفظه الذي سمعه من شيخه مِن غير تغييرٍ فيه أو تبديلٍ، أو تقديمٍ أو تأخيرٍ، أو زيادةٍ أو نُقصانٍ، إذا توفَّرت فيها شروطُ الصحيح، أو الحَسَن.

## حُكم الرواية باللفظ:

لا خِلاف بين الأثمة في جوازها وقبولها.

#### ٢ - الرِّواية بالمعنور:

هي إبدالُ ألفاظ الحديث، أو بعضها بألفاظٍ أخرى لا تخلُّ بمعناه الحقيقيِّ.

## حكم الرواية بالمعنى:

اتَّفق العلماء على أنَّه لا يجوز للجاهل وللمبتدىء أن يروي الحديثَ بالمعنى .

قال الخطيبُ البغدادي: «وليس بين أهل العلم خِلافٌ في أنّ ذلك لا يجوز للجاهل بمعنى الكلام وموقع الخطاب والمحتمل منه وغير المحتمل»(١).

الكفاية: ص: ٢٣٣.

واختلفوا في جواز الرواية بالمعنى للعالم بالمعاني ومواقع الخطاب، قال ابن الصَّلاح: «فأمًّا إذا كان عالماً بذلك [أي بالألفاظ ومقاصدها، خبيراً بما يُحيل معانيها، بصيراً بمقادير التَّفاوُت بينها] فهلذا ممًّا اختلف فيه السَّلَفُ وأصحابُ الحديث وأربابُ الفقه والأصول، فجوَّزه أكثرُهم، ولم يجوِّزه بعضُ المحدِّثين وطائفةٌ من الفقهاء والأصوليِّين من الشافعيين وغيرهم، ومَنعَه بعضُهم في حديث رسول الله ﷺ، وأجازه في غيره»(١).

ويجدر التنبية هنا إلى أنَّه يشترط في الرواية بالمعنى أن لا يكون الحديثُ من جوامع كَلِمِهِ ﷺ، ولا من الأحاديث المتعبّد بألفاظها كالتشهُّد والقُنوت ونحوِهما، بل هاذه الأحاديث ممَّا اتُّفق على روايتها باللفظ (٢).

والخِلافُ في الرواية بالمعنى إنّما يجري في غير الكتب المصنّفة، قال ابنُ الصلاح: "ثمّ إنّ هلذا الخلاف لا نراه جارياً، ولا أجراه الناسُ \_ فيما نعلم \_ فيما تضمّنته بطونُ الكتب، فليس لأحد أن يغيّر لفظ شيء من كتاب مصنّف ويُشبِت بَدَلَه فيه لفظاً آخرَ بمعناه، فإنّ الرواية رَخّص فيها من رَخّص لِمَا كان عليهم في ضَبْط الألفاظ والجُمود عليها من الحرج والنّصَب، وذلك غيرُ موجودٍ فيما اشتملت عليه بطونُ الأوراق والكتب؛ ولأنّه إنْ مَلكَ تغييرَ اللفظ فليس يملك تغييرَ تصنيف غيره، والله أعلم»(٣).

قال العلاَّمة طاهر الجزائري ـرحمه الله تعالى ـ: «وقد تبيَّن من البحث في هاذه المسألة والتتبُّع لِمَا قيل فيها أنَّ للمجيزين للرواية بالمعنى ثمانية أقوال (٤٠).

ذكر\_رحمه الله\_تسعةَ أقوال، وأنا أذكرها هنا ملخَّصةً:

١ ـ قولُ من فَرَّق بين الألفاظ التي لا مجالَ للتأويل فيها، وبين الألفاظ التي للتأويل فيها مجالً، فأجاز الرواية بالمعنى في الأولى دون الثانية.

علوم الحديث: ص: ١٩١.

<sup>(</sup>٢) - تدريب الراوي: (٢/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ١٩١.

<sup>(</sup>٤) توجيه النظر إلى أصول الأثر: (١/ ١٣٠).

٢ - قولٌ من فَرَق بين الأوامر والنواهي وبين غيرِهما، فأجاز الرواية بالمعنى في الأولى
 دون الثانية .

٣ ـ قولُ من فَرَّق بين من يستحضر لفظ الحديث، وبين ما لا يستحضر لفظه بل نَسِيَه،
 وإنّما بقي في ذِهْنه معناه فأجاز الرواية بالمعنئ للثاني دون الأوَّل.

٤ - قولُ من فَرَق بينهما غير أنّه عكسَ الحكم، فأجاز الرواية بالمعنى لمن يستحضر اللفظ.

قولُ من أجاز الرواية بالمعنى بشرطِ أن يقتصر في ذلك على إبدال ألفاظٍ مُفْرَدةٍ
 بمرادفها دون التركيب.

٦ - قولُ من فَرَّق بين من يُورِد الحديثَ على قصد الاحتجاج أو الفُتْيا، وبين من يُورِده لقصد الرواية، فأجاز الرواية بالمعنى للأوَّل دون الثانى.

٧ - قولُ من أجازَ الروايةَ بالمعنى للصحابة خاصةً.

٨ - قولُ من أجاز الرواية بالمعنى للصحابة والتابعين.

٩ - قولُ من قال: تجوز الرواية بالمعنى إنْ كان مُوجَب الحديث عِلْماً، فإن كان موجَبه عملاً لم تَجُزْ في بعضٍ، وتجوز في بعضٍ<sup>(١)</sup>.

أدلَّة جواز الرواية بالمعنى:

قال الحافظ ابنُ حجر: «ومن أقوى حُجَجهم: الإجماعُ على جواز شرح الشريعة للعجم بلسانهم للعارف به، فإذا جاز الإبدالُ بلغة أخرى فجوازُه بالعربية أولى»(٢).

ولو كان أداءُ الحديث بألفاظه هو المطلوبُ دون معناه لأَمَرَ رسولُ الله ﷺ أصحابَه - رضي الله عنهم ـ أن يكتبوه كما كتبوا القرآنَ الكريمَ.

<sup>(</sup>١) توجيه النظر: (٣٠٦/١).

<sup>(</sup>٢) شرح نخبة الفكر: ص: ٩٤.

ويشهد لجواز الرواية بالمعنى حالُ السَّلَفِ، قال ابنُ سِيْرِين: «كنتُ أسمع الحديثَ من عشرة، اللَّفْظُ مختلفٌ والمعنى واحدٌ»(١).

### ذكرُ بعض مَن روىٰ بالمعنى فأخطأ:

ليس إعلالُ الحديث المرويِّ بالمعنى لمجرَّد أنه رُوِيَ بالمعنى، ولكن لاطَّلاع الناقد على خطأ ما فَهِمه الراوي من معنى الحديث.

من ذلك ما وَقَع لشُعْبَة بن الحجَّاج ـ مع جلالته وإتقانه ـ فإنَّه سمع من إسماعيل بن عُليَّة حديث النهي عن أن يَتَزَعْفَرَ الرجلُ، فرواه عنه بالمعنى «نهى عن التزعفرِ»، فأنكر إسماعيلُ ذلك عليه لدلالة روايته على العُموم، مع أنَّ الرواية في الأصل إنَّما تَدُلُّ على اختصاص النهي بالرجال، فانتبه إسماعيلُ لما لم ينتبه له شعبةُ، مع أنَّ رواية شعبة عنه من قبيل رواية الأكابر عن الأصاغر(٢).

## حجيّة الحديث المرويّ بالمعنى:

قال الإمام شَاهُ وليُّ الله الدِّهْلَوي \_ رحمه الله تعالىٰ \_ في كتابه القَيِّمِ «حُجَّة الله البالغة».

"وقد تختلف صِيغُ حديثٍ لاختلاف الطُّرُق، وذلك من جهة نقل الحديث بالمعنى. فإن جاء حديثٌ ولم يختلف الثقاتُ في لفظه كان ذلك لفظَه ﷺ ظاهراً، وأمكن الاستدلال بالتقديم والتأخير، والواو والفاء، ونحو ذلك من المعاني الزائدة على أصل المراد، وإن اختلفوا اختلافاً محتملاً \_ وهم متقاربون في الفقه والحفظ والكثرة \_ سقط الظهور، فلا يمكن الاستدلال بذلك إلا على المعنى الذي جاؤوا به جميعاً، وجمهور الرواة كانوا يعتنون برؤوس المعاني لا بحواشيها.

وإنِ اختلفت مراتبُهم أخذ بقول الثقة، والأكثر، والأعرف بالقصّة، وإن أشعر قول ثقةٍ

<sup>(</sup>١) شرح علل الترمذي: (٥/ ٧٤٧).

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: للسخاوي: (٢/ ٢٤١ ـ ٢٤٢)...

بزيادة الضبط مثل قوله: «قالت: وثب، وما قالت: قام، وقالت: أفاض على جِلْله الساء، وما قالت: اغتسل» أخذ به.

و الآن اختلفوا اختلافاً فاحتماً ـ وهم متقاربون ـ ولا مرجّح سقطت الخصوصيات السختلف فيها ١٨٥١٠٨.

# ٣ ـ رِوابَةُ بَعْضِ الْحَلِيْثِ:

أي: رواية بعض الحديث الواحد دون بعضي، فمنعَه بعضهم مُطْلَقاً بناءً على منع الرّواية بالمعنى، ومَنع بعضهم مُطْلَقاً.

# خُكُم رواية بعض الحديث:

والصحيخ التفصيل وجوازُه من العارف إذا كان ما تَرَكه غيرَ متعلَّتِي بما رواه، بحيثُ لا يَخْتَلُ البيانُ، ولا تختلف الدَّلالة بتركه فيما تَقَلَه بترك ما تَرَكه، فيجوزُ هلفا، وإن لم تجز الروايةُ بالمعنين (٣٠).

<sup>(</sup>۱۱) حجالة البالغة: (۱۱/۱۳۹۱).

<sup>(</sup>٢) الظر: والاجتهادي علم الحديث من ٢٩ - ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) إن الناد طالاب العقالق ص ١٠٥٧.

رَفْحُ بعب (لاَرَجِي) (الْفِجَنِّ يَ (السِّلَيْسَ (لِنَبِرُ) (الفِرْدورُسِي www.moswarat.com



# القسم الثالث شروطُ الرِّوَاية

هناك ارتباطٌ وثيقٌ وتداخلٌ كبيرٌ بين شروط الرواية وشروط الرَّاوي؛ فالرواية بالمعنى ترتبط بشروط الراوي من ناحية ضبطِ الراوي من جهةٍ، وبشروط الرواية من ناحية كون الرواية باللَّفظ أو بالمعنى.

وهــنّذا التداخل بين شروط الراوي وشروط الرواية، يجعل بعضَ الشروط في الراوي تَصْلُح لأنْ تكون تَصْلُح لأن تكون تَصْلُح لأنْ تكون شروطاً للرواية؛ وكذلك بعضُ الشروط في الرواية تَصْلُح لأن تكون شروطاً للراوي، فمثلاً اشتراط عدم التدليس، يمكن أن يدخل تحت شروط الراوي من جهة العدالة؛ ويمكن أن يدخل في شروط الرواية من جهة ألا يكون في الرواية تدليسٌ.

ومع ذلك فهي إلى شروط الرواية أقرَبُ. . . بينما ما ذكرته حول الرواية بالمعنى فهي تبدو أنها من شروط الرواية من ظاهر اسمها؛ ولكننا إذا أمعنا النظرَ وجدناها تدخل في شروط الراوي بشكلٍ أدقّ<sup>(۱)</sup>.

# الشرط الأول: أن تكون الروايةُ مُتَّصِلةً

تعريف الرواية المتصلة:

(الحديث المتصل): هو الحديثُ الذي اتَّصل إسنادُه إلى النبيِّ ﷺ، أو إلى واحدٍ من

<sup>(</sup>١) انظر (شروط الراوي والرواية عند أصحاب السُّنن): ص: ١٢٩.

الصحابة، بسماع كِبَلّ والحادِ هِن روالته هِنيّن فوقه، ألوياالإجازة الو بغيرها هِن وسائبُل التحقُّبل المحتَيّرة الله إلى المحلّدثين.

وهالذا الحترالزُ عما الم يتصل سنلُه به على ولا بصحابيُّ (١١).

وقد قصرَ إبنُ الضَّلاح حلنا التعريفَ علي المرفوع الين النبي ﷺ، والموقوف على الحد الصَّحابة رضي الله عنهم، فقال: «ومُطْلَلَقُه بِقع علي الموقوف والمرفوع»(١٨).

ولكين النا التّصلت الهربواليات اللي ألقوال التنابعين؛ فهلل يَصِعُ تسميُّتُها ربواليُّ متصللةً في حالة اللإطلاق ألو في حاللة اللتقييد؟

النحتالف العالماء في ذلك عالمين وأيين:

الراأي اللأوال: ذَهَب إلى أنه إذا التصلت روايات أقوال التابعين إليهم؛ فلا تُسَمَّى متصلة في حال الإطلاق، ألمَّا مع التقييد فجائرٌ، بل والقع هاذا في كلام المحلَّنين، فيقولون: هاذا تُحَمِيلٌ إلى مالله وزنحو ذلك، وكالن الشَّرَ في ذلك ألنَّ اللذي ينتهي إلى التابعي يُسَمّونه (المقطوع)، والمتقطوع خبد (الموصول)، فكرهوا أن يُظلقوا اسمَ الضَّد على خِدَه؛ وهاذا منهب جمهور المحلَّنين (۱۲).

الراأي الثاني: رأوا أنَّ (المتصل) يُظْلَق حتى على ما التَّصل إلي التابعين من دون تقييد، أسوة بالنوعين السابقين؛ وهو قوال بعض العلماء (٤٠).

#### أهمينة اللروالية المتصللة:

أَكَّلُه العلماء من أثمة الحديث وغيرهم أهمية التصال رواية السَّند، وأنها شرطُّ الصحة الحديث؛ لأن الانقطاع يعني أنَّ هناك حلقة مفقودة من سلسلة الإسناد، ولا يُعرَف ما حالُ ذلك المفقود فيُرَد الحديث بسببه؛ مع ألَّ المفقود أو السَّاقطُ يُحْتَمل أن يكون ثقةً، كما

<sup>﴿</sup>١١) توضيح الأفكار: (١١/ ٥ ١٦)، النكت علين كتاب ابن الصلاح: لابن حجر: (١١/ ٥ ١١٥).

<sup>(</sup>١٢) علوم الحليث: عن: ١٩١.

<sup>(</sup>١١) توضيح الأفكار: (١١/ ١٠٣٠)، فتح المعفيث: اللسخالوي: (١١/ ٢٢ ـ ١٢٢١).

<sup>(</sup>٤) النظر: هإرشادطانب الحقائق، ص: ٧٠.

يُحْتَمل أَن يكون ضعيفاً على حدِّ سواء، وإنما رُدَّ حديثُه احتياطاً للسُّنَّة أن يدخل فيها ما ليس منها (١).

وقد عَبَّر عن هاذا الأَمْرِ الإمامُ الشافعيُّ ـ رحمه الله تعالى ـ بعد أن ذَكَر من يُقْبَل حديثه من الرواة؛ فقال: «ويكون هاكذا مَن فوقه مِمَّن حَدَّثه حتى ينتهي موصولاً إلى النبي ﷺ، أو من انتهى به إليه دونه؛ لأن كلَّ واحدٍ منهم مثبتُ لمن حَدَّثه على من حَدَّث عنه»(٢).

وكذلك قال المحدِّثُ عبد الله الحُمَيْدِي: «فإن قال قائلٌ: فما الحديثُ الذي يثبت عن رسول الله ﷺ ويلزمنا الحُجَّةُ به؟ قلت: هو أن يكون الحديثُ ثابتاً عن رسول الله ﷺ، مُتّصِلاً غيرَ مقطوع، معروف الرجال». . (٣٠).

# طُرُق تحمُّل الرواية المتصلة:

# ١ - تَحَمُّلُ الْحَدِيْثِ:

لغةً: التجمُّل: مصدرُ: تَحمُّل يَتَحَمَّلُ تَحَمُّلُ. معناه: بَجلَّد وصَبَر.

واصطلاحاً: هو تَلَقِّي الحديثِ وأخذُه عن الشيوخ.

## ٢ \_ الأَدَاءُ:

لغة : الأَدَاء في اللغة : اسم مصدر، من فِعْل (أَدِّي يُودِّي تأدية وأداة).

ومن معانى (الأداء): الإيصال: أَدَّاه تأديةً، إي: أَوْصَلَه، والاسم: الأداء (٤).

فكأنَّ الشيخ عندما يُوَّدِّي الحديثَ لطُلاَّبِه يُوْصِله إليهم.

واصطلاحاً: هو تبليغُ الحديث بصورةٍ من صُوَرِ الأداء والتحمُّل بأحد ألفاظ الأداء مثل: «سَمِعْتُ» أو «سَمِعْنا» «حَدَّثني» أو «حَدَّثنا» أو «أَثْبَانِي» أو «أَثْبَانَا» أو «أَثْبَانَا» أو «أَثْبَانَا» أو «قَلْ» أو «قَلْ» أو «أَثْبَانَا» أو «قَلْ» أو «أَنْبَانَا» أو «قَلْ» أو «أَنْبَانَا» أو «قَلْ» أو «أَنَّ

<sup>(</sup>١) التأسيس في فن دراسة الأسانيد: للدكتور عمر إيمان أبو بكر: ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الكفاية: ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) القاموس المحيط.

ويُشْتَرَطُ في المُحدِّث المُؤدِّي لِمَا تحمَّله أن يكون عند أدائه قد بَلَغ أهليةَ الأداء حتى يُقْبَل منه ويُحْتَجَّ بحديثه.

والأهلية هو أن يكون المؤدِّي: مسلماً، بالغاً، عاقلاً، سالماً من أسباب الفِسْق وخَوارِم المُرُوْءَة، ضابطاً.

## أهميّة التعبير عن كيفية التحمل:

إِنَّ الألفاظ المستخدمة في التعبير عن كيفيَّة التحمُّل لها أهميَّةٌ كبيرةٌ، وليست مجرَّدَ الفاظِ تُسوَّد بها الصفحاتُ.

يقول أستاذُنا الشيخ الدكتور نور الدين عِثْر \_حفظه الله وأمتع به \_: "إنَّ لهاذه الاصطلاحات صلةً قويّةً بالهدف الأساسي لهاذا العِلْم، أي: معرفة المقبول والمردود، ومن أوجه ذلك:

 ١ ـ أنَّها تُعَرِّفنا الطريقة التي حَمَل بها الراوي حديثه الذي نبحثه فنعلم هل هي صحيحة أو فاسدة ، وإذا كانت فاسدة فقد اختل أحدُ شروط القبول في الحديث .

٢ - إنَّ الرَّاوي إذا تحمَّل الحديث بطريقة دنيا من طُرُق التحمُّل ثمَّ استعمل فيه عبارة أعلى، كأن يستعمل فيما تحمَّله بالإجازة (حَدَّثنا) أو (أخبَرَنا) كان مدلِّساً، وربَّما اتَّهمه بعضُ العلماء بالكذب بسبب ذلك.

قال الحافظُ ابن حجر رحمه الله تعالى: «ويلتحق بالتدليس ما يقع من بعض المحدِّثين من التعبير بالتحديث أو الإخبار عن الإجازة مُؤهِماً للسَّماع، ولا يكون سَمِع من ذلك الشيخ شيئاً. . وممَّن وُصف بالتدليس من صرَّح بالتحديث في الوجادة، أو صرَّح بالتحديث لكن تجوّز في صِيْغَة الجمع، فأَوْهَم دخولَه، وليس كذلك»(١).

ثمّ بيَّن الحافظ ابن حجر من فعل ذلك من أهل المرتبة الأولى، منهم: (أبو نُعَيْم

<sup>(</sup>١) تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس: ص: ١١ ـ ١٢.

الأَصْبَهاني): كانت له إجازةٌ مِن أُناسٍ أدركهم ولم يَلْقهم، فكان يروي عنهم بصيغة (أُخْبَرَنا) ولا يبيِّن كونها إجازةً.

ومنهم: (إسحاق بن راشد الجَزَرِي): كان يُطْلِق (حدَّثنا) في الوِجَادة، فإنَّه حدَّث عن الزهري، فقيل له: أين لَقِيْتَه؟ قال: مَرَرْتُ ببيت المَقْدِس، فوجدتُ له كتاباً.

ومنهم: (محمَّد بن عمران بن موسئ المَرْزُبَاني) الكاتب الإخباري: كان يُطْلِق التحديثَ والإخبار في الإجازة ولا يبيِّن (١٠).

# طُرُق تحمُّل الرواية المتصلة وألفاظ أدائها:

لا يَخْفَىٰ علىٰ كلِّ مَن له عناية بعلوم الحديث، أنَّ معرفة طُرق تلقي الحديث وأدائه، لها أهمية كبيرة عند نُقّاد الحديث، ولذلك وضعوا مصطلحات خاصّة، تُحدِّد كيفية التحمُّل والأداء، حتىٰ يمكن لعلماء الحديث الحُكم علىٰ رواية ما بأنها صحيحة ، أو غيرُ صحيحة ، ومتصلة ، أو منقطعة .

وقد كانت لدِقة علماء الحديث في استعمال صِيَغ الأداء قيمتُها في توضيح درجة رواية الراوي وفي علاقته بشيخه، وأمانته في التبليغ عنه بالوجه الذي تحمَّل به، فمن خلال أمانة الراوي ودِقَّته ـ في مراعاة اصطلاح المحدَّثين في الرَّبط بين طُرُق التحمُّل وصِيَغ الأداء وتفريطه في ذلك ـ يستنتج المعدَّلُ والجارحُ من العلماء اتصال الرواية أو انقطاعها، وكيفية التلقي؛ ومن هاذه الأمور ظهرت أهميةُ طُرُق التحمُّل وصِيَغ أدائها.

وطرق تحمُّل الرواية ثمانية أقسام \_ ولكل طريقة من طرق التحمل لفظٌ مناسبٌ \_ مرتَّبة حسب الأهمية، نعرَّف كُلَّا منها فيما يلي:

# ١ - السَّمَاعُ من لفظ الشَّيخ:

وهو أحدُ طُرُقِ تحمُّلِ الحديث الثمانية، وأعلاها عند الجماهير.

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٢٢٦، و«مناهج المحدّثين العامة والخاصة» ص: ٨٥ ـ ٨٦.

قال الخطيب البغداديُّ: «من أرفع عبارات التحمُّل أن يقول الراوي: سمعتُ». وذلك أن يحدُّث الشيخُ بمَرْوِيَاته سواءٌ من حفظه، أو من كتابه، والتلاميذُ يسمعونه. أَلْفَاظ الأَدَاء:

أمَّا لفظُّ الأداء الذي يستخدمه السَّامخُ، فقد قال الإمام النَّووي: "قال القاضي عِيَاض: لا خِلاقَ أَنْهُ يجوز في هالذا للسَّامح أن يقول في روايته: (حدَّثنا) و(أخبرنا) و(أنبأنا) و(سمعتُ فلاناً) و(قال لنا) و(ذكر لنا).

قال الخطيبُ: أرفعها: (سمعتُ)، ثم (حدَّثنا)، (حدَّثني)، ثم (أخبرنا)، وهو كثيرٌ في الاستعمال، وكمان همذا قبل أن يشيع تخصيصُ (أخبرنا بالقراءة على الشيخ)، قال: ثم (أنبأنا) وهو قليلٌ في الاستعمال.

قال الشيخ: \_ أي ابنُ الصَّلاح \_: (حدَّثنا) و(أخبرنا) أرفعُ من (سمعتُ) من جهةِ أخرى، إذ ليس في (سمعتُ) دلالةٌ على أن الشيخ رواه إيّاه بخلافهما، وأمّّا (قال لنا فلانٌ)، أو (ذكر لنا فلانٌ)، فه: (حَدَّثنا)، غير أنه لائقٌ بسماع المذاكرة، وهو به أشبه من (حَدَّثنا)، وأوضح العبارات: (قال) أو (ذكر) من غير (لي)، أو (لنا).

وهو أيضاً محمولٌ على السماع إذا عُرِفَ اللَّقاء... لا سِيْما إن عرف أنه لا يقول: (قال) إلاَّ فَيما سَمِعَه منه، وخَصَّ الخطيبُ حَمْلَه على السَّماع به، والمعروفُ أنه ليس بشرطه (٢٠).

وهناذه الطريقُ تنقسم إلى:

#### أ\_إملاء:

ويُقْضَدُ به أَنْ يَتَخذ المحدَّثُ مَوْعِداً محدَّداً يجتمع إليه فيه طلابُ الحديث، يقوم بينهم ويُعلي عليهم الحديث وهم يكتبون، وبعد أَنْ يَقْرَعُ من إملائه يُقالِل ما أملاه لإصلاح ما يُمكِّن أَنْ يَقْع فيه مِن الخطأ.

<sup>(</sup>۱) تدريب الراوي: (۱/ ۱۰).

وقد جُمِعَتْ أمالي عددٍ كبيرٍ من المحدَّثين في كتبٍ ومصنَّفاتٍ حِديثيَّةِ سُمُّيَتْ بـ: «الأمالي» منها:

١ - الأمالي: لأبي الفضل محمد بن ناصر السَّلامي (المتوفئ سنة ٥٥٠ هـ).

٢ ــ الأمالي الشارحة لمفردات الفاتحة: لعبد الكريم بن محمد القُزويني الرافعي (المتوفئ سنة ٦٢٣ هـ)، وهي ثلاثون مجلساً أملئ فيها ثلاثين حديثاً بأسانيدها وتكلم عليها وشرَحها.

٣ ـ الأمالي: لأبي عبد الله المَحَامِلي الحسين بن إسماعيل (المتوفئ سنة ٣٣٠ هـ)،
 وهي في سنة عشرَ جزءاً.

٤ - الأمالي: لابن بشران أبي القاسم عبد الملك بن محمد (المتوفئ سنة ٤٣٠ هـ)
 وغيرهم.

#### ب ـ التحديث من غير إملاء:

أي: بسَرُد الحديث متتابعاً. وهالمه الصُّورة هي الأكثر شيوعاً.

وفي الحالَيْن يُمكن أن يكون تحديثُ الشيخ من حفظه أو من كتابه.

كما أنَّ الإملاء أعلى من التحديث من غير إملاء لِمَا فيه من شِدَّة التَّحَرِّي والضَّبْطِ.

ويجوزُ لمن تحمَّل بالسَّماع أن يؤدِّي بقوله: (حدَّثَنا)، أو (أَخْبَرَنا)، أو(أَنْبَأَنا)، أو (أَمْلَىٰ عَلَيْنا)، أو (سَمِعْتُ مِنْ قُلَانٍ)، أو(قالَ لِنا فُلاَنٌ)... أو ما شاء من الألفاظ التي تعبَّر عن تحقُّق السَّماع<sup>(۱)</sup>.

# ٢ - القِراءة على الشيخ:

يُسَمِّيها بعضُ المحدُّثين: «العَرْضُ»، إذ إنَّ القارئ يَعْرِضُ ما يقرؤه على الشيخ كما يُعْرَض القرآنُ على المقرئ، والرّواية بها صحيحةٌ وجائزةٌ عند جُمهور العلماء، لا خلاف

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث»: ص: ٣٠٢ ـ ٣٠٣.

عندهم في الاعتداد بها عند من يعتدُّ به عند أهل الفنِّ. وذلك سواء أكان الرواي يقرأ من حفظِه أم من كتابِه، أم سمع من غيره يقرأ على الشيخ، بشرطِ: أن يكون الشيخُ حافظاً لِمَا يُقْرَأُ عليه، أو يقابل على أصله الصحيح، وسواء أكان أصلُه بيده أم بيد ثقة آخَرَ.

#### ألفاظ الأداء:

وإذا أَراد أَن يحدُّث بما تحمَّله بالقراءة على الشيخ جازَ أن يقول: (قرأتُ)، أو (قُرِئَ على فلان وأَنا أسمع فأقَرَّ به)، أو (أَخْبَرَنا)، و(حَدَّثَنا قراءةً عليه).

# ٣ \_ الإِجَازَة:

لغة: الإذن.

قال الفَيْرُوزآبادي: «استجاز: طلب الإجازة، أي: الإذن»(١).

وقال الزَّيْيِدِيُّ: «ومن المجاز: استجاز رجلٌ رجلاً: طلب الإجازةَ، أي: الإذنَ في مَرْوِيًاته ومسموعاته، وأجازه فهو مُجَازٌ.

والمجازات: المَرْوِيَّات.

والإجازة: أحدُ أقسام الأخذ والتحمُّل» (٢).

وقال: ابنُ الصَّلاح: «ومعنى الإجازة في كلام العرب مأخوذٌ من جواز الماء الذي يُسْقَاه المالُ من الماشية والحرث، يقال منه: استجزتُ فلاناً فأجازني، إذا أسقاك ماءً لأرضك أو ماشيتك».

كذلك طالبُ العلم، يَسْأَل العالمَ أَن يُجيزه عِلْمَه، فيُجيزه إيَّاه (٣).

واصطلاحاً: وبناءً على هلذا التعريف تكون صورةُ الإجازة كمايلي:

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ١٦٣ ـ ١٦٤.

«هي إذنُ الشيخ للطالب أن يرويَ عنه حديثاً أو كتاباً، من غير أن يَسْمَعَ ذلك منه، أو يَقْرَأ عليه»(١٠).

وقال ابنُ جَماعة: «الإجازةُ إذنٌ، وَصورَتُها: أن يقول الشيخُ لأحدِ طُلاَّبه: «أَجَزْتُ أن ترويَ عني كذا» (٢).

# ٤ \_ المُنَاوَلَةُ:

لغة: العطية: يقال: أنالَ فلانٌ فلاناً الشِّيءَ، أي: أعطاه إيَّاه (٣).

واصطلاحاً: إعطاءُ الشَّيخ الطالبَ شيئاً من مَزْوِيَّاتِه مع إجازَته له به، صريحاً أو كِنايةً (٤).

#### أنواعها:

# ١ ـ المُناولةُ المَقْرونةُ بالإجازةِ:

ومِن صُورِها: أن يَدْفَع الشيخُ إلى الطالب أَصْلَ سَماعِه، أو فَرْعاً مقابَلاً به ويقول: هاذا سَماعي أو روايته عني، ثمَّ رُدَّه إليَّ أو نحو هاذا (٥). نحو هاذا (٥).

# ٢ ـ المناولَةُ المُجَرَّدَة عن الإجازةِ:

ومن صُورها: أن يُناول الشيخُ الكتابَ إلى الطالبِ ويقول: هـٰذا حديثي، أو من سَماعاتي، ولا يقول له: ارْوِه عنِّي، ولا أَجَزْتُ لك روايتَه: ونحو ذلك (٦).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٩١/٢).

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح المغيث» (٢/ ٩٩) و «توضيح الأفكار» (٢/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «علوم الحديث» ص: ٢١٤ «تدريب الراوي» (٢/ ٤٥)، و «فتح المغيث» (٢/ ١٠١) .

<sup>(</sup>٦) انظر: «علوم الحديث؛ ص: ٢١٥ و «تدريب الراوي» (٢/ ٥٢)، و «فتح المغيث؛ (٢/ ١١٦).

كيفية العبارة عن الرّواية بالمناوَلَة والإِجَازَة: .

١ - الصحيحُ المختارُ الّذي عليه عملُ الجمهور وأهل التّحرِّي أن يقول: أخبرنا فلانٌ مُناولةً وإجازةً، أو: أخبرنا مُناولةً، أو أخبرنا إذناً، أو في إذنه، أو فيما أذِنَ لي فيهِ. . .

أو يقول: أجازَ لي فُلانٌ، أو أجازني فلانٌ كذا وكذا... وما أشبه ذلك منَ العباراتِ (١٠٠.

٢ ـ وَرَد عن الإمام الأوزاعيِّ تخصيصُ الإجازة: بـ (خَبَرنا) التَّشديد، والقراءة عليه (أخبرنا) (٢٠).

٣ - اضْطَلَح قومٌ من المتأخّرين على إطلاق: (أنبأنا) في الإجازة، وإليه نحا الحافظُ أبو بَكْر البَيْهَقِيِّ (٣).

على الحاكم: «الذي أختارُه وعَهِدْتُ عليه أكثر مشايخي وأثِمة عصري أن نقول فيما عُرِضَ على المُحَدَّثِ، فأجاز له روايتَه شِفَاهاً: (أنبأني)، وفيما كتَب إليه المُحَدَّثُ: (كتَب إلى فلانٌ)<sup>(1)</sup>.

التَّعبيرُ عن الإجازَة: بـ: (أخبرنا فُلانٌ، أنَّ فلاناً حَدَّثَهُ، أو أخبره)، واختاره الخَطَّابيُ، أو حَكَاه.

قال ابنُ الصَّلاح: وهـٰذا اصطلاحٌ بعيدٌ عن الإشعارِ بالإجازَة (٥) وقال النَّوويُّ: وهو اصطلاح ضعيف (٦).

٦ - عَبَّرُ الرُّواةُ المتأخِّرون عن الإجازةِ الواقعةِ في رِواية من فوق الشَّيخ المُسْمِع

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث» ص: ٢١٦، و «تدريب الراوي» (٢/٥٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ٢١٦، و «تدريب الراوي» (٢/ ٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: "إرشاد طلاب الحقائق" ص: ١٥٣، و «تدريب الراوي» (٢/٥٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ٢٦٠، و «علوم الحديث» ص: ٢١٤.

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث: ص: ٢١٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: «إرشاد طلاب الحقائق» ص: ١٥٤.

بكللمة: (عَنْ)، فيقولُ أحدُهم إذا سَمِعَ على شيخٍ بإلجازته عن شيخه: (قرأت على فُلانٍ عن فلانِ)<sup>(١)</sup>.

## ه \_ المكاتبة:

لغةُ: (المكاتبةُ): المُخاطبةُ بالكتابة.

واضطلاحاً: هي ألا يَكُتُبُ الشَّيخُ إلى الطالب شيئاً من حديثِه، غائبًا كان أو حاصراً، بخطُّه أو أهره، وهي نوعان:

١ ــ أَنْ تَشَجَرُه المُكَاتَبَةُ عن الإجازَة: كأن يكتب له بعض الأحاديث ويُرسِلها له
 ولا يُجيزه بروايتها.

لا حان تقتون بها: كأن يقول: أجرتُ لك ما كتبتُهُ لك، أو ما كَتَبتُ به إليك، أو نحر ذلك من عبارات الإجازة.

#### حُكم الرواية بها:

القا المجَرَّدةُ فقد منح الروايةَ بها قومٌ، وأجازها آخرون، وهو الضّحيحُ المشهورُ
 بين أهل الحديث.

لاح وأثنا المقرونة بالإجازة فالرواية بها صحيحة، وهي في الضّحّة والقوّة شبيهة بالكناولة المقترنة بالإجازة (٢).

ويكفي في ذلك أن يعرفَ المكتُوبُ إليه خَطَّ الكاتِب وإن للم تَقُم البَيَّةُ عليه.

ومِينَ النَّالِسِ مَن قالَ: الخَطُّ يُشِيبهُ الخَطَّ، فلا يجوزُ الاعتماد عليه.

قال ابنُ الطَّلَاحِ: وهالما غيرُ مَرضِيٍّ؛ لأنَّ ذلك نادرٌ، والظَّلَاهِرُ أَنَّ خَطَّ الإنسانِ لا يَشْتَبِهُ بغيره، ولا يقعُّ فيه إلْبالسُّ<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٢١٤، وافتح المغيث (١٩/٨).

<sup>(</sup>٢) الظلو: «المنحلَّث الفاصل» ص: ١٤٤٠.

<sup>(</sup>١) انظر: اعلوم الحديث أض: ٢٠٨.

ذهب غيرُ واحدٍ من عُلماءِ الْمُحدِّثينَ وأكابرِهِم، منهم: اللَّيثُ بْنُ سَعْد، ومنصورٌ [أي: ابن المُعْتَمِرِ ] إلىٰ جَوازِ إطلاقِ: (حَدَّثنا) و(أَخْبَرنا) في الرَّواية بالمُكاتَبَةِ (١٠).

قال ابنُ الصَّلاح: والمختارُ قولُ من يقولُ فيها: (كَتَب إليَّ فُلانٌ) قالَ: (حَدَّثنا فُلانٌ بكذا وكذا).

وهاذا هو الصَّحيحُ اللَّاثقُ بمذاهبِ أهل التَّحرِّي والنَّزاهَةِ، وهاكذا لو قال: (أَخْبَرَني به مُكَاتَبَةً) أو كِتَابَةً، ونحو ذلك مِنَ العبارات.

# ٦ \_ الإعْلامُ:

لغةً: مَصْدَر: «أَعْلَمَ»، أي: «أَخْبَرَ».

واصطلاحاً: أن يُعْلِم الشيخُ الطالبَ بأنَّ هاذا الحديثَ أو الكتابَ روايتُه أو سَمَاعُه من فلانٍ، أي من غير أن يقولَ: «ارْوِهِ عَنِّي»، أو «أَذِنْتُ لك في رِوَايَتِه»، أو نحو ذلك.

وقد ذَهَب بِعضُ أَثمَّة الأصول، واختاره ابنُ الصلاح إلى أنه لا تَجُوْز الروايةُ بذلك؛ لأنه يَجُوْز أن يكون فيه خَلَلٌ يَمْنَع من روايته عنه (٢).

وَذَهَب كثيرٌ من المحدِّثين والفقهاء والأُصوليِّين إلى جواز الرواية لِمَا تحمَّله بالإعلام من غير إجازةٍ، ورَجَّحه الرَّامَهُرْمُزِي.

وقال القاضي عِيَاض: «صحيحٌ؛ لا يقتضي النظرُ سواه؛ لأنَّ مَنْعَه أنْ لا يحدُّث بما حدَّثه، لا لِعلَّة ولا رِيْبة في الحديث لا يؤثِّر؛ لأنَّه قد حدَّثه فهو شيءٌ لا يرجع فيه "(٣).

ووجهُ هـٰذا: إنَّ التحمُّلَ قد صَحَّ بالإجازة لِمَا فيها من إخبارٍ على سبيل الإجمال، و«الإعلام» فيه نفسُ المعنى، بل هو أقوى، حيثُ أشار إلى الكتاب بعينه وقال: «هـٰذا سَمَاعى من فلانِ».

<sup>(</sup>۱) انظر: «المحدّث الفاضل» ص: ٤٣٩ ـ ٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ١٧٥ \_ ١٧٦، و «الإلماع» ص: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإلماع» ص: ١١٠.

# ٧ - الوِجَادَة:

لغةً: الوِجَادة \_ بكَسْر الواو \_ مصدرُ (وَجَدَ) أي: أَذْرَكَ. وهو مُوَلَّدٌ غيرُ مسموعٍ من العرب(١).

واصطلاحاً: هو أن يَقِفَ الطالبُ علىٰ كتابِ شخصٍ فيه أحاديثُ يرويها بخَطِّهِ ولم يَلْقَه، أو لَقِيَهُ ولكن لم يَسْمَعْ مِنْهُ ذلك الَّذَي وَجَدَه بِخَطِّهِ، ولا لَهُ منهُ إجازَةٌ ولا نحوها(٢).

# حكم الرُّواية بها:

نُقِلَ عن معظم المُحدِّثين والفقهاء المالكيِّين وغيرِهم: أنَّهُ لا يَرَوْنَ العملَ بذلك.

وعن الإمام الشافعيِّ وطائفة مِنْ نُظَّار أصحابِه جوازُه.

وقَطَع بعضُ المحقِّقين من الشَّافعيِّين بوُجُوبِ العَمَلِ بها عند حُصولِ النَّقة.

قال ابنُ الصَّلاح: «وما قَطَع به، هو الَّذي لا يتَّجهُ غيرُه في الأعصارِ المتأخِّرةِ، فإنَّهُ لو توقف العملُ فيها لانسَدَّ بابُ العمل بالمنقول، لتَعَدُّر شرطِ الرُّواية فيها»(٣) وقال النَّووي: «وهاذا هو الصحيح»(٤).

#### ألفاظ الأداء:

١ سوألفاظ الأداء أن يقول الرَّاوي: (وَجَدْتُ بخطً فُلانٍ)، أو: (قرأتُ بخطً فُلانٍ، أو: (قرأتُ بخطً فُلانٍ، أو: في كتاب فلانٍ بخَطِّهِ: أخبرنا فلانُ بن فُلانٍ)، ويذكر شيخَه ويسوقُ سائِرَ الإسناد والمَثن (٥).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث: ص: ٢١٠.

٣ - ورُبَّهَما ذَلَسَ بعضُهُم فَلَكِر اللَّذِي وَجَدَ خَطَّلَهُ وقال فيه: عن قُالانِ ، أبو قال فالانْ (١٠٠) ،
 قال البنُ الطَّلاح : وذالك تدليسٌ قبيخ .

٣ ــ وجازف بَعْضُهُم فأطلقَ فيه: (حَلَّثَنا) و(أَخْبَرَنا). قال الهنَّ الضَّلاج: والثَّقِف ذالك علي فاعلِه (\*).

﴿ وَإِذَا وَجَد حديثاً فِي تَأْلَيْف شخصٍ وليس بِخَطَّهِ، فللهُ أَن يَقُول : ( < كَكَبَرَ قُالانْ) أَلُو : ( < كَنَكَر قَالانْ عِن قُالِانِ) .</li>
 ﴿ قَالَ فَلانٌ ٱلْحَبْرِينَا قُالانٌ) أَلُو : ( < كَنَكُر فَالانْ عِن قُالِانِ) .</li>

هنذا كُلُه إذا وَثِقَ بِاللّهُ خِطُّ المَلْكُورِ، أَلُو كِتَائِنُهُ، فَإِنْ الم يكن كَذَالِكُ فَلِيقُلِ: (بَلَغني عِن غُلانِ)، أَلُو: (لوَجَلْتُ عِن غُلانِ)، أَلُو نحو ذَلك مِنَ العبارات. . . أَلُو (قَرَأْتُ فِي كَتَابِ ظَلانِ بِخَطُّهِ)، أَلُو(أَخْبَرَنِي ظلانُ أَنَّهُ بِخَطُّهُ)، أَلُو يقول: (لوَجَلْتُ فِي كِتَابِ ظَلْنَتُ أَنَّهُ بخطَّ غُلانِ). أَلُو: فِي كَتَابٍ ذَكَرَ كَائِبُهُ أَلَّهُ فِلانُ البِنُ فِلانِ، أَلُو: فِي كَتَابِ فِيلَ: إِنَّهُ بِخَطَّ فِلانِ ".

عاإذا أراد أن يَنْقُلُ من كتابٍ منسوب إلى مُصَنْف فلا يَقُل : (قال قُلانٌ كذا وكذا)
 إلا إذا مَرْفِينَ بِصِحَة النَّسُخَة، بأن قابَلَها، هو أبو ثِقَةٌ غيرُهُ بأصولٍ مُتَعلَّدَةٍ، وإذا الم يُوجَد ذالك ونحرَّهُ فَلْيَقُل : (بَلَغني عن قُلانِ أَنَّهُ ذَكَرَ كندا وكذا)، أو: (وَجَدْتُ فِي نُسْخَة مِن الكتابِ الفلانِيُّ). وما أشبه هنذا مِن الجباراتِ (\*).

قال ابنُ الصَّلاج: الوقد تَسَامَحَ أَكَثَرُ النَّاسِ فِي هِلذِهِ الأَرْمِانِ بِإِطَلاقِ اللَّفظِ الجازِم فِي ذلك مِن غير تَحِرُّ وَتَكَبُّتُ ، فَيُطَالِعُ أَحَدُهُم كِتَاباً منسوباً إلى مُصَنَّف مُعَيِّن، ويَنْقُرُلُ منه عنه مِن غيرِ أَن يَثِقَ بصحَةِ النُّسْخَةِ، قائلاً: (قال قُلانٌ كذا وكذا)، أو: (فَكَرَ قُلانٌ كَذَا وَكَذَا)

**فإنْ كان المُطالِعُ عِالِماً فَطِناً، بحيث لا يخفي عليهِ في الغَالِبِ مواضعُ الإسقاطِ** 

 <sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ١١١.

<sup>(</sup>٢) المصلور السابق: ص: ٢١١.

<sup>(</sup>٣) المصدر الساليق: ص: ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدرالسابق: ص: ٢١٥.

والسَّقطِ وما أُحِيلَ عن جهتِه من غيرها، رَجَوْنا أن يجوزَ إطلاقُ اللَّفْظِ الجازمِ فيما يحكِيه من ذلك، وإلى هاذا، فيما أحسب، استروح كثيرٌ من المُصَنِّقينَ فيما نقلوهُ من كُتُب النَّاس»(١).

قال الحافظ السَّخَاوِيُّ: ويَلْحَقُ بذلك ما يُؤجَدُ بحواشي الكُتُب مِن الفوائِد والتَّقييدات ونحو ذلك، فإن كانت بخطِّ معروف فلا بأس بنقلها وعَزْوِها إلى مَن هي له، وإلا فلا يجوزُ اعتمادُها إلا لِعَالِم مُتَيَقِّن، ورُبَّما تَكُونُ تلك الحواشي بخطِّ شَخْصٍ وليست له، أو بعضها له، وبعضُها لغيرِه، فيشتبه ذلك على ثاقِله بعزوِ الكُلُّ لواحدِه(٢).

# ٨ - الوصيّة:

لعة: مصدرٌ من «وَصَّىٰ» أي: عَهِدَ إليه (٣).

واصطلاحاً: هي أن يُوصِيَ المحدِّثُ عند موته أو سَفَره أن تُذْفَع كتبهُ التي يرويها لشخص، قريب أو بعيدِ<sup>(٤)</sup>.

#### حكم الرّواية بها:

أجاز بعضُ العلماء للمُوْصَىٰ أن يروي عن المُوصِي بذلك الكتاب، وهو شبية بـ: (المناولة) و(الإعلام).

ومَنَع آخِرون، والصوابُ: أنه تجوز الروايةُ بالوصية؛ لأنها تتضمَّن (الإعلامَ) مع (الإجازة)؛ لأنه لو لم يكن الشيخُ على ثقةٍ من روايته لما أجازَ له أن يوصي برواية كتابه.

#### ألفاظ الأداء:

ومن ألفاظ الأداء في (الوصية) أن يقول الراوي: (أوصى إليَّ فلانٌ بكتابِ كذا)، أو: (حدَّثني فلانٌ بالوَصِيَّة).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: (٢/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط.

 <sup>(</sup>٤) انظر: «المحدث الفاصل» ص: ٤٩٩ ـ ٤٦٠، و«علوم الحديث» ص: ١٧٧، و«تدريب الراوي»
 (٢/ ٥٩ ـ ٠٠).

## أنواع تسمية رواية فَقْد الاتَّصال في الحديث النبوي

إذا كان سببُ الطَّعن في الرواية هو اختلالُ الاتّصال فإنَّ الحديث النبوي له أربع تسميات هي: المنقطعُ، المُرْسَل، المُعَلَّق، المعضل:

#### الأول: المنقطع:

هو الحديثُ الذي سَقَط من رواته واحدٌ قبل الصحابيّ في موضع واحدٍ، أو مواضعَ متعدّدةٍ، بحيثُ لا يزيد الساقطُ في كلّ منها على واحدٍ، وبشرطِ أن لا يكون الساقطُ في أوّل السّند.

وعلى هاذا التعريف جُعِلَ (المنقطعُ) مختلفاً عن سائر أنواع الانقطاع، حيثُ خرج بقولهم: «سقوط الواحد» المُعْضَلُ، و«بما قبل الصحابي» المُرْسَلُ، و«بشرط أن لا يكون الساقط في أول السند» المُعَلَّقُ (١).

وهـُـذا التعريفُ رَجَّحه الحافظُ ابن حجر (٢)، وهو ما دَرَج عليه المتأخِّرون.

الثاني: المُرْسَل:

هو ما رَفَعه التابعيُّ إلى رسول الله ﷺ قولاً أو فعلاً أو تقريراً، صغيراً كان التابعيُّ أو كبيراً، بشرطِ أنه لم يكن سمعه من النبي ﷺ (٣٠).

وعلى هاذا المعنى اقتصر المتأخِّرون، فهم لا يُطلِقون (المُرْسَلَ) إلا بهاذا المعنى.

أمًّا المتقدِّمون فأكثر ما يُطلِقون (المُرْسَلَ) فيما ذكرناه، وقد يُطلِقونه بمعنى (المنقطع) أيضاً، وعلى هاذا جرى الخطيبُ البغدادي، وهو مذهبُ الفقهاء والأصوليين (٤٠).

شرح المنظومة البيقونية: ص: ٩٨، «منهج النقد»: ص: ٣٦٧ ـ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) نزهة النظر: ص: ٨٠ ـ ٨١.

<sup>(</sup>٣) شرح المنظومة البيقونية: ص: ١٠٥، «علوم الحديث»: ص: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الكفاية: ص: ٣٨٤.

الثالث: المُعَلَّق:

هو الحديث الذي حُذِفَ من مبدأ سنده واحدٌ فأكثر على التَّوالي ولو إلى نهاية السند(١).

وقد سُمِّيَ هلذا النوعُ من الحديث مُعَلَّقاً؛ لأنه بحذف أوله صارَ كالشيء المقطوع عن الأرض الموصول من الأعلى بالسَّقف مثلاً (٢).

الرابع: المُعْضَل:

هو الحديث الذي سَقَط من إسناده اثنان فصاعداً على التَّوالي.

أمًّا إذا سقط راوٍ واحدٌ من موضعٍ واحدُ أو مواضعَ متعدَّدةِ كان منقطعاً لا مُعْضَلاً (٣).

كيفية التحقق من الرواية المتصلة:

يتحقَّق اتصالُ الرواية بأحد الأمور التالية:

الأول: العِلْمُ بمُعاصَرة التلميذ للشيخ، أو المعاصرة مع اللَّقاء بينهما، أو اللَّقاء مع السَّماع منه، على اختلاف بين أهل العلم في ذلك، وأصَحُّ الأقوال الذي عليه الجُمهورُ أنه يشترط اللَّقاءُ بينهما، فإذا لم يُعاصِر كلُّ منهما الآخرَ، أو عُلِمَ عدمُ اللَّقاء بينهما، أو حمل روايته عنه بأيِّ وجه كانت؛ فهي على الانقطاع.

الثاني: النَّظَرُ إلى صِيَغ الأداء التي ذكرناها، والتي تفيد اتصالَ الرواية، ولكي تفيد هـُـذه الصِّينَةُ الاتصالَ لابُدَّ من تحقُّقِ أمرين:

١ - أن يكون الكتابُ الذي وردت فيه هذه الصَّيَغُ عُني به عند طبعه، أو حُقِّقَ تحقيقاً جيداً، وإنما قلتُ ذلك؛ لأن بعض الكتب تكون قد طبعت بطبعاتٍ رديئةٍ؛ إمَّا لأنَّ الأصل الذي طبع منه هذا الكتاب غيرُ مقابَلٍ في الأصل بأصولٍ صحيحةٍ، أو أنَّ الذي تولَّىٰ تحقيقَ

<sup>(</sup>١) شرح المنظومة البيقونية: ص: ١١٢، و «نزهة النظر» ص: ٧٧، و «إرشاد طلاب الحقائق» ص: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) منهج النقد: ص: ٣٧٥.

 <sup>(</sup>٣) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ١٨٥)، و «شرح المنظومة البيقونية»: ص: ١٠٠.

الكتاب غيرُ مؤهّلٍ لذلك لجهله أصولَ التحقيق وعدم معرفته بمصطلحات الكتابة عند المتقدّمين، أو أنه غير مهتم بالموضوع، وإنما قصده التجارة بالكتاب دون الاهتمام بالجوانب العلمية، ومثل هاذه الكتب لا يُوثَق بما فيها من الصّيغ لوُجود احتمالي قويّ بوقوع الخطأ في تغيير: (حَدَّثَنَا) موضعَ (عَنْ)، و(سمعتُ) موضعَ (قال) أو العكس.

٢ ـ أن يكون الراوي الذي استخدم هاذه الصيغة ممن يتأوَّلها على غير معناها، كالحسن البصري، الذي سمع من جماعة من الصحابة، وعن آخرين لم يُدرِكهم، وكان يتأوَّل فيقول: «حَدَّثنا وخطبنا، يعني قومَه الذي حَدَّثوا وخطبوا بالبصرة».

الثالث: التخريج الموسّع للحديث بجمع طُرقه ومتابعاته من مختلف مصادر السُّنَة حسب طاقة الطالب، وقد تيسَّر ذلك في الآونة الأخيرة بمعرفة كثير من الباحثين بطُرق تخريج الحديث، ووُجود الكتب المساعدة على ذلك ككتب الأطراف، والمعجم المفهرس، والفهارس المتنوّعة لمعظم مصادر السُّنة.

والهدف من جمع طُرق الحديث ومتابعاته هو معرفة الحديث المتصل من الحديث المنقطع.

الرابع: الرجوعُ إلى ترجَمَة رواة الحديث في كتب الرجال، فعادةً يذكر أثمَّةُ النقد في ترجَمة الراوي تاريخَ ولادته ووفاته، ومن سمع منهم، ومن لم يسمع منهم، وبيانَ حاله من التدليس والإرسال الخفي مع الإشارة إلى الأحاديث التي أُعِلَّتْ بسببه، وكُتبُ الرجال تتفاوَتُ في هاذا المجال، فكُلِّ كتابٍ منها يهتمُّ بجانبٍ مُعَيَّنٍ.

الخامس: النظرُ في الكتب المؤلَّفة في تخريج أحاديث كتب الفقه والتفسير، مثل: «نصب الراية لأحاديث الهداية» للزَّيْلَعي، و«التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير» للحافظ ابن حجر، وغيرهما من كتب أحاديث الأحكام، لما تمتاز به هذه الكتبُ من الإشارة إلى الطُرق، وذِكْرِ كلام أهل العلم على الحديث في بيان العِلَل أو دفعها، وغير ذلك من الفوائد التي لا يستطيع الطالبُ الوصولَ إليها إلا بصعوبة (١٠).

<sup>(</sup>١) التأسيس في فن دراسة الأسانيد: ص: ٥٩.

# الشرط الثاني: ألا يكون في الرواية تدليس الشرط الثاني:

هاذا الشَّرطُ مُهِمِّ وعلى غايةٍ من الخطورة؛ لِمَا فيه من الغُموض والخَفاء، ولِمَا للتدليس من أثرِ في قبول رواية الحديث أو رَدِّها.

تعريف التدليس:

لغةً: التدليس مأخوذٌ من الدَّلَس، والدَّلَسُ: الظُّلْمةُ أَو اختلاطُ النُّور بالظُّلمة، والتدليسُ إخفاء العيب والتمويه، ويقال: دَلَّس في البيع وفي كل شيء، إذا لم يبيِّن عيبَه.

واصطلاحاً: هو إخفاءُ عَيْبِ في الإسناد وتحسينٌ لظاهره (١٠).

والأولى منه بأنه: «التمويهُ في إسناد الحديث أوْ رواتِه» (٢).

وللتدليس أقسام كثيرة يأتي تعريف كلِّ منها في تعريف «التدليس» في الباب الرابع»(٣).

كيفية ثبوت التدليس: .

يثبت التدليسُ بمرَّةِ في حديثِ واحدٍ، وهو رأيُ الإمام الشافعي، والخطيب البعدادي، وغيرهما.

وبيان ذلك أنه بثبوت تدليسه مرة صار ذلك هو الظاهرُ من حاله؛ كما أنه بثبوت اللَّقاء مرة صار الظاهرُ من حاله السَّماع، وكذا من عُرِفَ الكذبُ في حديث واحد صار الكذبُ هو الظاهرُ من حاله، وسقط العملُ بجميع حديثه مع جواز كونه صادقاً في بعضه (٤).

الأمور المتفرّعة عن التدليس:

وهي: المُرْسَل الخفي، والمُعَنْعَن، والمُؤنَّن.

<sup>(</sup>١) تيسير مصطلح الحديث: ص: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: «أصول الجرح والتعديل»: ص: ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر صفحة: ٧٥٥.

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ٢٢٥ ـ ٢٢٦)، و«الكفاية»: ص: ٣٦٣ ـ ٣٦٤.

### وإليك تعريفَ كلُّ منها بالاختصار:

## الأول: المُرْسَل الخَفيّ:

هلذا نوعٌ مُهِمٌ عظيمُ الفائدة، دقيقُ المَسْلَك، إنما يدركه نقادُ الحديث وجهابذتُه، وبالاتّساع في الرواية، والجمع لطُرق الأحاديث مع المعرفة التّامّة؛ لأنه يخفئ على كثيرٍ من العلماء.

### تعريف المُرْسَل الخفي:

هو الحديثُ الذي رواه الراوي عمَّن عاصَرَه، ولم يسمع منه ولم يَلْقَه. وهو اختيارُ الحافظ ابن حجر<sup>(۱)</sup>، في حين لم يذكر ابنُ الصلاح<sup>(۲)</sup> والنَّووي<sup>(۳)</sup> في تعريفهم له: «المُّرْسَل الخفي» المعاصرة، وإنما ذكروا عدمَ اللَّقاء؛ وعدمَ السَّماع.

## الفرق بين المرسل الخفي والتدليس:

وأمَّا الفرق بين (المُرْسَل الخفي) وبين (التدليس) فوقع فيه كلامُ كثيرٍ لأثمة أصول الحديث، واختلفت فيه وجهاتهم، تبعاً لاختلافهم حول ما يُعتبر مندرجاً في المدلّس، وحاصل التفريق بينهما هو ما يلي:

١ ـ أن المدلس يروي عمَّن سمع منه أو لقيه ما لم يسمع منه بصيغة مُوْهِمة للسَّماع،
 وأمَّا المُرسِل فإنه يروي عمَّن لم يسمع منه ولم يلقه إنما عاصَرَه فقط؛ فهما متباينان.

٢ ـ أنَّ التدليس إيهامُ سماعِ ما لم يَسْمَع، وليس في الإرسال إيهامٌ، فلو بَيَّن المدلِّسُ أنه لم يسمع الحديث من الذي دَلَّسه عنه لصار الحديث مُرْسَلاً لا مُدَلَّسَاً.

٣ ـ أنَّ التدليس يتضمَّن الإرسال، في حين أنَّ الإرسال لا يتضمَّن التدليسَ.

<sup>(</sup>١) نزهة النظر: ص: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٩٢.

٤ - أنَّ العلماء ذَمّوا مَن دَلّس في الحديث، في حين لم يَذُمّوا مَن أرسل الحديث (١).

ويبدو في هاذين النوعين: (المدلّس)، و(المُرْسَل الخفي)، دِقّةُ المُحدُّثين المنهجية، ويظهر ما انتهوا إليه من غاية البراعة والجِذق، حيث فَرّقوا بين (التدليس) وبين (المُرْسَل الخفي) بالنظر إلى طبيعة الأداء في كلُّ ومقصده، فمَن قصد التعمية والتغطية وإيهام السّماع فهو مُدلّسٌ مذمومٌ، ومن قصد مجرَّد الرواية حسبما يحضره في المجلس، فهاذا العمل منه إرسالٌ خَفِيٌّ (۲).

### € الثاني: المُعَنْعَن:

#### تعريف المعنعن:

(المُعَنْعَنُ): هو الحديث الذي يُقال في سنده: فلانٌ عن فلانٍ، دُون بيانٍ للتحديث أو الإخبار أو السَّماع.

فهو من صفات الإسناد، وقولهم: حديثٌ مَعَنْعَنٌ، أي: مُعَنْعَنٌ سندُه (٣).

آراء العلماء في المعنعن:

اختلف العلماء في حُكم (الحديث المُعَنْعَن) أهو من قبيل المتصل أم من المنقطع؟ وذلك على رأيين:

والرأي الأول: ذهب الجمهورُ من المحدِّثين، والفقهاء، والأصوليِّين، إلى أنَّ (الحديث المعنعن) يُعتبر متصلاً بشرطين:

١ - سلامة الرَّاوي المُعَنْعِن من التدليس.

٢ - ثبوت اللَّقاء بين الراوي والشيخ المُعَنْعِن عنه على رأي الإمام البخاري، وشيخه على بن المَدِيني.

<sup>(</sup>١) الكفاية: ص: ٣٥٧، و «فتح المغيث»: للسخاوي: (١/ ٢٠٨ ـ ٢٠٩)، و «نزهة النظر»: ص: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) منهج النقد: ص: ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) شرح المنظومة البيقونية: ص: ١١٤، و «فتح المغيث» للسخاوي: (١/٩٨١).

وعلى رأي الإمام مسلم يشترط ثبوت كونهما في عصر واحدٍ مع إمكان اللَّقاء، وإن لم يثبت في خبر قطُّ أنهما اجتمعا أو تشافها، يعني تحسيناً للظَّن بالثقة.

وقيل: يُشْتَرط طولُ الصحبة بين المُعَنْعِن والذي فوقه.

وقيل: يُشْتَرَطُ معرفةُ الراوِي المُعَنْعِنِ بالأخذ عمَّن عَنْعَنَ عنه؛ وهو الرأيُّ الراجحُ.

الرأي الثاني: ذهب إلى أنَّ (الحديث المُعَنْعَن) منقطعٌ لا يُحْتَجُّ به؛ سواءٌ وُصِفَ راويه بالتدليس أم لا؛ حتى يتبيَّن الوصلُ بمجيئه من طريق المُعَنْعَن نفسِه بالتحديث ونحوه؛ ولكن هـنذا الرأي مردودٌ بإجماع السَّلَف(١).

### • الثالث: المُؤَنَّن:

## تعريف المُؤَنَّن:

(المُؤَنَّنُ): هو الحديثُ الذي يُقال في سنده: فلانٌ أنَّ فلاناً، دُون بيانِ للتحديث أو الإخبارِ أو السَّماع.

فهو من صفات الإسناد، وقولُهم: حديثٌ مُؤَنَّنٌ، أي: مُؤَنَّنٌ سندُه (٢٠).

آراء العلماء في المؤنَّن:

اختلف العلماء في حكم (الحديث المؤنّن) أهو من قبيل المتصل فهو (كالحديث المعنعن) بشروطه، أم هو من قبيل المنقطع؟ وذلك على رأيين:

الرأي الأول: ذهب جمهورُ المحدِّثين إلى التسوية بين (عَنْ) و(أنَّ) في شروطه الحمل على الاتصال، وأنه لا اعتبارَ بالحروف والألفاظ، وإنما هو باللِّقاء والمجالسة والسَّماع مع السَّلامة من التدليس، فإذا كان سماعُ بعضِهم من بعضٍ صحيحاً، كان حديثُ بعضِهم عن بعضٍ بأيِّ لفظٍ وَرَد محمولاً على الاتصال؛ حتى يتبيَّن فيه الانقطاعُ؛ وهو الرأيُ الراجحُ.

<sup>(</sup>۱) فتح المغيث: للسخاوي: (١/٩٨/١) وما بعدها، «شرح المنظومة البيقونية»: ص: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ٨٧.

الرأي الثاني: ذَهَب إلى أنَّ (الحديث المؤنَّن) منقطعٌ لا يُحْتَجُّ به؛ سواءٌ وُصِفَ راويهِ بالتدليس أم لا؛ حتى يتبيَّن الوصلُ بمجيئه من طريق المؤنَّن نفسِه بالتحديث ونحوه (١٠).

# الشرط الثالث: ألا يكون في الرواية شُذوذً

تعريف الرواية الشاذة:

للعلماء في تعريف (الشَّاذَّ) ثلاثة أقوالي:

القول الأول: وهو قولُ الإمام الشافعي الذي قال فيه: «ليس الشَّاذُ من الحديث أن يروي الثقاتُ حديثاً فيَشُذُّ عنهم واحدٌ فيخالفهم»(٢).

أي: هو الحديث الذي رواه الثقة مخالفاً مَن كان أرجحَ منه بمزيدِ ضبطٍ أو كثرةِ عددٍ، وتُسَمَّى الرواية المرجوحة وتُسَمَّى الرواية المرجوحة \_ وهي رواية المرجوحة \_ وهي رواية المرجوحة \_ وهي رواية المرجوحة \_ وهي رواية المخالفة \_ شاذة (٣٠٠).

ونعلم بذلك أنَّ الإمام الشافعي قيَّد (الشَّاذَّ) بقيدين:

١ ـ يتعلَّق بالراوي: وهو صفةُ الثقة.

٢ ـ يتعلَّق بالمرويِّ : وهو مخالفةٌ لرواية الثقات .

وَأَكُّكُ هَاذًا القَيدَ لينفي عن (الشَّاذَ) صفة التفوُّد المُطْلَق، فراويه لم ينفرد بروايته؛ بل خالف فيها غيرَه بالزيادة أو النقصان في السَّند أو المتن، بحيثُ لا يمكن الجمعُ بينها وبين غيرها (٤٠).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ١٩٥٥)، واإرشاد طلاب الحقائق، ض: ٨٧ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الكفاية: صن: ١٤١، واعلن الحديث ": ص: ٤٤.

 <sup>(</sup>٣) شوح المعظومة البيقونية: ص: ١٢٠، و «تؤهة النظر»: ص: ١٨٠.

<sup>(</sup>٤) جهود المعملة ثين في نقاد من الحديث: للجوابي: ص: ٣٤٧.

وهاندا التعريف محكيٌ عن جماعة من أهل الحجاز، وغيرِهم من المحقّقين، ويقتضي أنَّ العدد الكثير من الحُفَّاظ أولى بالحفظ من الواحد، وهو مُشْعِرٌ بأنَّ مخالفته للواحد الأحفظ كافيةٌ في الشُّذوذ (١٠).

هذا تعريفٌ راجحٌ لـ: «الشاذ»، وهناك تعريفاتٌ أخرى له، سنذكرها في تعريفه في الباب الرابع(٢).

# الفرق بين الرواية الشَّاذَّة والرواية المُعَلَّلة:

إِنَّ كُلَّا من الرواية الشاذة والرواية المعلَّلة تشتركان في أنهما تنقدح في نفس المحدَّث الناقد أنها غلط، وقد تقصر عبارته عن إقامة الحُجَّة على دعواه، وأنهما من أغْمَضِ أنواع الحديث وأَدَقَها، ولا تقوم بهما الحُجَّة إلا من رَزَقه الله الفهمَ الثَّاقب، والحفظ الواسع، والمعرفة التَّامَّة بمراتب الرُّواة، والملكة القوية بالأسانيد والمتون.

ويتبيَّن الفرقُ بين (الشَّاذِّ) و(المُعلَّل) من خلال ما يلي:

١ ــ أنَّ (الشَّاذَ) لم يوقف له على عِلَّةٍ مُعيَّنةٍ، أمّا (المُعلَّل) وقف على علته الدَّالة على جهة الوهم فيه من إدخال حديثٍ في حديثٍ، أو وصل مُرْسَل، أو نحو ذلك.

٢ \_ أنَّ (الشَّاذ) أدَقُّ من (المُعَلِّل) بكثيرٍ (٣).

### حُكم الرواية الشَّاذة:

مِن العلماء مَن أطلق حكمه على (الحديث الشَّاذّ) دون تفصيلٍ، وأنه مردودٌ لا يُحْتَجُّ به، وإنما الحُجَّة بمقابله وهو المحفوظُ (٤)؛ لأن راوي الشاذ وإن كان ثقة، لكنه لمّا خالَفَ مَن هو أقوىٰ منه؛ علمنا أنه لم يضبط هلذا الحديثَ فيكون مردوداً (٥).

فتح المغيث للسخاوي: (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة: (٧٩٥).

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ٢٣١ - ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) شرح المنظومة البيقونية: ص: ١٣٢.

<sup>(</sup>٥) منهج النقد: ص: ٤٢٨.

في حين قام علماء آخرون بتفصيل حكم (الحديث الشاذ) بشكل أوضح، بحيث إذا انفرد الراوي بشيء، نُظِرَ فيه: فإن كان ما انفرد به مُخالِفاً لما رواه مَن هو أولئ منه بالحفظ لذلك وأضبط كان ما انفرد به شاذاً مردوداً، وإن لم تكن فيه مخالفة لما رواه غيره، وإنما هو أمر رواه هو ولم يروه غيره، فيُنظَر في هاذا الراوي المنفرد: فإن كان عدلاً حافظاً موثوقاً بإتقانه وضبطه قبِل ما انفرد به، ولم يقدح الانفرادُ فيه، وإن لم يكن مِمّن يُوثَق بحفظه وإتقانه لذلك الذي انفرد به كان انفراده خارماً له، مزحزحاً له عن حيز الحديث الصحيح (۱).

فظهر مما سبق أنه ليس كلُّ ما رواه الثقةُ يكون صحيحاً؛ بل لابُدَّ من النظر في رواية الراوي؛ هل وافقه غيرُه أم خالفه؟ ثم إن كان هناك مخالفةٌ فلابُدَّ من إجراء المقارنة لمعرفة الراجح من المرجوح؛ سواء كان ذلك مُرْسَلاً أو مُتّصِلاً مرفوعاً أو موقوفاً أو غير ذلك.

ومِن هنا يتبيَّن أنه لا حُكم في تعارض الوصل والرفع مع الإرسال والوقف بشيءٍ مُعَيَّنِ، بل إن كان مَن أرسل أو أوقف من الثقات أرجح قُدُم، وكذا العكس<sup>(٢)</sup>.

#### شروط الرواية الشاذة:

صَرَّح كثيرٌ من علماء الدِّراية المتأخِّرين بأنه لابُدَّ من توفُّر عددٍ من الشروط في الرواية المخالفة، ليحكم عليها بالشُّذوذ المعتمد نفيه، كشرطٍ من شروط صِحَّة الحديث وحسنه، بحسب ما ذهب إليه الإمامُ الشافعيُّ ومحقِّقو أهل الحجاز في الشاذ، والذي استقرَّ عليه العملُ عند المحدِّثين، وهاذه الشروطُ هي ما يلي:

١ ـ أن يكون راوي الرواية المخالفة ثقةً .

٢ ـ أن يكون الثقة قد خالف من هو أولئ منه بالحفظ، لكثرة عدد، أو لزيادة حفظ،
 أو غير ذلك من وجوه الترجيحات.

٣ \_ أن تتضمَّن المخالفةُ زيادةً أو نقصاً في السَّند أو المتن .

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٤٦، و إرشاد طلاب الحقائق): ص: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ٢٣٠).

- ٤ أن تستلزم هاذه المخالفة التعارض بين رواية الثقة ورواية غيره، بحيث يتعذَّر معه الجمع غير المتعسّف بين الروايتين.
- اتحاد الشيخ المروي عنه ذلك الحديث، الذي وقعت فيه المخالفة على الخصوص (١).

### أنواع الرواية الشاذة:

تنقسم الروايةُ الشاذة إلى قسمين:

القسم الأول: بحسب تفرُّدِ الراوي ينقسم إلى نوعين:

١ - الفرد المخالف، وهو الذي عَرَّفه الإمام الشافعي، والمتخذ قيداً في شروط الحديث الصحيح والحديث الحسن.

٢ - الفرد الذي ليس في راويه من الثقة والضبط ما يقع جابراً لِمَا يُوجِب التفرُّدَ والشُّذوذَ من النكار والضَّعف (٢).

القسم الثاني: بحسب موقع الرواية الشاذة من الحديث ينقسم إلى نوعين:

١ - الشُّذوذ الواقع في السَّند: وذلك كاختلاف الرُّواة في كون الحديث موصولاً أو منقطعاً، وكذا مرفوعاً أو موقوفاً.

٢ ــ الشُّذوذ الواقع في المتن: وذلك كاختلاف الرواة في زيادة بعض المتن أو نقصه (٣).

نَفُصِّل فِي ذلك كلُّه فِي تعريف «الشاذ» فِي الباب الرابع (٤٠).

<sup>(</sup>١) الحديث الصحيح ومنهج علمناه المسلمين في التصحيح: العبد الكريم إسماعيل صباح: ص: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) الجديث الصحيح ومنهج علماء المسلمين في التصحيح: ص: ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: صفحة (٧٩٥).

# الشَّرط الرابع: ألا يكون في الرواية عِلَّةُ

يرتبط هاذا الشرطُ بشروطِ الراوي من ناحية مجرِّحات ضبط الراوي، وهي كثرةُ الأوهام، إذ أنَّ الرواية المُعَلَّة ثمرةُ عدمِ ضبط الراوي فهي بذلك أقرَبُ إلى الرواية منه إلى الراوي باعتبار النتيجة.

### تعريف العِلَّة:

العِلَّة: هي سببٌ خفيٌّ غامضٌ يَطْرَأ على الحديث فَيْقُدَح في صحَّته (١).

والحديث المُعَلَّل هو: الحديث الذي اطَّلع فيه على عِلَّةِ تقدح في صحته، مع أنَّ ظاهره السَّلامةُ منها (٢).

### حُكم العلة:

يبدو من تعريف الحديث المعلّل: أنَّ العِلَّة لا بُدَّ أن تقدح في صحة الحديث؛ وهذا ليس بمرادهم، إذ ليس بالضَّرورة أنَّ كُلَّ عِلَةٍ لا بُدّ وأن تقدح في صحة الحديث لدليل أنَّ الحديث قد يختلف على إستاده من قِيَل رواة ثقات رفعاً ووقفاً، فإذا ما ترجَّح المرفوعُ على الموقوف بقُوَّة رواته أو كثرتهم أو غير ذلك من المرجّحات، فلاشكَّ أنَّ هذا الحديث وإن كان مُعَلَّا بالاختلاف، والاختلاف عِلَةٌ؛ ولكنها مع ذلك لم تقدح في صحة الحديث (").

إذاً العِلَّةُ القادحةُ فقط تكون سبباً في رَدِّ رواية الحديث وعدم قبوله؛ لأن من شروط قبول رواية الحديث عدمُ وجود العِلَّة القادحة<sup>(٤)</sup>.

### شروط العِلَّة:

يُشترط في الحديث المُعَلَّل ثلاثةُ شروطٍ، وهي:

الشرط الأول: أن يكون الحديثُ ظاهرُةُ السلامةُ من هـنـــه العِلَّة، الكون رواته ثقاتٍ، يعنى أنَّ العلةَ ظارئةٌ تظهر بعد التفتيش عنها، ولا تكون إلا في أجاديث الثقات، أما أحاديثُ

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٥٢، وه إرشاد طلاب الحقائق ص: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) إرشاد طلاب الجقائق: ص: ١٠١، والنزهة النظرة ص: ٨٩.

 <sup>(</sup>٣) التأسيس في فن دراسة الأسانيد: ص: ١٢٣، و «منهج النقد»: ص: ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) شرج المنظومة البيقونية: ص: ١٣٧٠.

المجروحين فمردودة بفِقْدان العدالة والضبط، لا بوُجود العِلَّة المصطلح عليها هنا.

الشرط الثاني: أن تكون العِلّةُ التي يُعَلَّل بها الحديث خفيةً، أي تكون سبباً خفياً غامضاً، لا يظهر إلا لجَهَابِذة النُّقَاد وأطباء السُّنة الحاذقين بعِلَلها، عند جمع طُرق الحديث والفحص عنها؛ لأن العلة بمعناها الاصطلاحي إنما تُطْلَق على ما كان خفياً.

الشرط الثالث: أن تكون هـٰذه العِلَّةُ قادحةً، وهي التي يُرَدُّ بها الحديثُ، وهـٰذا هو رأيُ جمهور المحدُّثين، وهو الراجحُ<sup>(۱)</sup>.

## أنواع العِلَّة :

تنقسم العِلَّة إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: بحسب تأثير العِلَّة في قبول رواية الحديث أو رَدَّه تنقسم إلى نوعين:

١ ـ العِلَّة القادحة: وهي التي تُؤثِّر في الحديث وتكون سبباً في ضعف الحديث.

٢ ـ العِلَّة غيرُ القادحة: وهو التي لا تُؤثِّر على الحديث أبدا (٢).

القسم الثاني: العِلَّةُ بحسب موقع الرواية المعلولة من الحديث تنقسم إلى نوعين:

١ ــ العلة الواقعة في السند: وهي الأكثر، وقد تقدح في السند وحده، دون أن تقدح في السند والمتن، وذلك إذا لم يكن في المتن، لوُروده من طريق آخر صحيح؛ وقد تقدح في السند والمتن، وذلك إذا لم يكن للحديث إلا إسنادٌ واحدٌ، وُجدت فيه العِلَّةُ، ولذلك يُرَدُّ الحديثُ عند جمهور المحدِّثين.

٢ ــ العِللةُ الواقعة في المتن: وهاذه الحالةُ أقَلُ مِن سابقتها، ومتى وقعت العِللةُ في المتن وحده، قدحَتْ في السَّند(٣).

القسم الثالث: العِلَّةُ بحسب أجناس الرواية المعلومة تنقسم إلى عشرةِ أنواع:

النوع الأول: أن يكون السَّندُ ظاهرُه الصِّحّةُ، وفيه من لا يُعْرَف بالسَّماع مِمّن روىٰ عنه.

 <sup>(</sup>١) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ٢٦٠ ـ ٢٦١ ، ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح: لابن حجر: (٢/٧٤٦).

 <sup>(</sup>٣) الحديث الصحيح ومنهج علماء المسلمين في التصحيح: ص: ١٥٧ ـ ١٥٨.

النوع الثاني: أن يكون الحديثُ مُرْسَلًا من وجه رواه الثقات الحُفَّاظُ، ويُسْنَد من وجه آخر ظاهرُه الصِّحَّةُ.

النوع الثالث: أن يكون الحديثُ محفوظاً عن صحابيٌّ، ويروىٰ عن غيره لاختلاف بلاد رواته؛ كرواية المدنيّين عن الكوفيّين.

النوع الرابع: أن يكون الحديثُ محفوظاً عن صحابيٍّ، ويروىٰ عن تابعيِّ يقع الوَهْمُ بالتصريح بما يقتضى صحتَه؛ بل ولا يكون معروفاً من جهته.

النوع الخامس: أن يكون الحديثُ رُوي بالعنعنة، وسقط منه رجلٌ دَلَّ عليه طريقٌ أخرىٰ محفوظةً.

النوع السادس: أن يختلف على رجل الإسنادُ وغيره، ويكون المحفوظُ عنه ما قابل الإسناد.

النوع السابع: الاختلاف على رجل في تسمية شيخه أو تجهيله.

النوع الثامن: أن يروي الراوي عن شخص أدركه وسمع منه، لكنه لم يسمع منه أحاديثَ مُعَيَّنةً، فإذا رواها عنه بلا واسطة، فعِلَّتُها أنه لم يسمعها منه.

النوع التاسع: أن تكون طريقُه معروفةً، يروي أحدُ رجالها حديثاً من غير تلك الطريق، فيقع من رواه من تلك الطريق في الوهم.

النوع العاشر: أن يروي الحديث مرفوعاً من وجه، وموقوفاً من وجه $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (١/ ٢٦١).

رَفْخُ جَبِ (لَرَّحِيُّ الْهُجَنِّ يُّ (سِلَنَهُ (لِنَرِّ لُلِفِرُو و ) www.moswarat.com



# القسم الرابع العلوم المستندة إلى الرواية

تنقسم العلومُ المستندة إلى الرواية إلى خمسة أنواع، وهي:

١ - آدابُ طالب الحديث.

٢ \_ آدابُ المحدُّث.

٣ ـ آداك كتابة الحديث.

كيفيةُ سَمَاع الحديث وتَحمُّلُه وضَبْطُه.

- صِفَةُ رواية الحديث وشرطُ أدائه.

ولهائذه العلوم أهميّةٌ بالغةٌ في أصول الحديث؛ لأنها تُلقي الضَّوْءَ على المنهجية الدقيقة التي اتَّبعها علماءُ الإسلام في تلقِّي الحديث الشريف وتبليغه، والرُّوْحِ الإيمانيةِ العظيمةِ التي دفعتهم لبَذْلِ أقصى الجهود لحِفظ الحديث ونشرِه، بغاية الأمانة والحَيْطَة.

وللرَّواية في الإسلام مميّزاتُ كثيرةٌ، أَهَمُّها: الاعتناءُ بتصحيح الأخبار، والتثبُّت منها ونقدِها من جهة السَّند والمتن نقداً علمياً صحيحاً، ولذلك وجدنا علماءَ الإسلام شَدَّدُوا في الرواية؛ ووضعوا لها شرطاً، وأُصَّلوا لها أصولاً وقواعدَ، هي أَدَقُّ ما وَصَل إليه علمُ النقد القديم والحديث (١).

ومِن ثُمَّ يتبيَّن لنا: أنَّ منهجَ المحدِّثين في نقد الروايات، هو أعلى المناهج وأَدَّفُها،

<sup>(</sup>١) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٨٨.

وأنَّ الذين جاروهم من المؤرِّخين، وكُتَّابِ السِّير، وأمثالِهم، لم يبلغوا شَأْوَهم؛ لأن المؤلِّفين في الحديث ينظرون إليه على أنه دينٌ وتشريعٌ، فالتَّساهُلُ في روايته تساهُلُّ في اللَّين، أمَّا المؤلِّفون في التاريخ، والأدب، واللَّغة، فلم ينظروا إليها هـلْه النظرة؛ وإن حاول بعضُهم أن يقلِّد علماءَ الحديث (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: "التعريف بكتب الحديث الستة» للدكتور محمد أبو شهبة: ص: ٣٠، و"الرواية في الإسلام»: لمحمد علي أحمدين: ص: ٤٣، و "الرواية في الإسلام عند المحدثين»: لزاهد شاه محمد إسماعيل: المبحث الثالث والرابع، رسالة ماجستير.



## آداب طالب الحديث

هي آدابُ كلِّ طالب علم تُبيِّن له كيف يَنْهَج في تحصيل العِلْم، لكن عُنِي بها المحدِّثون وخصُّوا بها طالبَ الحديث الشريف لأهمية شأن علمه، وهالمه الآداب التي تَصْقِل شخصية طالب علم الحديث لابُدَّ من الاهتمام؛ والالتزام بها، وإليك تلخيصَها:

### ١ - إخلاص النيّة في طلب الحديث الشريف:

حَثَّ المحدِّثون طَلَبَةَ الحديث على أن يُخْلِصوا نواياهم في طلبه، وأن لا يطلبوه للدنيا، على الرغم من أنهم لم يكونوا يَركُون طالباً لا نيّة خالصة له فيه، رجاء أن تحسن نيّتُه فيما بعد.

أَخْرَج الإمام الرَّامَهُرْمُزي في «المحدَّث الفاصل بين الراوي والواعي»(١)، بسنده إلى مجاهد أنَّه قال: «طلبنا هـُـذا الأمرَ وما لنا في كثيرِ منه نيّةٌ، ثمّ حَسَّن الله عزَّ وجلَّ النيّة بعد».

والأصلُ في إخلاص النيّة آياتٌ وأحاديث. منها حديث أبي هريرة رضي الله تعالى عنه مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّم عِلْماً ممَّا يُبْنَغى به وَجْهُ الله عزَّ وجلَّ لا يَتَعَلَّمه إلاَّ ليُصِيْبُ به عَرَضاً مِن الدُّنْيا لم يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ القيامة»، يعنى ريْحَهَا(٢).

وقد كان الإمامُ البُخَاري رحمه الله حكيماً ومُوَقَّقاً، في بَدْءِ كتابه «الجامع الصحيح» بحديث: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بالنَّيَّات، وإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيُّ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُه إلى دُنْيَا يُصِيبُهَا، أَوْ إلى امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إلى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» (٣٣).

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۸۳.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب: العلم، باب: في طلب العلم لغير الله تعالىٰ، برقم: (٣٦٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في أول كتاب: بدء الوحى، برقم: (١)، عن عمر بن الخطاب\_رضي الله عنه\_.

وقد حَقَّق الإمامُ بهاذا البَدْء الشريف الحكيم غَرَضَيْن:

أُوَّلُهِمَا: الإشارةُ إلى أنَّ جَمْعَه للأحاديث الصِّحَاح وتأليفه لهـٰذا الكتاب، إنَّما كان ابتغاءَ رضوانِ الله، ورجاءَ ثوابِه، وتبليغَ كلامِ الرَّسول عليه الصَّلاة والسَّلام (بأصَحُ ما تَبَت ورُوِي) إلى القُرَّاء عامَّةً، والعلماء والمشتغلين بعلم الحديث خاصَّةً.

والغرض الثماني: حَثُّ الدَّارسين على تصحيح النيَّة وابتغاء رضوان الله، وكانت خيرَ فاتحة ومقدِّمة لكتاب يؤلَّف في الحديث.

فالمطلوبُ والمَرْجُوُّ أَوَّلاً من طَلَبَة علم الحديث وقُرَّاء مجاميعه أن يُصَحِّحُوا نِيَّتَهم، وأن يكونوا مُخلِصين مُحْتَسِبين، مُتقرِّبين إلى الله، راجِين ثوابَه وتوفيقَه، مُتجرِّدين عن طلب الدنيا وتحقيق غَرَضٍ من الأغراض المادِّيَّة ـ كنيل الجَاه والشُّهْرَة، والتميز والافتخار، والاكتساب ـ وإنْ تَحَقَّق شيءٌ من ذلك من غير قصدٍ ونيَّة (١).

#### ٢ ـ المناصحة وبذل الفائدة:

حَثَّ المحدِّثُون طَلَبَةَ الحديث على المناصحة، وإفادة بعضهم بعضاً، وعَقَد الخطيبُ البغدادي لذلك باباً في كتابه «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع». ساق فيه بسنده إلى زيد بن أبي الزَّرْقاء قال: حَدَّثنا سفيانُ الثَّوْرِي ونحن شبابٌ على بابه فقال: «يا معشر الشباب، تعجَّلوا تركة هاذا العلم، فإنّكم لا تدرون لعلَّكم لا تبلغون ما تؤمِّلون منه، ليُفِدْ بعضكم بعضاً»(٢).

وبسندِه إلى عبد الله بن المبارك يقول: «إنَّ أوّل منفعة الحديث أن يُفيدَ بعضُكم بعضاً» (٢٠).

#### ٣ - التدرُّج في طلب الحديث والصبر عليه:

قال الإمامُ النَّوَوي رحمه الله تعالى: «فإذا أَخذ فيه (أي: في طلب الحديث) فليُشمَّر، ويغتنم مدَّة إمكانه. ويبدأ بالسَّماع مِن أسندِ شيوخِ مصره وأرجحهم علماً وشهرةً وديناً...

<sup>(</sup>١) المدخل إلى دراسة الحديث النبوي الشريف: ص: ٥٩ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأخلاق الراوى: (٢/ ١١٢).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الراوي: (٢/ ٢١٢).

وإذا فرغ من سماع المُهِمَّات ببلده فليرحل في الطلب.

وينبغي أن يقدِّم العناية بالصحيحين، ثمّ سُنَنَ أبي داود، والترمذي، والنَّسائي، ضَبْطاً لمُشْكِلها، وفهماً لخفي معانيها. . . وليكن كلَّما مَرَّ به اسمٌ أو لفظةٌ مُشْكِلة بحَث عنها فأتقنها، ثمّ حفظها بقلبه وكتبها. وليتحفَّظ الحديث على التدريج قليلاً قليلاً، وليكن الإتقانُ شأنه، وليذاكر بمحفوظه، فإنَّ المذاكرة مِن أقوى أسباب الإمتاع به»(١).

ويَجدر بكلُّ مَن طلب الحديثَ أن يرجع إلى كتاب الخطيب البغدادي «الرحلة في طلب الحديث» وإلى كتاب الشيخ عبد الفتّاح أبو غُدَّة \_ رحمه الله تعالى \_ «صفحات من صبر العلماء» ويذاكر فيهما، عسى أن يكون هؤلاء العلماء قدوةً له في الصبر على طلب هاذا العلم الشريف.

### ٤ \_ العمل بالعلم:

قال الإمامُ ابنُ الصَّلاح رحمه الله تعالى: «وليستعمل ما يسمعه من الأحاديث الواردة بالصَّلاة والتسبيح وغيرهما من الأعمال الصالحة، فذلك زكاةُ الحديث على ما رُوينا عن العبد الصالح بِشر بن الحارث الحافي رضي الله عنه أنّه قال: (يا أصحابَ الحديث، أَدُّوا زكاة هاذا الحديث، اعْمَلُوا من كلّ مائتي حديثِ بخمسة أحاديث). ورُوينا عن وَكِيْعٍ قال: (إذا أردتَ أن تحفظ الحديث فاعْمَلْ به)»(٢).

وقال الداعية المجدّد العلاّمة أبو الحسن الندوي ـ رحمه الله تعالى ـ في إحدى نصائحه للطلبة: «فتجب العناية الخاصة بالاستفادة من كتب الحديث ودواوين السنّة في هلذا الجانب (تزكية النفس، وتهلذيب الأخلاق، واتّباع الأسوّة النبويّة، والتعليمات والآداب التي جاءت في كتب الحديث ودواوين السُّنّة) والحِرْص والجهد لكون طالب الحديث \_ فضلاً عن مُعلّمه، والمؤلّف والمحقّق في موضوعه ـ أسوة للناس في الأخلاق والمعاملات والسُّلوك، والعشرة، مُثبتاً ومُبَرْهِناً على تأثير علم الحديث، والاشتغال

<sup>(</sup>۱) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ۱۷۲ ـ ۱۷۳ .

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٢٣.

بالسُّنَّة، والسُّيرة في حياته وسلوكه، ومعاملاته ومظاهره، فيكون ذلك محرِّضاً للناس (خصوصاً في بلد الأكثرية فيه لغير المسلمين، أو بلد ومجتمع تسود فيه الحضارةُ الغربيةُ) على التأمُّل في أسباب هاذه الميزة والاتُسام، ودراسة الإسلام، والسُّيرة النبويَّة، فتكون خيرَ دعوةٍ، وأقوى استلفاتٍ من غير دعايةٍ وإشاعةٍ (1).

# ٥ \_ تعظيم المحدِّث وتبجيله:

قال الإمامُ النَّووي رحمه الله تعالى: «... وينبغي أن يعظِّم شيخه، ومن يسمع منه، فذلك من إجلال العلم، وبه يُفتح على الإنسان، وينبغي أن يعتقدَ جلالةَ شيخه ورُجْحانَه، ويتحرَّى رِضَاه، فذلك أعظم الطُّرُق إلى الانتفاع به»(٢).

أُخرج الخطيبُ البغدادي بسنده إلى محمّد بن سيرين قال: «رأيتُ عبد الرحمن بن أبي ليُلى، وأصحابه يعظّمونه ويسوِّدونه ويشرِّفونه مثلَ الأمير»(٣).

#### ٦ ـ الاهتمام بتجويد الحديث:

قال الإمامُ البَدِيْرِيُّ في آخر شرحه لـ: «منظومة الْبَيْقُونيَّة»: «وأمَّا قراءة الحديث مُجَوَّدَةً كتجويد القرآن فهي مندوبةٌ؛ وذلك لأنَّ التجويد من محاسن الكلام، ومن لغة العرب، ومن فصاحة المتكلِّم، وهاذه المعاني مجموعةٌ فيه ﷺ، فمن تكلَّم بحديثه ﷺ، فعليه بمراعاة ما نَطَق به ﷺ انتهى.

ولا يخفى أنَّ التجويد من مقتضيات اللغة العربية؛ لأنه من صفاتها الذاتية؛ لأنَّ العرب لم تَنْطِنُ بكلمها إلاَّ مُجَوَّدَةً، فمن نَطَق بها غيرَ مجوَّدةٍ، فكأنَّه لم ينطق بها، فما هو في الحقيقة من محاسن الكلام، بل من الذاتيات له، فهو إذَنْ من طبيعة اللغة، ولذلك مَنْ تركه فقد وقع في اللَّحن الجَلِيّ؛ لأن العرب لا تعرف الكلامَ إلا مجوَّداً (١٤).

<sup>(</sup>۱) المدخل إلى دراسة الحديث: ص: ٦٢ ـ ٦٣.

<sup>(</sup>٢) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٧١.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الراوي: (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٤) «قواعد التحديث»: للقاسمي: ص: ٢٤٥ ـ ٣٤٦.

#### ٧ - الاحتراز عن الهجوم على مذهب من المذاهب الفقهية:

وأخيراً لا آخراً يحترز الطالبُ بقدر الإمكان عن الهُجوم بعُنْف وقَسْوَةٍ على مذهبٍ من المذاهب الفقهية، المعمول به من قديم الزمان، والمؤسّس على استخراج الأحكام واستنباط الآراء والقضايا من الكتاب والسُّنَة على اختلاف في الاجتهاد والمعايير بحُسْن النيّة والإخلاص، والورّع والتقوى، وإجلال الكتاب والسُّنَة، وإحلالهما المحلَّ الأوَّل، وما كتب الله له من الشيوع والانتشار، والقبول والإقبال، فيكون ذلك جهاداً في غير جهاد، ونضالاً في غير عَدُق (١).

# أشهر المصنَّفات في الموضوع:

١ ـ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع: للحافظ أبي بكر، أحمد بن علي بن ثابت البغدادي (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

٢ ـ آداب طالب الحديث من «الجامع» للخطيب: انتقاء الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد.

<sup>(</sup>١) المدخل إلى دراسة الحديث: ص: ٦٣.



## آدابُ المحدِّث

هي آدابٌ يحتاج إليها كلُّ من يتصدَّر مجالسَ العلم، أو يتصدَّى للتدريس، فضلاً عن المحدِّث أو عالم بالحديث، نبَّه المحدِّثون وحَضَّوا عليها كلَّ من يتصدَّى للتحديث عن رسولِ الله ﷺ، أُلَخَصها فيما يأتي:

### ١ ـ إخلاصُ النيّة في رواية الحديث:

إخلاص النيّة ممّا يشترك فيه المحدِّثُ وطالبُ الحديث. بل الإخلاص منهجٌ في جميع العلوم الشرعية.

قال الإمامُ ابنُ الصَّلاح: «علم الحديث علمٌ شريفٌ يناسب مكارمَ الأخلاق، ومحاسن الشَّيَم، وينافي مساوئ الأخلاق ومَشاين الشَّيَم، وهو من علوم الآخرة، لا من علوم الدنيا. فمن أراد التصدِّي لإسماع الحديث، أو لإفادة شيء من علومه فليقدِّم تصحيحَ النيّة وإخلاصَها، وليطهِّر قلبه من الأغراض الدنيويّة وأدناسها، وليحذر بليّة حُبِّ الرياسة ورُعُوناتها» (1).

# ٢ \_ التحلّى بمكارم الأخلاق:

قال سفيانُ الثَّوْرِي: «زيَّنوا الحديثَ بأنفسكم، ولا تتزيَّنُوا بالحديث» (٢).

وجديرٌ بالمحدِّث أن يفوق غيرَه في مكارم الأخلاق ومحاسن الشِّيَم، كما كان سلفُه

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأخلاق الراوي: (١/ ١٣٩).

من علماء الحديث، ليكون جديراً بالنَّسب، كما قال القائل:

أهل الحديثِ هُم أَلُ النبيِّ وإن لَم يَصْحَبُ وا نَفْسَه أَنفاسَه صَجِبوا

# ٣ \_ عدم التصدِّي للتحديث قبل التأهُّل لذلك:

قال ابنُ الصلاح: «اخْتُلِفَ في السِّنِّ الذي إذا بلغه اسْتُحِبَّ له التصدّي لإسماع الحديث والانتصاب لروايته. والذي نقوله: إنّه متى احْتِيجَ إلى ما عنده اسْتُحِبّ له التصدّي لروايته ونَشره في أيِّ سنِّ كان»(١).

#### ٤ \_ ما يفتقر إليه المحدِّثُ:

قال الإمام النّوويُّ رحمه الله: «ممَّا يَفْتَقِرُ إليه من أنواع العلوم صاحبُ هاذه الصّناعة: معرفة الفقه والأُصوليِّين، والعربية، وأسماء الرجال، ودقائق الأسانيد، والتاريخ، ومعاشرة أهل هاذه الصَّنْعَة، ومُباحثتهم، مع حُسن الفكر، ونباهة الذِّهْن، ومداومة الاشتغال به، ونحو ذلك من الأدوات التي يُفْتَقَرُ إليها»(٢).

#### ٥ ـ الإمساك عن التحديث عند خوف الاختلاط:

أخرج الخطيبُ البغداديُّ بسنده إلى ابن أبي لَيْلَى قال: «كنّا نجلس إلى زيد بن أَرْقَم، فنقول: حدِّثنا حدِّثنا. فيقول: إنّا قد كبرنا ونسينا، والحديث عن رسول الله ﷺ شديدٌ، (٣٠).

قال الرَّامَهُرْمُزي: «فإذا تناهى العُمُرُ بالمحدَّث، فأُعجبُ إليَّ أن يُمسك في الثمانين، فإنّه حَدُّ الهَرَم، والتسبيحُ والاستغفارُ وتلاوةُ القرآن أَوْلى بأبناء الثمانين»(١٤).

وقال النَّووي: «وينبغي له أن يُمْسِك عن التحديث إذا خُشي عليه الهَرَمُ والخَرَفُ والتخليطُ، وروايةُ ما ليس من حديثه، وذلك يختلف باختلاف الناس»(٥).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) قواعد التحديث: ص: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الراوي: (٢/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٤) المحدث الفاصل بين الراوي والواعي: ص: ٣٥٤.

<sup>(</sup>٥) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٦٦ \_ ١٦٧.

## توقير مَنْ هو أَوْلَى منه والدلالة عليه:

قال سفيانُ النَّوْرِي لسفيان بن عُيَيْنَة: «ما لَكَ لا تحدُّث؟ فقال: أما وأنت حيٍّ فلا اللهُورِي لسفيان بن عُيَيْنَة: «ما لَكَ لا تحدُّث؟ فلا اللهُورِي السفيان بن عُيَيْنَة الله اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقال يحيى بن مَعِين: «إنَّ الذي يحدُّث بالبلدة وبها من هو أَوْلَى بالتحديث منه أَحْمَقُ» (٢).

قال النَّووي: «ولا ينبغي للمحدِّث أَنْ يحدِّثَ بحضرة مَن هو أَوْلَى منه بذلك. وقيل: يكره أَنْ يحدِّثَ ببلدِ فيه من هو أَوْلَى منه، لسِنِّهِ أَو غير ذلك.

وينبغي له إذا التُمِس منه ما يعلَمه عند غيره، في بلده أو غيره، بإسناد أعلى من إسناده، أو أرجع من وجه، أن يُعلم الطالبَ به، ويُرْشِدَه إليه، فإنّ الدين النصيحة»(٣).

#### ٧ \_ توقير مجلس الحديث:

يُسْتَحَبُّ للمحدِّث إذا أراد حضورَ مجلس التَّحديث أن يتطهَّر بغُسلِ أو وضوء، ويتطيّب، ويتبخَّر، ويَسْتاك ـ كما ذكره ابنُ السَّمْعَاني ـ ويُسَرَح لحيته، ويَجلِسَ في صدر مجلسه متمكِّناً في جلوسه بوَقَارِ وهَيْبَتْر. وقد كان الإمام مالكٌ يفعل ذلك فقيل له، فقال: «أُحِبُ أن أُعظَّم حديث رسول الله ﷺ، ولا أحدِّث إلا على طهارةٍ متمكِّناً». وكان يكره أن يحدِّث في الطريق، أو وهو قائمٌ.

عن قَتَادَة قال: «لقد كان يَسْتحِبُّ أن لا تُقرأ الأحاديثُ إلاَّ على طهارةٍ».

وعن ضِرَار بن مُزَّة قال: «كانوا يكرهون أن يحدُّثوا على غير طُهرٍ».

وعن سعيد بن المُسَيَّب أنه سُئِل عن حديثٍ وهو مضطجعٌ في مرضه، فجلس وحَدَّث به، فقيل له: وددتُ أنك لم تَتعنَّ؛ فقال: «كَرِهْتُ أن أُحَدِّثَ عن رسول الله ﷺ وأنا مُضْطجعٌ !».

<sup>(</sup>١) المحدث الفاصل بين الراوي والواعى: ص: ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأخلاق الراوي: (١/ ٤٩٩).

<sup>(</sup>٣) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٦٧.

وعن الإمام مالكِ قال: «مجالس العلم تُختَضَرُ بالخُشوع والسَّكينة والوَقار، ويُكره أن يقوم لأحدِ» فقد قيل إذا قام القارئ لحديث رسول الله ﷺ لأحدِ، فإنه يُكْتَبُ عليه خطيثةٌ.

فإنْ رَفَعَ أحدٌ صوته في المجلس زَبَرَهُ ـ أي انْتَهَرَهُ ـ وزَجَرَهُ، فقد كان مالكٌ يفعل ذلك أيضاً ويقول: قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ ﴾ [الحجرات: ٢] فمَن رفع صوته عند حديثه، فكأنما رفع صوته فوق صوتِه.

ويُقْبِل على الحاضرين كلِّهم، فقد قال حبيبُ بن أبي ثابت: «إنَّ من السُّنَّة إذا حَدَّث الرجلُ القومَ، أن يُقْبِلَ عليهم جميعاً».

ويَفْتَتِح مَجْلِسَه ويخْتِمُه بتحميد الله تعالى، والصَّلاةِ على النبيِّ عَلَيْق، ودعاء يليق بالحال بعد قراءة قاري حَسَنِ الصوت شيئاً من القرآن العظيم، فقد روى الحاكم في «المُسْتَدرَك» عن أبي سعيدِ قال: كان أصحاب رسول الله على إذا اجتمعوا تذاكروا العلم، وقرأوا سورة، ولا يُسْرَدُ الحديثُ سَرْداً عَجَلاً يمنع فَهْمَ بعضه؛ كما رُوي عن مالك أنه كان لا يستعجل ويقول: «أُحِبُ أن أفهم حديث رسول الله على» وأورد البيهقي في ذلك حديث البخاري عن عروة قال: جلس أبو هريرة إلى جنب حجرة عائشة وهي تصلي، فجعل يحديث، فلمًا قضت صلاتها قالت: «ألا تعجب إلى هاذا وحديثه؟ إنَّ النَّبيَّ عَلَيْ إنّما كان يُحدِّثُ حَديثاً، لَوْعَدَهُ العادُ أَحْصَاهُ»(١).

### ٨ \_ الاهتمام بتدريس الحديث:

لتدريس الحديث الشريف ثلاثةً طُرُق عند العلماء:

أُوّله ! السَّرْدُ: وهو أن يتلو الشيخُ المُسْمِعُ أو القارئُ كتاباً مِن كُتُب هـٰذا الفَنِّ، من دون تعرُّضٍ لمَبَاحِثِهِ اللُّغوية والفقهية، وأسماء الرَّجال ونحوها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: الزهد والرقائق، باب: التثبت في الحديث، برقم: (٢٤٩٣).

وهانده الطريقة بالنسبة إلى الخَواصُّ المتبحِّرين، لِيَخْصُل لهم سَمَاعُ الحديث، وسِلْسِلةُ رِوايته على عُجَالَة؛ ثم إحالةُ بقيةِ المَبَاحث على شروحه؛ لأن ضبط الحديث مَدَارُهُ اليوم على تَنَبُّع الشروح والحواشي.

وثانيها: طريق الحَلِّ والبحث: وهو أن يتوقَّف بعد تلاوة الحديث الواحد مثلاً على لفظه الغريب، وتراكيبه العويصة، واسم قليل الوقوع من أسماء الإسناد، وسؤال ظاهر الورود والمسألة المنصوص عليها، ويَحُلَّه بكلام متوسِّط، ثم يستمرُّ في قراءة ما بعدها.

وهنذا الطريقُ بالنسبة إلى المبتدئين والمتوسَّطين ليُحيطوا بالضروري في علم الحديث عِلْماً، ويستفيدوا منه على وجه التحقيق دَرْكاً وفَهْماً، وعلى هنذا يُسرَّحون أنظارهم في شرحٍ من شروح كتب الحديث غالباً، ويرجعون إليه أثناء البحث لحلِّ العُضَال، ورفع الإشكال.

وثالثها: طريقُ الإمعان: وهو أن يذكر على كلمة ما لها وما عليها، كما يذكر مثلاً على كل كلمة غريبة، وتراكيبَ عويصة، شواهدها من كلام الشعراء، وأخوات تلك الكلمة، وتراكيبها في الاشتقاق، ومواضع استعمالاتها؛ وفي أسماء الرِّجال حالاتِ قبائلهم وسيرَهم، ويُخرِج المسائل الفقهية على المسائل المنصوص عليها، ويقص القِصَصَ العجيبة، والحكايات الغريبة بأدنى مُناسَبة وما أشبهها. فهاذه الطُّرُق هي المنقولة عن علماء الحَرَمَيْن، قديماً وحديثاً.

أمًّا هاذا الطريقُ، فهو طريقة القُصَّاص القاصدين منه إظهار الفضل والعلم لأنفسهم ونحوها والله أعلم (١).

## ٩ \_ الاشتغال بالتصنيف والإنتاج العلمي:

وهو لمن توفَّرتْ فيه الأهليةُ لذلك، فإنَّه يفتح له من مغاليق العلم، ويوسِّع أمامه من مجاله ما لم يكن بحُسْبانه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «قواعد التحديث» ص: ۲٤٣ \_ ۲٤٤.

قال الإمام النَّوَويُّ: «... وليشتغل بالتخريج والتصنيف إذا استعدَّ لذلك وتأهَّل له»(١).

وقال الخطيب البغدادي: «وقَلَّ ما يتمهَّر في علم الحديث، ويقف على غوامضه، ويستبين الخفيَّ من فوائده إلاَّ مَن جَمَع متفرَّقَه، وألَّف مُتَشَتَّته، وضَمَّ بعضَه إلى بعضٍ، واشتغل بتصنيف أبوابه، وترتيب أصنافه.

فإنَّ ذلك الفعل ممّا يقوِّي النفسَ، ويثبّت الحِفْظَ، ويُذكِّي القلبَ، ويَشْحَذ الطبعَ، ويَبسط اللِّسانَ، ويُجيد البيانَ، ويكشف المشتبة، ويوضَّح الملتبسَ، ويُكسب أيضاً جميلَ الذكر، ويخلِّده إلى آخر الدَّهر»(٢).

قال الإمام النَّووي: «ليحذر [المصنَّفُ] أَنْ يُخرِج إلى الناس تصنيفَه إلاَّ بعد تهذيبه وتحريره، وإعادة النظر فيه وتكريره. وليحذر من تصنيف ما لم يتأهَّل له. وينبغي أن يتحرَّى في تصنيفه العباراتِ الواضحةَ، والاصطلاحاتِ السهلةَ السهلةَ العباراتِ الواضحةَ ، والاصطلاحاتِ السهلة العباراتِ الواضحةَ ، والاصطلاحاتِ السهلة العباراتِ الواضحةَ ، والاصطلاحاتِ السهلةَ العباراتِ الواضحةَ ، والاصلاحاتِ السهلةَ العباراتِ الواضحةَ ، والعباراتِ الواضحةَ ، والاصلاحاتِ السهلةَ العباراتِ الواضحةَ ، والعباراتِ الواضعةَ ، والعباراتِ ، والعباراتِ الواضعةَ ، والعباراتِ ، والعباراتِ الواضعةَ ، والعباراتِ ، والعباراتِ

#### ١٠ ـ العناية بطالب الحديث:

قال الإمام حسن البَصْري رحمه الله: «قدِّموا إلينا أحداثكم، فإنّهم أفرغ قلوباً، وأحفظ لِمَا سمعوا. فمن أراد الله عزَّ وجلَّ أن يتمَّ ذلك له أتمّه»(٤).

يقول الشيخُ أحمد محمّد نور سيف \_حفظه الله تعالىٰ \_: «للمحدَّثين منهجٌ تربويٌّ سليمٌ في إعداد طالب العلم والحِرْص على مواهبه وملكاته، بتنميتها وصَقْلها، وحُسْن استغلالها.

ومن ذلك استغلالُ ملكة الحفظ والفهم في وقتٍ مبكّرٍ من أعمار الطلاّب. ولقد أَوْلَوْا ذلك عناية كبيرة منذ نعومة أظفارهم؛ لأنّهم أدركوا بحاسّة الفطرة أنّ ملكة الحفظ لها فترةٌ

<sup>(</sup>١) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) الجامع الأخلاق الراوي: (٢/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٣) إرشاد طلاب الحقائق: ص: ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) المحدِّث الفاصل بين الراوي والواعي: ص: ١٩٢.

في سِنِّ الإنسان تكون متوقِّدةً، وقادرةً على الحفظ والاستيعاب، من سِنِّ الخامسة إلى سِنِّ الخامسة عشرة.

فكانت تُسْتَغَلُّ قديماً أحسن استغلال، في حفظ القرآن الكريم، والسنّة النبويّة، وعلوم الشريعة، والعلوم المساعدة لها، في شكل نَظْم سريع الحفظ. فإذا احتاج إليه الطالبُ كان مخزوناً مفيداً لفهم العلوم واستيعابها. . . بعكس ما كانت تروّجه النظريات التربوية، قبل أن نتبيّن خطأها ومخاطرها وأهدافها (١).

أشهر المصنَّفات في آداب المحدِّث:

١ ـ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت البغدادي (المتوفئ سنة: ٤٦٣ هـ).

٢ \_ آداب طالب الحديث من «الجامع» للخطيب: للشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد.

<sup>(</sup>١) أدب المحدِّثين في التربية والتعليم: ص: ١٦١ \_ ١٦٥.



# آدابُ كتَابة الحديث

ذكر علماءُ الحديث آدابَ كتابة الحديث الشريف، والْتزم بها أصحابُ هـٰذا الشأن تطبيقاً لها في كتبهم ومصنّفاتهم. أَنْقُل هنا منها البعضَ بالاختصار:

١ ـ ينبغي الإتقانُ والضَّبْطُ فيما يَكتب مُطْلقاً، لا سيّما هـٰذا الفنّ؛ لأنه بين إسناد ومَتْن.

والمَثْنُ لفظُ رسول الله ﷺ، وتغييرُهُ يؤدِّي إلى أن يقال عنه ما لم يقلْ، أو يثبت حكمٌ من الأحكام الشرعية بغير طريقه.

وأمّا الإسنادُ ففيه أسماء الرُّواة الذي لا يدخله القياسُ، ولا يستدلُّ عليه بسياق الكلام، ولا بالمعنى الذي يَدُلُّ عليه باللفظ.

٢ ـ وقد اختلف الناسُ: هل الأولى ضَبْطُ كلِّ ما يُكْتَبُ، أو يُخَصُّ الضبطُ بما يُشكِلُ؟ فقي سل: يُضْبَطُ الكلُّ؛ لأنَّ الإشكالَ يختلفُ باختلافِ الناسِ، فقد يكون الشيءُ غير مُشْكِل عند الكاتب ويكون مُشْكِلاً عند من يقف عليه ممَّن ليس له معرفةٌ.

وقيــل: إنما يُشْكَلُ ما يُشْكِلُ؛ فإنَّ في ضبطِ الكُلِّ عَناءً، وقد يكون بعضُه لا فائدةَ فيه، لذا لا يتعنَّى بتقييد الواضح الذي لا يكاد يلتبس.

ومِن أشدّ ما ينبغي أن يُعننى به أسماءُ البلاد الأعجمية والقبائل العربية، وأسماء الناس؛ لأنها سماعيةٌ، ولا مَدْخلَ للمعنى والذِّهْن فيها(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث»، ص: ١٦٥، و «الاقتراح في بيان الاصطلاح»، ص: ٤١ ـ ٤١، و «مناهج=

٣ ـ ويُسْتَحبُ أن يكون الخَطُ مُحَقَّقاً، وقد كُرِه الخطُّ الدقيقُ من غير عُذْرٍ، وكذلك التعليق والمشق. وجعلوا علامات للإهمال والإعجام.

٤ ــ وينبغي في هاذا كله أن لا يصطلح الإنسان مع نفسه اصطلاحاً لا يعرفه غيره،
 يخرجه به عن عادة الناس.

م ـ وإذا كتب: فلانُ بن فلان، وكان الأول من الأسماء المعبَّدة كعبد الله وعبد الرحمن، فالأدبُ أن لا يجعل اسم الله تعالى في أوَّل سطرٍ، والتعبيد في آخر ما قبله، احترازاً عن قباحة الصورة، وإن كان غير مقصودٍ.

وكذلك الحكمُ في قوله: رسول الله ﷺ، لا تجعل رسولَ في آخر سطرٍ، واسم الله مع الصلاة في أول الثاني.

٦ - وإذا فُقدتِ الصَّلاةُ على النبيِّ عَلَيْ من الرواية، فلا ينبغي أن يتركها لفظاً.

قال الإمامُ النَّووي: «يُسْتَحَبُّ لكاتب الحديث إذا مَرَّ بذكر الله عزَّ وجلَّ أن يكتب: «عزَّ وجلَّ» أو «تبارك وتعالى» أو «جلَّ ذكرُه» أو «تبارك اسمُه» أو «جلَّت عَظَمَتُه» أو ما أَشْبَهَ ذلك.

وكذلك يذكُر عند ذكر النبيِّ ﷺ ﴿ يَكُلُّهُ ﴿ يَكُلُّهُ ﴾ بكمالهما، لا رَمْزاً إليهما، ولا مقتصراً على أحدهما.

وكذلك يقول في الصحابي: «رضي الله عنه»، فإنْ كان صحابياً ابنَ صحابي قال: «رضي الله عنهما» وكذلك يترضَّى ويترخَّم على سائر العلماء والأخيار ويكتب. كلُّ هاذا وإنْ لم يكن مكتوباً في الأصل الذي ينقل منه، فإنَّ هاذا ليس روايةً، وإنما هو دعاءً، وينبغي للقارىء أن يقرأ كلَّ ما ذكرناه، وإن لم يكن مذكوراً في الأصل الذي يقرأ منه، ولا يسأم من تكرُّر ذلك؛ ومَنْ أغْفَل هاذا حُرِمَ خيراً عظيماً، وفُوّتَ فضلاً جسيماً».



المحدّثين العامة والخاصة، ص: ٦٠ ـ ٦٨، والقواعد التحديث، ص: ٢٤٦.



# القسم الخامس تعريفُ أهمِّ أنواع كُتب الرِّواية

وقد صَنَّف المحدِّثون أنواعاً كثيرة من كُتب الرواية (١١)، أذكر أهمَّها فيما يلى:

#### (١) الصّحاح

وهي الكتبُ التي التزم فيها أصحابُها حسب شُروطهم، واستقرائهم \_ ذِكْرَ الأحاديث الصحيحة، ولا يَلْزَم من كَوْنِهم التزموا ذلك أن يكونوا قد وفوا بشروط الصَّحَة المعتبرة عند جُمهور المحدَّثين، إلاّ أن التزامهم بذلك سببٌ لتسمية كُتبهم بـ: «الصَّحَاح»، ولكن لم يستقم هاذا بحسب واقع الحال إلاّ للشَّيخين البخاري ومسلم، وأمَّا سِوَاهُما فقد وقع في تصانيفهم الحَسَنُ والضعيفُ، ومن أشهر هاذه الكتب:

ا - صحيح البخاري: واسمه «الجامع الصحيح المسند المختصر من أمور رسول الله ﷺ وسننه وأيامه»: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجُعْفي البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

وهو أول ما صُنِّفَ في الحديث الصحيح، صَنَّفه البخاري على أبواب الفقه، وافتنّ البخاري في الصناعة الحديثية، وفي الترجمة للأبواب، كما أحسن الاستنباطات الكثيرة والفوائد الجليلة وغير ذلك مما يَدُلُّ على غزارة علمه، وعُمْتِ فهمه، هاذا إلى جانب تحريه

<sup>(</sup>١) لمزيد الاطَّلاع على كتب الرواية وميزاتها ومناهج المؤلَّفين فيها؛ يُرجَع إلىٰ كتابنا: «مصادر الحديث ومراجعه: دراسة وتعريف؛ طبع دار ابن كثير ــدمشق.

في الرجال والأسانيد، وبهلذا احتلَّ "صحيح البخاري" المكان الأول بعد القرآن الكريم، فعكف الناس على دراسته وحفظه، كما اشتغل كثيرٌ من الأئمة في شرحه وبيان ما تضمَّنه من علوم وفوائد، فكان كتابُ البخاري محلَّ حفظ وعناية ودراسة وتقدير الأمة الإسلامية على مرَّ الزَّمان.

وقد انتقى البخاريُّ صحيحه من ستمئة ألف حديث، ولا شكَّ أنَّ معظم هذه الأحاديث كانت مدوَّنةً في كتب المسانيد والمصنَّفات الحديثية الأخرى التي دَوَّنها علماءُ القرن الثاني الهجري، وسَمِعَها البخاري عن شيوخه بأسانيدهم إلى مصنِّفيها، لذلك يعبِّر عن كيفية التحمُّل بألفاظ السَّماع، ومكث البخاريُّ في تصنيفه ست عشرة سنة، واقتصر فيه على الحديث الصحيح، وهو أوّلُ من أفرد الصحيح، لكنه لم يستوعب الصحيح، فقد صَرَّح بأن ما تركه من الحديث الصحيح أكثر مما أثبت لئلا يطول الكتابُ. ولا يدخل ما فيه من النعاليق والمتابعات والشواهد ضِمن الصحيح.

وقد رَتَّب البخاري أحاديث صحيحه على الموضوعات والأبواب، واعتنى بالفوائد الفقهية والنُّكات الحكمية؛ فاستخرج بفهمه من المتون معاني كثيرة فرَّقها في أبواب الكتاب بحسب تناسبها، مِمّا يستر للفقهاء وطُلاَّبهم الرجوع إليها والاستنباط منها(١١)، وهي توضح سعة علم البخاري بفقه الحديث.

وجميعُ ما في "صحيح البخاري" من الأحاديث الموصلة بلا تكرير (٢٦٠٢) حديثاً، ومن المتون المعلَّقة المرفوعة التي لم يصلها في موضع آخر من الجامع (١٥٩) حديثاً، وجميع أحاديثه بالمكرَّر سِوى المعلَّقات والمتابعات (٧٣٩٧) حديثاً، وجملة ما في الكتاب من التعاليق (٩٠٨٢) حديثاً، وجملة ما فيه من المتابعات (٣٤٤)، فجميع ما في الكتاب على هذا المكرَّر (٩٠٨٢) حديثاً، وهذا الرقم لا يشتمل على ما في الكتاب من الموقوفات على المقطوعات عن التابعين فمن بعدهم على المرقوفات.

<sup>(</sup>۱) انظر: «هدي الساري»: ص:٦.

<sup>(</sup>٢) هدي الساري: ص: ٤٦٨، ٤٧٠، ٤٧٨، وانظر: «أعلام المحدثين»: ص: ٥٣ حاشية (٣).

#### • شروح صحيح البخاري:

- إعلام السُّنن في شروح صحيح البخاري: لأبي سليمان حَمْد بن محمد بن إبراهيم الخَطَّابي (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ).
- شواهد التوضيح والتصحيح: لجمال الدين، محمد بن عبد الله بن مالك النحوي، المعروف بابن مالك (المتوفى سنة ٦٧٢ هـ).
- الكواكب الدُّراري في شرح صحيح البخاري: لمحمد بن يوسف بن علي البغدادي المعروف بشمس الكِرْماني (المتوفى سنة ٧٨٦ هـ).
- التنقيح الألفاظ الجامع الصحيح: لمحمد بن عبد الله بن بهادر المصري الشافعي، المعروف ببدر الزَّركشي (المتوفئ سنة ٧٩٤ هـ).
- فتح الباري شرح صحيح البخاري: للحافظ أحمد بن علي بن محمد بن حجر العَسْقلاني المصري الشافعي (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ).
- \_ عُمدة القاري شرح صحيح البخاري: للإمام محمود بن محمد بدر العيني الحنفي (المتوفى سنة ٨٥٥ هـ).
- التوشيح على الجامع الصحيح: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السُّيوطي المصري الشافعي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).
- إرشاد السَّاري إلى شرح صحيح البُخاري: للشهاب أحمد بن محمد الخطيب القَسْطُلَّاني (المتوفى سنة ٩٢٣ هـ).
- فيض الباري على صحيح البخاري: لمحدِّث العصر العلاَّمة محمد أنورشاه الكشميري (المتوفى سنة ١٣٥٢ هـ).

٢ ـ صحيح مسلم: واسمُه: «المُسْنَد المختصَر من السُّنن بنقل العَدل عن رسول الله ﷺ: للإمام أبي الحسين، مسلم بن الحجَّاج القشيري النَّيسابوري (المتوفى سنة ٢٦١ هـ).

صَنَّف الإمامُ مسلم صحيحه على أبواب الفقه، وقد اختار أحاديث كتابه من ثلاثمائة الف حديث مسموعة، وتحرَّىٰ في الرجال والمتون، وجمع طرق الحديث الواحد في مكانٍ واحدٍ من كتابه مما يسهل الرجوع إليها واستنباط الأحكام منها. وهو جامعٌ لأقسام الحديث، لكن أحاديث التفسير فيه قليلةٌ؛ لأنه لا يعوِّل على الآثار الموقوفة على الصحابة والتابعين \_ ومعظمُ التفسير منقولٌ عنهم \_ بل شرطه الأحاديث المرفوعة، ولم يقع فيه من التعليقات سوى اثنى عشر حديثاً.

ووَضَّح أنه وَضَع فيه ما أجمعوا عليه، وليس كلُّ الأحاديث الصحيحة عنده، "وعنى بذلك ما وجد عنده فيه شرائط الصحة المُجْمَع عليها، وإن لم يظهر اجتماعُها في بعض الأحاديث عند بعضهم". واستغرق تصنيفُه خمس عشرة سنة، ويسوق الأحاديث برمتها من غير تقطيع، لكونه لم يقصد لما تصدَّى له البخاري من استنباط الأحكام ليبوبها به عليه، ويقطِّع الحديث بسببها. ويبلغ عددُ حديثه (٤٠٠٠) حديث سوى المكرَّر، وقد قيل: إنه يعني بالمكرَّر \_ اثنا عشر ألف حديث، ولكن الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي رَقَّم أحاديثه دون المكرَّر منها فبلغت (٣٠٣٣) حديث، وبلغت عنده بالمكرَّر (٧٧٧٥) حديث عدا المتابعات والشواهد التي تبلغ (١٦١٨) حديث، فيكون مجموعُ أحاديثه بالمكرَّر في طبعة الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي (٧٣٨٨) حديث، وهو قريبٌ من عدد أحاديث "صحبح البخاري" بالمكرَّر، فقد بلغت (٧٣٩٣) حديث على ما حَرَّره الحافظُ ابن حجر (١٠). وأمًّا البخاري" بالمكرَّر، فقد بلغت (٣٠٣٩) حديث على ما حَرَّره الحافظُ ابن حجر (١٠). وأمًا

ويمتاز «صحيح مسلم» على «صحيح البخاري» بعدم تقطيعه الحديث وتكراره الإسناد

<sup>(</sup>۱) الإمام مسلم ومنهجه في صحيحه: لمحمد عبد الرحلن الأحمد المحمد: ص: ۸۸ ـ ۸۹ (أطروحة مكتوبة على الآلة مقدمة إلى الجامعة الزيتونية بتونس ـ ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م).

كما يفعل البخاريُ ـ ابتغاء بيان ما فيها من استدلالات فقهية ـ بل يجمع مسلمٌ المتونَ كلَّها بطُرقها العديدة في موضع واحد مما يُعين الطالبَ على الإحاطة بالحديث وطرقه، ويسوق المتونَ بتمامها وكمالها من غير اختصار ولا تقطيع، وإن وقع له ذلك فإنه يَنُصُّ على أنه مختصرٌ، ويرتَّب الأحاديث على طريقة حسنة، فيذكر المُجْمَلَ ثم المبيِّن له، والمُشْكِلَ ثم الموضَّعَ له، والمنسوخَ ثم الناسخَ له، فيسهل بذلك على طالب العلم النظرُ في وجوهه.

وقد اقتصر مسلم على ذكر الأحاديث المُسنَدة المرفوعة دون أقوال الصحابة والتابعين، ولم يُكثِر من التعاليق، فسائرها اثنتا عشرة من المتابعات. وأعلى ما عند مسلم الرباعيات، وأدناه التساعيات، وقد فَرَّق مسلم بين «حَدَّثنا» و «أخبرنا»، وهو لا يرى الرواية بالمعنى بالمعنى بخلاف البخاري فإنه كان لا يفرِّق بين «حدَّثنا» و «أخبرنا» ويُجيز الرواية بالمعنى مطلقاً، ويقطع الحديث من غير تنصيص على اختصاره ... وقد رَتَّب مسلم الأحاديث على الكتب وهي أربعة وخمسون كتاباً وقَسَم أحاديث الكتب إلى وحدات موضوعية تصلح أن يُعنون لها بالأبواب، وتُوضَع لها التراجم المناسبة، حيث أنَّ الإمام مسلماً لم يُترجِم لها أي لم يضع أولها عناوين دالة على محتواها - مثل صنيع البخاري. لذلك اجتهد شُرّاحُه في وضع تراجم الأبواب وأمثلهم عبارة الحافظ النَّووي، وزاد عليه الشيخُ شَبَيْر أحمد العثماني الدُيُوبُنْدِيّ.

ومنهجُ الإمام مسلم في عرض أسانيده متنوعٌ، فمرّة يسوق الحديث من طُرق عديدة فيفرد كلَّ سندٍ مع متنه، ويكون ذلك لزيادة في المتون على بعضها أو لاختلاف سياقها عند الرواة. وأخرى يجمع الأسانيد إما بالعطف بين الشيوخ أو بتحويل الأسانيد برمزٍ (ح) وإما بهما معا ويسوق المتن بعدها، وثالثة : أن يذكر الأسانيد الأخرى لذلك المتن. وهذا المنهجُ في التنسيق ساعد على اختصار الكتاب وكشف عن نكات بديعة في الإسناد خاصّة، وأنه يوضّح اختلاف الرواة في الأسانيد والمتون زيادة ونقصاً وتصحيحاً ووَهُماً مع بيان اختلافهم في سياق المتون ببعض الألفاظ أو التقديم والتأخير أو الزيادة والنقص.

ومن الواضح أنَّ ترتيب أحاديث الباب الواحد (المسألة الواحدة) لم يلتزم فيه مسلمٌ تقديمَ أحاديث أهل الطبقة الأولى أوَّلاً ثم سوق المتابعات والشواهد إن وُجدت، بل يُعرف

ذلك من درجة توثيق الرواة في الأسانيد. فتتميَّز أحاديث أهل الطبقة الأولى ـ وهي الصحيح لذاته ـ وأحاديث الطبقة الثانية التي هي أخَفُّ ضبطاً لكنها صحيحةٌ لغيرها، إذ شرطُ مسلم الصحةُ في كل ما خرَّج في كتابه «لم أخرج في كتابي هذا إلا ما أجمعوا عليه». «عرضتُ كتابي هذا على أبي زُرْعة فما قال إنَّ له عِلَّةً فيه، فهذا الذي أخرجتُه. وبالطبع فإن العلة المقصودة هنا هي العلة القادحة»(١).

### • شروح «صحيح مسلم»:

- المُعْلِم بفوائد كتاب مسلم: لأبي عبد الله محمد بن علي بن عمر التَّميمي المازُرِي (المتوفى سنة ٥٣٦ هـ).
- إكمال المُعْلِم بفوائد كتاب مسلم: للقاضي عياض بن موسى اليَحْصُبي السَّبْتي (المتوفى سنة ٥٤٤ هـ).
- صيانة صحيح مسلم من الإخلال والفَلَط وحمايَتُه من الإسقاط والسَّقَط: لأبي عمرو، عثمان بن عمرو الكردي الشافعي الدمشقي المعروف بابن الصَّلاح (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ).
- المُفهِم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: لأبي العباس، أحمد بن عمر بن إبراهيم الأنصاري، المعروف بابن المُزَيِّن المالكي القُرطبي (المتوفى سنة ٦٥٦ هـ).
- المِنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجّاج: للإمام محيي الدين أبي زكريا، يحيئ بن شرف النّووي الدمشقي الشافعي (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ).
- إكمالُ إكمال المُعْلِم بفوائد كتاب مسلم: لمحمد خِلْفَة بن عمر الوشتاتي المالكي الأُبِّي (المتوفى سنة ٨٢٧ هـ). أكمل به شرحَ القاضي عياض.
- الدِّيباج على صحيح مسلم بن الحجّاج: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر الشافعي السيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «أعلام المحدُّثين» ص: ١٨٠ ـ ١٨٠ ، و «بحوث في تاريخ السنة المشرفة» ص: ٣٢٦ ـ ٣٢٨.

- فتح المُنْهِم في شرح صحيح مسلم: للعلاَّمة شَبِّير أحمد العثماني (المتوفى سنة ١٣٦٩ هـ).

٣ \_ صحيح ابن خُزَيْمَة: للإمام أبي بكر، محمد بن إسحاق ابن خُزَيْمَة بن المُغيرة النَّيسابوري الشافعي (المتوفئ سنة ٣١١ هـ).

صحيحا البخاري ومسلم لم يشتملا على جميع الأحاديث الصحيحة التي وقعت لهما، بل تركا الكثير منها خارج كتابيهما لأسباب، أحدها: الحرص على تسجيل ما تَمَّ الإجماعُ على صحته، فالإمام البخاري يقول: «لم أُخرج في هذا الكتاب إلا صحيحاً، وما تركتُ من الصحيح كثير»(١). والإمام مسلم يقول: «ليس كلُّ شيء عندي صحيحٌ وضعتُه هنا (أي في كتابه الصحيح)، إنما وضعت هنا ما أجمعوا عليه».

إنَّ بقاء عدد كبير من الأحاديث الصحيحة خارجَ «الصحيحين» حَرَّك هِمَّة مجموعة من علماء الحديث إلى جمعها والتصنيف فيها، وكان من أول هؤلاء الأئمة الحُفَّاظ الإمامُ ابن خُرَيْمَة في صحيحه، وسارَ على نهجه بعد ذلك تلميذُه ابن حِبَّان في كتابه «التقاسيم والأنواع»، ثم جاء تلميذُه الحاكم النيسابوري فألَف كتابه «المستدرك على الصحيحين»، وشرطُ هؤلاء هو رواية الصحيح المجرَّد من الحديث. ويقول العلاَّمة أحمد شاكر عن هذه الكتب الثلاثة: «صحيح ابن خزيمة، والمسند الصحيح على التقاسيم والأنواع لابن حِبَان، والمستدرك على الصحيحين للحاكم، هذه الكتب الثلاثة هي أهمُّ الكتب التي أُلِّقَتْ في الصحيح المجرَّد بعد الصحيحين للبخاري ومسلم»(۲).

أمًّا «صحيح ابن خزيمة» فهو من أهمِّ الكتب الموثوقة في رواية الصحيح بعد البخاري ومسلم، وقد سَمَّاه .. كما يروي الحافظُ ابنُ حجر: «المسند الصحيح بنقل العدل عن العدل من غير قطع في السند ولا جرحٍ في النَّقَلَة».

ويقول عنه تلميذُه ابن حِبّان: «ما رأيتُ على وجه الأرض من يحسن صناعةَ السُّنن

<sup>(</sup>١) انظر: «صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ١ (١/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر مقدمة: «صحيح ابن خزيمة» (١٩/١).

ويحفظ ألفاظها الصحاح وزياداتها، حتى كأن السُّنَن بين عينيه إلا محمد بن إسحاق»، وكان رحمه الله غاية في الدِّقَة والتروِّي. ويقول عنه السيوطي: «حتى إنه يتوقَّف في التصحيح لأدنى كلام في الإسناد، فيقول: (إنْ صَحَّ الخبر) أو (إنْ ثَبَت هذا)(١)».

وابن خزيمة على عُلوّ قدره في الدقة، وعلى ارتفاع قيمة كتابه في الصحة، لم يخل من شيء من النقد، فقد قال فيه الحافظُ ابن كثير: «قد التزم ابنُ خزيمة وابن حبان الصّحّة، وهما خيرٌ من المستدرك بكثير، وأنظف أسانيد ومتوناً، وعلى كلّ حالي، فلا بُدّ من النظر للتمييز، وكم في كتاب ابن خزيمة أيضاً من حديثٍ محكومٍ منه بصحته، وهو لا يرتقي عن رُتبة الحسن»(٢).

عسحيح ابن حِبَّان: أو «المُسْنَد الصَّحيح على التقاسيم والأنواع من غير وجود قطع في سندها ولا ثبوت جرحٍ في ناقليها»: للإمام أبي حاتم محمد بن حِبَّان بن أحمد بن معاذ التَّميمي الدَّارِمي البُسْتِي، (المتوفى سنة ٣٥٤هـ).

اشتهر هلذا الكتابُ باسم "صحيح ابن حِبّان" لاشتراطه فيه الصحيح، وشرح ذلك بضرورة توفّر خمسة أمورٍ في كلّ شيخٍ من الرواة، ولا بُدّ من توفّرِها جميعها، وفقدان أحدها مدعاة لإهمال الحديث. وهذه الشروط هي:

- العدالة في الدين بالستر الجميل.
- \_ الصِّدق في الحديث بالشهرة فيه .
  - العقل بما يحدُّث في الحديث.
- ـ العلم بما يُحيل من معاني ما يروي.
  - تعرّي خبره عن التدليس.

والأئمة يُجمعون على صحة حديث لمجرَّد روايته في «صحيح ابن حبان»، كما يروي ابنُ الصَّلاح.

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) عن الشيخ أحمد شاكر في مقدمة صحيح ابن حبًّان: ص: ١١٣ نقلاً عن «فتح المغِيث».

أمًّا منهجه في تصنيف الكتاب فقد لجاً فيه إلى تقسيم السُّنن إلى أبواب، وتقسيم الباب إلى أنواع واشتمال النوع على أحاديث، وغرضُه من ذلك تيسيرُ حفظِ السُّنن لدى الناس؛ لأنَّ هذه الطريقة تسهل ذلك، وقد أعجب العلماء بقدرة الرجل على الترتيب المنطقي المُدْعَم بعلم الأصول وعلم الكلام، ولكن هذا اللَّون من التصنيف المنطقي يستفيد منه من وَعَاهُ كلَّه، أما القارئ العادي الذي يريد أن يستفيد منه فإنه لا يحصل على الفائدة المتوخَّاة بسهولة، لذلك عمد ابنُ بلبان إلى تقريبه إلى الناس بإعادة تصنيفه على الأبواب الفقهية شأنَ سائر كتب السُّنن.

محیح ابن السّكن: للحافظ أبي علي، سعید بن عثمان بن سعید ابن السّكن البغدادي المصري (المتوفى سنة ٣٥٣هـ).

قال الكتّاني: «ويُسمَّى ب: «الصحيح المنتقى» وبد: «السنن الصحاح المأثورة عن رسول الله على الله ولكنه كتابٌ محذوفُ الأسانيد، جعله أبواباً في جميع ما يُحْتاج إليه من الأحكام، ضَمَّنهُ ما صَحِّ عنده من السُّنن المأثورة. قال: «وما ذكرتُه في كتابي هاذا مُجْمَلاً فهو ممّا أجمعوا على صحّته، وما ذكرته بعد ذلك مما يختاره أحدٌ من الأثمة الذين سمَّيتُهم، فقد بَيَّنتُ حُجَّته في قبول ما ذكره ونسَبْتُه إلى اختياره دون غيره، وما ذكرتُه مما ينفرد به أحَدٌ من أهل النقل للحديث فقد بَيَّنتُ علَّته، وذلَلتُ على انفراده دون غيره» (١).

٦ \_ صحيح ابن عَوَانَة: للحافظ يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الإسفراييني الشافعي
 (المتوفى سنة ٣١٦ هـ).

وصحيحُه مخرِّجٌ على «صحيح مسلم»، وله فيه زياداتٌ عديدة (٢).

٧ - صحيح الإسماعيلي: للحافط أبي بكر، أحمد بن إسماعيل الإسماعيلي الجُرْجاني الشَّافعي (المتوفى سنة ٣٧١ هـ)(٣).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تعريفه في «المستخرجات، صفحة: (٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريفه في «المستخرجات، صفحة: (٢٥٢).

٨ - صحيح الحاكم النيسابوري «المعروف بـ «المُسْتَدْرَك»: للحافظ أبي عبد الله،
 محمد بن عبد الله بن محمد بن حَمْدُوْيَه، بن نُعَيم، الحاكم النَّيسابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ)(١).

٩ ـ المنتقى، لابسن الجارُؤد (أي: «المنتقى المختسار من السُّنسن المُسنَدة عن رسول الله ﷺ في الأحكام»): للحافظ أبي محمد، عبد الله بن علي بن الجارود النَّيسابوري (المتوفى سنة ٣٠٧هـ).

قال الكَتّاني: «وهو كالمستخرج على «صحيح ابن خزيمة» في مجلّد لطيف، وأحاديثه تبلغ نحو الثمانمائة، وتُتُبّعَتْ فَلَمْ يَنْفَرِدُ عن الشيخين مِنها إلّا بِيَسِيرٍ. وله شرح يُسَمَّى بـ: «المُرتَقَىٰ في شرح المُنْتَقَىٰ» لأبي عمرو الأندلسي»(٢).

١٠ - المنتقئ: للحافظ أبي محمد، قاسم بن أصبخ بن محمد بن يوسف البيّاني القُرْطُبى المالكى (المتوفى سنة ٣٤٠ هـ).

قال الكَتَّاني: "وهو على نحو كتاب "المنتقى" لابن الجارود، وكان قد فاته السَّماعُ منه، ووجده قد مات، فألَّفه على أبوابٍ بأحاديث خرَّجها عن شيوخه، قال أبو محمد ابن حَزْم: وهو خيرٌ انتقاءً منه "(٣).

11 - الأحاديث المُختارة ممّا ليس في الصحيحين أو أحدهما: للحافظ أبي عبد الله، محمد بن عبد الواحد بن أحمد بن عبد الرحمان السَّعْدي الدمشقي الصالحي المعروف بد: «الضياء المقدسي» (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ).

وكان مِمّن أفرد الصحيحَ في كتابه «الأحاديث المختارة» وهو المستخرجُ من الأحاديث المختارة مِمّا لم يُخرجه البخاري ومسلمٌ في صحيحيهما.

<sup>(</sup>١) انظر: تعريفه في «المستدركات» ص: (٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص: ٢٥.

هذا الكتابُ الجليلُ هو تكملة لعمل البخاري ومسلم في إفراد الصحيح من الحديث بالتأليف، وقد ذكر شيخ الإسلام ابنُ تيمية والزَّركشي أنَّ تصحيحه أعلى مزية من تصحيح الحاكم صاحب «المستدرك». وقال الحافظ الذهبي عن درجة أحاديث المختارة: «هي الأحاديث التي تصلح أن يُحْتَج بها سِوى ما في الصحيحين».

وأسانيدُه تدور بين الصحة والحسن، وما يذكره من الضعيف فإنه من قبيل المتابعات والشواهد، وطريقتُه في هذا الكتاب هي أن يرتب الأحاديث على المسانيد وليس على الأبواب الفقهية مقدّماً أحاديث العشرة المبشّرين بالجنة، ثم يرتب أسماء الصحابة على حروف المعجم. ويذكر طُرُقَ الحديث الصحيحة من عِدّة مصادر، ثم يذكر تخريجه في بقية الكتب الحديثية، ثم يتكلّم عن عِلَله مستفيداً بصورة واسعة من كتاب «العِلل» للإمام الدَّارقطني (۱).

١٢ ـ صحيح ابن الشَّرقي: للحافظ أبي حامد، أحمدبن محمد بن الحسن النَّيسابوري الشافعي من تلاميذ مسلم (المتوفى سنة ٣٢٥ هـ).

ذكره الحافظُ الذهبي في «تذكرة الحفاظ»، والتاج السُّبكي في «طبقات الشافعية» وعبارته: «صَنَّف الصحيح وحج مرات»، قال الكَتَّاني: «وهو غير مشهور، وربّما يكون مخرَّجاً على صحيح مسلم»(٢).

17 = الإلزامات: للإمام أبي الحسن، علي بن عمر بن أحمد الدَّارقُطني البغدادي الشافعي (المتوفي سنة ٣٨٥ هـ).

قال الكتاني: «وهو أيضاً كالمستدرك على الصحيحين، جمع فيه ما وجده على شرطهما من الأحاديث وليس بمذكور في كتابيهما، وألزَمَهما ذكره، وهو مرتَّبٌ على المسانيد، في مجلَّد لطيفٍ»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «بحوث في تاريخ السنة المشرفة» ص: ٣٤٩ ـ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٣.

#### (٢) الجوامع

هي الكتبُ التي تكون مُرَتَّبةً على الأبواب الفقهية، وتُوجَدُ فيها جميعُ أقسام الحديث، من: أحاديث العقائد، والأحكام، والرِّقاق، وآداب الأكل والشُّرْب، والسَّفر، والقِيَام، والقعود، والتفسير، والتاريخ، والسِّير، والفِتَن، والمناقب، ولا تختلف كتبُ الجوامع عن عامة كتب السُّنَن إلا أَنَّ السُّنَن تخلو - غالباً - من أبواب العقائد والفِتَنِ والمَناقِب، وفيما يلي نذكر أسماءَ بعض الجوامع:

١ ـ جامع سفيان بن سعيد بن مسروق التَّوْري الكُوْفِي (المتوفى سنة ١٦٠ هـ).

٢ \_ جامع أبي محمد سفيان بن عُيَيْنَة الكُوْفِي ثم المَكِّي (المتوفى سنة ١٩٨ هـ).

٣ ـ جامع مَعْمَر بن راشد الأُزْدِي البَصْرِي (المتوفى سنة ١٥٣ هـ).

٤ \_ جامع البُخاري: وهو معروف بـ: «صحيح البخاري»: للإمام أبي عبد الله
 محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ).

• \_ جامع مسلم: وهو معروف بـ: "صحيح مسلم": للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجّاج القُشيْري النّيسابوري (المتوفى ٢٦١ هـ).

إلا أنَّ التفسير ليس فيه، فلا يُسَمَّى عند بعضهم «الجامع».

٦ ـ جامع الترمذي: وهو ما يُسمَّى بِـ: «سُنَن الترمذي» أيضاً: للإمام أبي عيسى
 محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (المتوفى سنة ٢٧٩ هـ).

أُطْلِقَ عليه الاسمان، وهو أَحَقُّ بكونه جامعاً.

#### (٣) الشينن

يُراد بها في اصطلاح المحدِّثين تلك الكتبُ التي تجمع أحاديثَ الأحكام المرفوعة

مرتَّبةً على أبواب الفقه، من: الطهارة، والصَّلاة، والزَّكاة إلى العِتق. . . وتَخُلو عالباً من أبواب العقائد، والتاريخ، والفِتَن، والمناقب. ولا يُذْكَر في كُتب السُّنَن شيءٌ من الموقوفات والمَراسِيل، فإنها لا تُسَمَّى (سُنَّةً) عند المحدِّثين، وإن ذُكِرَ شيءٌ منها فهو للاستشهاد به لا غير.

وظهرت كتبُ السُّنَن بعد «الموطَّآت»، ومدارُ جمعِ الأحاديث فيها على العمل ـ أي عمل العلماء ـ ولو بعضهم بالحديث، وإنْ كان ضعيفاً، لكنها لا تَذكُر شيئاً إلاّ الحديث النبويَّ بسنده، لذلك كانت مرتبتُها بصورة إجمالية أعلى من «المسانيد» و «المصنفات»(١).

والكتبُ باسم (السُّنَن) كثيرةٌ جدّاً، نكتفي منها بتعريف ما يلي:

١ - سُنَن ابن جُرَيْج، لأبي الوليد عبد الملك بن عبد العزيز، ابن جُرَيْج الرُّؤمي المَكِّي (المتوفى سنة ١٥١ هـ).

٢ - سُنَن سعيد بن منصور ؛ للإمام أبي عثمان، سعيد بن منصور المَرْوَزي الخُراساني
 (المتوفى سنة ٢٢٧ هـ).

وهي من مَظَانٌ «المُعْضَل» و«المنقطع» و«المُرْسَل».

٣ ــ سُنَن أبي جعفر ؛ للإمام أبي عثمان، سعيد بن منصور المَرْوَزي الخُراساني (محمد بن الصباح الدَّوْلابي البغدادي) (المتوفى سنة ٢٢٧ هـ).

٤ ـ سنَّن الإمام الشافعي: للإمام محمد بن إدريس الشافعي (المتوفى سنة ٢٠٤ هـ).

وهي رواية أبي إبراهيم إسماعيل بن يحيى المُزَني الدَّارِمي، ثم رواية أبي جعفر الطحاوي (المتوفى سنة ٣٢١ هـ).

منن الدَّارِمي: للإمام أبي محمَّد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفَضْل الدَّارمي التَّمِيْمي السَّمَرْقَنْدي (المتوفى سنة ٢٥٥ هـ).

وقد اشتهرت هذه السُّنَنُ عند المحدِّثين بالمُسْنَد على اختلاف الاصطلاح؛ لأنها ليست

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة «إعلام الأنام شرح بلوغ المرام في أحاديث الأحكام؛ للدكتور عتر، ص: ١٥.

على ترتيب المسند، ذلك أنَّ الكتاب مُقَسَّمٌ إلى كتب وإلى أبواب فقهية، ويَشْتَمِلُ كلُّ بابِ على الأحاديث المتصلة به، ويمتاز بقلَّة الرجال الضعفاء، وليس فيه أحاديثُ مُنْكَرةٌ ولا شاذَّةٌ، وإن كان فيه أحاديثُ مُزْسَلَةٌ وموقوفةٌ.

وكثيرون من رجال الحديث يعتبرون «سُننَ الدَّارِمي» أحسنَ صحةً من «سُنن ابن ماجَه»؛ لأنَّ مؤلِّفه أقْدَمُ زماناً، ورجال رُواتِهِ أقَلُّ ضَعْفاً، وكما قال الحافظُ ابن حجر: «ليس دونَ السُّنَن في الرُّنْبَة، بل لو ضُمَّ إلى الخمسةِ لكان أمْثَلَ من ابن ماجَهْ، فإنَّه أمْثَلُ منه بكثير »(۱).

٦ ـ سنن الترمذي: أو «الجامع الصحيح»: للإمام الحافظ أبي عيسى محمّد بن عيسى، بن سَوْرة الترمذي (المتوفئ سنة ٢٧٩ هـ).

صَنَّفَهُ على أبواب الفقه، وهو المصنَّف من أجمع كتب الحديث وأغزرها علماً وصناعة حديثية، فقد أخرج فيه الترمذي: الصحيح والحسنَ والضعيفَ والغريبَ والمُعَلَّل وكشف عن عِلَّته، كما ذكر المُنكرَ وبيَّن وجه النكارة فيه، وتكلَّم في فقه الأحاديث ومذاهب السَّلف وفي الرواة، وغير ذلك مما له صلة بالحديث وبعلومه.

وقد جمع فيه الترمذي طريقة شيخيه الإمام البخاري من حيث عنايته بالفقه واستنباط الأحكام، وطريقة مسلم بوضع الحديث في موضعه مهما تعدَّدت رواياته وأسانيده إذ يحرص على جمع الروايات الإسنادية في صعيد واحد. ولكن الترمذي تفرَّد عن البخاري ومسلم بوضع مصطلحات عليه والتعريج على مسائل فقهية لم يشاركاه فيها، يُضاف إلى ذلك أنه كان يتكلَّم على الأحاديث التي خَرَّجها حديثاً، مع الإشارة عقب كل حديث إلى درجته من الصحة أو الحسن أو الضعف وإلى طرقه المختلفة، وإلى رجاله جرحاً وتعديلاً، مع التنبيه إلى ما في الأسانيد من عِلل.

يغلب على أحاديث هذا الكتابِ طابعُ الصِّحة، وفيه شيءٌ من الحسن وبعض الضعيف.

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (١/ ١٧٣).

وموضاعات أحاديث هاذا الكتاب لم تقتصر على أحاديث الأحكام فحسب، بل اشتملت أيضاً على الأحاديث المتصلة بالآداب والمواعظ والمناقب والتفسير، وتبلغ أحاديث الأحكام إلى مجموع أحاديث الكتاب ما هو في حدود النصف.

وراعى الترمذي في ترتيب أحاديث الأحكام أن يجيء بها مرتبةً على أبواب الفقه، ولهذا سُمّي كتابه بالسُّنن. وكان في روايته لكل حديثٍ من حديث الأحكام يُورِد الحديث، وما يناسبه من أحاديث أخرى ثم يبسط اراءَ الفقهاء في المسألة الفقهية التي يتناولها الحديث، ويُشير إلى عملهم بهذا الحديث.

رُتَّب الترمذي هاذا الكتابَ على أساس الأبواب مستخدماً عنوان «أبواب» في الأحاديث المتعلِّقة بقضايا متعدِّدة تشتمل على عِدّة تفرُّعاتٍ، ومستخدماً عنوان «باب» في الأحاديث المتعلَّقة بقضية مُعيَّنة، ومثال ذلك قوله «أبواب الطهارة على رسول الله ﷺ»، و «باب ما جاء إنَّ مفتاح الصلاة الطهور»(١).

### • شروح «جامع الترمذي»:

- عارضة الأَحْوَذي في شرح سنن الترمذي: للقاضي أبي بكر، محمد بن عبد الله الإشبيلي المالكي، المعروف بابن العربي (المتوفي سنة ٥٤٣ هـ):
- النَّفح الشَّذي شرح جامع الترمذي: لأبي الفتح محمد بن محمد بن محمد اليَعْمُري الشافعي، المعروف بابن سيّد الناس (المتوفى سنة ٧٣٤ هـ).
- شرح سنن الترمذي: للحافظ عبد الرحيم بن الحسين العراقي المصري الشافعي (المتوفى سنة ٨٠٦ هـ).
- قُوت المغتذي على جامع الترمذي: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السُّيوطي المصري الشافعي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).
- تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي: للشيخ محمد بن عبد الرحمٰن بن عبد الرحيم المُبارَكْفُوري الهندي (المتوفى سنة ١٣٥٣ هـ).

انظر: «موسوعة المصادر والمراجع» ص: ٣٢٥ ـ ٣٢٦.

ـ معارف السُّنن: للمحدِّث الشيخ محمد يوسف البِنُّوري (المتوفى سنة ١٣٩٧ هـ).

٧ ـ سنن أبي داود: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعَث بن إسحاق السِّجِسْتاني الأزدي (المتوفى سنة ٢٧٥ هـ).

وهو من أَنْفعِ كُتب الحديثِ لمن يُعنى بأحاديث الأحكام في الحلال والحرام، حتى قال الإمام الغزالي بكفايته للمجتهد في الأحاديث (١٠).

وقد صنَّفه أبو داود وانتقاه من خمسمئة ألف حديث، عُنِي فيه بأحاديث الأحكام وجَمْعِها عناية كبيرة، ولَخَّص طريقتَه فيه بقوله: «وما كان في كتابي من حديثٍ فيه وَهْنٌ شديدٌ فقد بَيَّنتُه، وفيه ما لا يَصِحُّ سنده، وما لم أَذْكُرْ فيه شيئاً فهو صالحٌ، وبعضُها أَصَحُّ من بعضٍ».

وقد فَسَّر (الصَّالح) بأنه قد يكون صحيحاً وقد يكون حَسَناً. وعُرف عن أبي داود أنه اطرح أحاديث المجروحين والضعفاء. وحين يروي حديثاً ضعيفاً ينَبّه إلى ذلك.

كان أبو داود يتحرَّى الدُّقَّةَ في شروطه في الرجال مما جعل كتابَه من الكتب الموثوقة، وقد سارَ في بعضها على شروط البخاري ومسلم، فوردت في كتابه أحاديثُ صحيحةٌ أخرجت في الصحيحين، كما وردت فيه أحاديثُ صحيحةٌ على شرطهما، وإن لم تُخرَّج فيهما.

ينقسم كتابُ أبي داود إلى خمسة وثلاثين كتاباً، فُرعت إلى أبواب (عدا ثلاثة منها لم يبوّب فيها أبواباً)، وبلغ عددُ الأبواب (١٨٧١) باباً. والكتابُ يشتمل على ما يزيد على ٥٠٠٠) حديث.

### شروح «سنن أبي داود»:

ـ معالم السُّنن: لحَمُد بن محمد بن إبراهيم الخَطَّابي (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ).

 <sup>(</sup>١) انظر: «المستصفى من أصول الفقه»: (٢/ ٢٥١).

- تهذيب سُنن أبي داود: لمحمد بن أبي بكر الدمشقي المعروف بابن قيِّم الجَوزية (المتوفى سنة ٧٥١ هـ).
- \_ شرح سنن أبي داود: للسراج عمر بن رَسْلان بن نصير البُلْقِيني المصري الشافعي (المتوفى سنة ٨٠٥ هـ).
- \_ مِرْقَاة الصَّعود إلى سنن أبي داود: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطى (المتوفى سنة ٩١١ هـ).
- عَوْن المعبود شرح سُنن أبي داود: لأبي الطيّب محمد شمس الحق العظيم آبادي الهندي (المتوفى سنة ١٣٢٩ هـ).
- \_ بذل المجهود في حَلّ أبي داود: للشيخ خليل بن أحمد السَّهَارَنْفُوري (المتوفى سنة ١٣٤٦ هـ).
- المنهل العذب المورود شرح سنن أبي داود: للشيخ محمود خطّاب السُّبْكي المصري (المتوفى سنة ١٣٥٢ هـ).
- ٨ ـ سنن النَّسائي (المعروفة بـ «المجتبئ»): للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شُعَيْب النَّسائي (المتوفى سنة ٣٠٣ هـ)، وهي تُسَمَّى: «المجتبى».

وكتابُ «المجتبى» هذا يسير على طريقة دقيقة تَجْمَع بين الفقه وفَنِّ الإسناد، فقد رتَّب الإمامُ النَّسائيُ رحمه الله تعالى أحاديث هاذا الكتاب على الأبواب، ووضَع لها عناوين تَبْلُغ أحياناً منزلة بعيدة من الدُّقَةِ، وجمع أسانيدَ الحديث الواحد في موطنٍ واحدٍ، وبذلك سلك النَّسائيُ أغْمضَ مسالك المحدِّثين، وأجلَها في كتابه هذا، وهو معروف بشدَّة تحرِّيه في الحديث والرجال.

وهو مِن أُوثَقَ كتب الحديث، ويَعُدّه علماء الحديث أقلّ كتب السنن حديثاً ضعيفاً ورجلاً مجروحاً، ويقاربه في ذلك «سنن أبي داود» و «سنن الترمذي»، وهو يجمع بين

طريقتي مسلم والبخاري، فيهتم في أن يرد الحديثُ في موقعٍ واحدٍ إلا حين الضرورة التي تقتضي ذلك، كما يحرص في الوقت ذاته على استنباط قضايا فقهيَّةٍ من الأحاديث مع بيان عِلَلها.

وكان النّسائيُّ قد صَنَّف هذا المسند موسّعاً وقدَّمه إلى أمير مدينة الرَّمْلَة فسأله الأميرُ: هل كلُّه صحيحٌ؟ فأجابه بأنَّ فيه الصحيحَ والحَسَنَ، فطلب منه تمييزهَا فتخيَّر منه مختصراً هو المشهور بين الناس والمُسَمَّى «المجتبئ» أو «السُّنن الصغرى» تمييزاً عن الكتاب الموسَّع الذي سُمِّى «السُّنن الكبرى».

وكان النَّسائيُّ يتشدَّد في نقد الرجال، ويقال إنَّ له فيهم شروطاً أشَدَ من شروط البخاري ومسلم.

واشتملت «سُنَن النسائي» على الصحيح، كما وقع فيها بعضُ الضَّعيف، وهو قليلٌ، وقد قال هو عن ذلك: «كتاب السنن كله صحيحٌ، وبعض معلولٍ» ولكنه لم يبيَّن عِلَّته، وهذا الكلامُ محمولٌ على الغالب.

#### • شروح سنن النسائي:

- ـ زَهرالرُّبي على المُجْتَبَىٰ: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).
- \_ حاشية السِّنْدِي على المجتبى: لأبي الحسن، محمد عبد الهادي السِّندي الهندي (المتوفى سنة ١١٣٨ هـ).
- شروق أنوار المِنن الكبرى الإلهية بكشف أسرار السنن الصغرى التسائية: للشيخ محمد المختار بن محمد بن أحمد مزيد الجنكي الشنقيطي.
- \_ الفيض السمائي على سنن النَّسائي: للشيخ محمد زكريا الكَانْدَهْلَوِيَ (المتوفى سنة ١٤٠٢ هـ).
- ٩ سنن ابن ماجَهُ: للإمام أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني، المعروف بابن ماجَهُ
   (المتوفى سنة ٢٧٣ ـ أو ٢٧٥ هـ).

وقد اعْتُبِرَ هذا الكتابُ رابعَ السُّنَن، ومُتَمَّمَ الكتبِ السُّتَةِ التي هي المراجع الأصول للسُّنَة النبويَّة، وكان المتقدِّمون يَعُدُّونها خمسة، ليس فيها كتابُ ابن ماجه، ثم جَعَل بعضُهم «الموطَّأ» سادسها، ولمَّا رأى بعضُ الحفَّاظ كتابَه كتاباً مفيداً قويَّ النفع في الفقه، ورأى من كثرة زوائده أدرجه في الأصول وجعلوه آخرَها منزلةً، فكَمُل به الكتبُ السَّتَةُ، والسُّننُ الأربعةُ بعد الصحيحين.

وقد رَتَّبه ابنُ ماجه ترتيباً فقهياً وجعله في كتب ثم في أبواب، وقد بَلَغ عددُ الكتب فيه (٣٢) كتاباً، وبَلَغ عددُ الأبواب (١٥٠٠) باب.

والأحاديث في "سنن ابن ماجه" فيها الصحيحُ والحسنُ، وفيها المُنكَرُ والموضوعُ، ولكن على نُدرةٍ. وقد بَلَغ عددُ الأحاديث في هذا الكتاب (٤٣٤١) حديثاً، منها (٣٠٠٦) حديثاً أخرجها أصحابُ الكتب الخمسة كلهم أو بعضهم في كتبهم، أمَّا القسمُ الأخير الباقي فقد اختلفت الآراء حوله، وبعضهم عَدَّه ضعيفاً كُلَّه كالحافظ المِزي الذي قال: "كُلُّ ما تفرَّد به ابنُ ماجه عن الخمسة فهو ضعيفٌ"، ولكن الحافظ ابن حجر تَعقَّب هذا الكلام وقال: "إنَّ ابن ماجه انفرد بأحاديث كثيرة وهي صحيحة، فالأولى حمل الضعف على الرجال، وقصده من ذلك أنَّ ضعف السند والرواة لا يلزم معه حكماً أن يكون الحديث ضعيفاً في الواقع لاحتمال أن يكون رُوي من طريق آخر بإسناد صحيح، ولهذا يقول المحدِّثون: هذا الحديث ضعيفاً في الحديث ضعيفاً بهذا الاسناد.

### ● شروح «سنن ابن ماجه»:

- الإعلام بسُنتِه عليه السلام: لعلاء الدين مُغُلِّطاي بن قُليج (المتوفى سنة ٧٦٢ هـ).

ـ ما تَمَسُّ إليه الحاجة على شنن ابن ماجه: للسراج عمر بن علي المصري، المعروف بـ: «ابن المُلَقِّن» (المتوفى سنة ٨٠٤ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة المستطرفة» ص: ۱۰، و «الإمام ابن ماجه وكتابه السُّنَن» للعلاَّمة محمد عبد الرشيد النعماني، ص: ۱۷۹.

- الدِّيباجة في شرح سُنن ابن ماجه: للكمال محمد بن موسى الدَّميري الشافعي (المتوفى سنة ٨٠٨ هـ).
- مصباح الزُّجاجة في زوائد ابن ماجه: لأحمد بن أبي بكر بن إسماعيل البوصيري (المتوفى سنة ٨٤٠ هـ).
- مصباح الزُّجاجة على سُنن ابن ماجه: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفي سنة ٩١١ هـ).
- ١٠ ـ سُنَن الكَشِّي: للإمام أبي مسلم إبراهيم بن عبد الله الكَشِّي (المتوفى سنة ٢٩٢ هـ).
- ١١ سُنَنُ أبي بكر الأَثْرَم: للإمام أحمد بن محمد بن هانئ، المعروف بـ: «الأَثْرَم»
   صاحب الإمام أحمد (المتوفى سنة ٢٧٣ هـ).

هي تَدُّلُّ على إمامته وسَعَةِ حفظه.

١٢ ـ سُنَنُ الخَلاَّل: للإمام أبي علي الحسن بن علي الخَلاَّل (المتوفى سنة ٢٤٢ هـ).

۱۳ ـ سُنَن أبي قُرَّة: للإمام موسى بن طارق اليَمَاني الزَّبيْدِي، المعروف بـ: «أبي قُرَّة»، روى عنه أحمد وغيرُه.

١٤ ـ سُنَن سَهْل بن أبي سهل: للإمام أبي عَمْرو سهل بن أبي سهل الرازي (المتوفّى في حدود ٢٤٠ هـ).

١٥ ـ سُنَن أبي الحسين: للإمام أحمد بن عبيد أبي الحسن، وقد أكثر البَيْهَقيُّ من التخريج عنها.

١٦ - سُنَن أبي بكر: للإمام أبي بكر، محمد بن يحيى الشافعي الهَمداني.

۱۷ ـ سُنَن ابن لال: للإمام أبي بكر أحمد بن علي، المعروف بـ: «ابن لال» (المتوفى سنة ۳۹۸ هـ).

١٨ ـ سنن الدَّارقُطْنِي: للإمام أبي الحسن عليّ بن عُمَر بن أحمد بن مَهْدي الدَّارَقُطْني البَغْدادي (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

أَلَف الدَّارِقطنيُّ هذا الكتابَ ليتعقَّب فيه الأحاديث التي ذُكِرَتْ في (السُّنن)، وفيها مآخِذُ ومغامزُ، وقد عَمِل بها بعض الفقهاء، أو خَفِيَتْ عِلَلُها على بعض المحدَّثين، فكشف الإمامُ الدَّارَقُطْني ما فيها بمهارتِه الفائقة في هذا الفَنِّ الدقيق العَويص.

فهو لم يؤلّفهُ على غرار تأليف أبي داود والنّسَائي وابن ماجَه وأمثالِهم، الذين يُورِدُون في كلّ باب من "السُّنَن" أصحَّ ما ثبت عندهم، وإنما ألّفه على غرار كتابه الفذّ العجيب "العِلَلِ" لكنه جَمع في "السُّنَن" أحاديث الباب المعلولة في صعيد واحد، مع إبانة عِلَلِها ومطاعنِها، ليقف عليها مَنْ جَهِلها، أو مَنْ لم يَرها عِلَّة مانعة من العمل بالحديث، فيقتنع بها، أو ينتفع بها عند الموازنة والترجيح بين الحديثين الواردين في الباب، المتعارضين، أو الزائدِ أحدِهما على الآخر زيادة ذاتَ شأنِ في استنباط الحكم منها، فيُقدِّم الراجح على المرجوح، والسليم على المجروح.

فخرج الكتابُ بهذا الصنيع عن أن يكونَ أو يُذكرَ من كتب (السُّنَن) بالمعنى الاصطلاحي، فهي مؤلَّفةٌ ـ في نظر مؤلِّفها ـ لبيان ما عليه العمل، وكتابُهُ مؤلَّف لبيان ما في السُّنن من المغامز والعِلَل، فتباينَتْ بُنيَةُ كتابه عن بُنيْتِها مباينة شديدة، واختلفت الغاية من تأليفه عن الغاية من تأليفها، فحَقَّهُ أن يكون عنوانُه واسمُهُ: (السُّنَ المعلولة)، تغليباً لمضمون أكثر الكتاب على مضمون جزء يسير منه (۱).

## شروح سنن الدارقطني:

- التعليق المُغني على سُنَن الدَّارقطني: للشيخ أبي الطيّب محمد شمس الحق العظيم آبادي الهندي (المتوفى سنة ١٣٢٩ هـ).

١٩ ـ سُنَن أبي بكر النجار: للإمام أحمد بن سليمان (النَّجَار) (المتوفى سنة ٣٤٨هـ)، وكتابه في الشُنَن كبيرٌ.

٢٠ ـ سُنَن أبي إسحاق: للإمام إسماعيل بن إسحاق بن إسماعيل القاضي الأُزْدِي
 البَصْرى (المتوفى سنة ٢٨٢ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «السنة النبوية وبيان مدلولها الشرعي» للشيخ أبي غدّة، ص: ٢٣ - ٢٤.

٢١ ـ سُنَنُ أبي محمد: للإمام أبي محمد يوسف بن يعقوب بن حَمَّاد بن زيد البَصْري (المتوفى سنة ٢٩٧ هـ).

٢٢ - سُنَنُ أبي القاسم: للإمام أبي القاسم هِبَة الله بن الحسن الرَّازي الشافعي، الشهير باللَّالُكَائي (المتوفى سنة ١٨٤ هـ).

٢٣ ـ السنن الكبرى: للإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البَيْهقِي الخُسْروجِرْدي
 (المتوفى سنة ٤٥٨ هـ).

قال الكتّاني: «ويُقال له الشّنن الكبير، وهي عشرة مجلّدات، وهي على ترتيب مختصر المُزني، لم يُصنّف في الإسلام مثلها، وهي مستوعبة لأكثر أحاديث الأحكام. وعليها حاشية للشيخ علاء الدين علي بن فخر الدين عثمان بن إبراهيم بن مصطفى المارديني الحنفي المعروف بابن التُرْكُماني (المتوفى سنة ٧٥٠ هـ) سَمّاها «الجوهر النقي في الردّ على البيهقي» في سِفْر كبير، أكثرها اعتراضات عليه، ومناقشات له ومباحثات معه (١). وقد وُجدت في هذه الحاشية كثيرٌ من الأخطاء العلمية الفاحشة، من توثيق الرواة المجرّحين، وتجريح الموثقين، وتَطُويعٌ للأدلّة لنُصرة مذهبه، أفسد فيها الكتاب وأذهبَ رَوْنَقَه وبهاءه، وصفاءه، وبهجته، دلّت على جهله وتعصّبه وتحاملِه.

٢٤ ـ السُّنن الصغرى: للبَيْهَقِي أيضاً.

كتبٌ ينبغي أن تُعَدَّ في (السُّنَنِ):

١ - كتاب الآثار: للإمام أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم القاضي (المتوفى سنة ١٨٢ هـ).

قال ابن مَعِيْن: «ليس في أصحاب الرَّأْي أَكْثَرُ حديثاً ولا أَثْبَتُ منه».

٢ ـ كتاب الآثار: للإمام محمَّد بن الحسن الشُّيباني (المتوفى ١٨٩ هـ).

هذا الكتابُ نظير كتابه الموطأ، يروي فيه عن الإمام أبي حنيفة أحاديثَ مرفوعةً

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٣٣.

وموقوفةً ومُرسَلةً، ويُكثر جدًا عن إبراهيم النَّخَعي شيخ الطريقة العراقية، ويروي فيه قليلاً عن نحو عشرين شيخاً سوى أبي حنيفة.

٣ ـ كتاب الأم: للإمام محمَّد بن إدريس الشافعي (المتوفى ٢٠٤ هـ)، رواية الربيع بن سليمان المُرَادِي.

٤ - شرح معاني الآثار: للإمام أبي جعفر أحمد بن محمد الطَّحَاوي (المتوفى سنة ٣٢١ هـ).

وهو كتابٌ قيّمٌ في المحاكمة بين أدلة المسائل الخلافية، يسوق فيه المؤلِّفُ بسنده الأخبار التي يتمسَّك بها أهلُ الخلاف في تلك المسائل، ويخرج من بحوثه بعد نقدها إسناداً أو متناً ورواية ونظراً، بما يقتنع به الباحث المنصف المتبرَّئ من التقليد الأعمى، وليس لهذا الكتاب نظيرٌ في التفقه، وتعليم طُرُق التفقه، وتنمية مَلكَة الفقه.

كما امتاز هذا الكتابُ بمميزاتٍ لم تتوفَّر في أكثر الكتب الحديثية، منها:

- اشتماله على الكثير من الأحاديث وآثار الصحابة، والتابعين، وتابعيهم من أثمة الحديث والفقه، التي لم تَرِدْ في كتب الأحاديث الأخرى.

ـ كما أنه يروي الحديث فيه بأسانيدَ كثيرةٍ وطُرُقٍ مختلفةٍ، وتُوجَد في بعض طُرُقِها زياداتٌ قد لا تُوجَد في كتب الآخرين.

- وفي بعض الأحيان تكون الرواية بإسناد ضعيف، أو يرد بطريق التدليس وعدم التصريح بالسَّماع، أو بطريق مُرسَل، أو منقطع، أو موقوف، في السند في كتب الآخرين، في حين نجد تلك الأحاديث لدى الطحاوي، بسند قويِّ وبالتصريح بالسماع، وبالسند المتصل أو المرفوع.

ـ أنه يذكر في ترجَمة البابِ المسألَة الفقهية، ثم ينطلق برواية الأحاديث والآثار باعتبارها أدلة للمسألة(١).

 <sup>(</sup>١) انظر «الإمام الطحاوي: الإمام المحدّث الفقيه»: ص: ٢٢٩ ـ ٢٣٠.

٥ ـ تهذيب الآثار: للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطَّبَري (المتوفي سنة ٣١٠ هـ).

بدأه بمسند أبي بكر الصديق رضي الله عنه، وتحدَّث في فقه الحديث واختلاف العلماء وحُجَجِهم، مات قبل تمامه.

٦ - كتاب الشريعة: للإمام أبي بكر محمد بن الحسين الآجُريّ الشافعي (المتوفى سنة ٣٦٠ هـ).

٧ ـ معرفة الشنن والآثار: لأبي سليمان حَمْد بن محمَّد البُسْتِي الخَطَّابي (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ) وهو صاحب «معالم السُّنن».

٨ ـ شرح الشُّنَّة: لمحيي الشُّنَّة أبي محمد الحسين بن مسعود الفَرَّاء البَغَوِي (المتوفى سنة ١٦٥ هـ).

يشتمل الكتابُ على مختاراتٍ من الحديث من مرويات أهل العدالة والضبط من رواة الحديث، يشرحها المؤلِّفُ شرحاً يقدِّم فوائد شتّى من حَلِّ مشكلاتٍ وتفسير غريبٍ وبيان حُكم، وما إلى ذلك مما يتصل بسببِ بفقه الحديث.

## (٤) المُوطَّات

في اللغة: (الموطآت) جمع: موطأ، و(المُوطَّأ)، معناه: المسَهَّل المُهَيَّأ، قال في «القاموس المحيط»: «وَطَأه»: هَيَّأه، ودَمَّتُه، وسَهَّلَه، كـ: (وطَّأه).

وفي اصطلاح المحدِّثين: يُراد بها الكُتب المرتَّبة على الأبواب الفقهية، وهي تشتمل على الأحاديث المرفوعة والموقوفة والمقطوعة، وآراء بعض العلماء، ومذهبي الإمام والمؤلِّف، وبعض فروع على الحديث. فهو ك: «المُصَنَّف» تماماً، وإن اخْتَلَفَت التسميةُ.

وكذلك لا تختلف «الموطَّآتُ» اصطلاحاً عن كُتب «السُّنَن» إلَّا أنَّ «السُّنَن» يُلْتَزَمُ فيها ذِكْرُ «المرفوع» وما يأتي فيها من «الموقوف» و«المقطوع» فبالتبع لسبب التسمية:

والسَّببُ في تسمية هذا النوع من المؤلَّفات الحديثية بـ: «الموطَّأ»أنَّ مؤلَّفه وَطَّأه للناس، أي: سَهَّلَه وهَيَّأه لهم.

وقيل: إنَّ السَّبب في تسمية الإمام مالكِ كتابه بـ «الموطَّأ» ما رُوِيَ عنه أنه قال: عَرَضْتُ كتابي هذا على سبعين فقيهاً من فقهاء المدينة، فكلُّهم واطأني عليه، (أي: وافقني عليه) فسَمَّيتُه «الموَّطأ».

## أشهر الموطَّآت:

١ - موطأ الإمام مالك: لإمام دار الهجرة مالك بن أنس الأصبحي (المتوفى سنة ١٧٩ هـ).

ألّفه الإمام مالك على الأبواب. وقد توخّى فيه القويّ من أحاديث أهل الحجاز، ولم يقتصر فيه على الحديث النبوي المرفوع إلى الرسول على بل ذكر فيه أقوال الصحابة والتابعين، وقد بناه على نحو عشرة آلاف حديث، من مائة ألف حديث كان يحفظها، فكان ينظر فيه وينقّحه حتى أصبح على ما هو عليه الآن، وفيه خمسمائة وعشرون حديثاً مرفوعاً للنبي على وثلاثة آلاف أثر عن الصحابة وأقوال التابعين، وبلاغات مالك وأقواله، على ما ذكره أبو عمرو الدَّاني (۱)، وقد استغرق في تصنيفه وتنقيحه وتحريره زمناً طويلاً، فقد عرض عمر بن عبد الواحد ـ صاحب الأوزاعي ـ الموطأ على مالك في أربعين يوماً، فقال: «كتابٌ ألّفتُه في أربعين سنة، أخذتموه في أربعين يوماً!؟ ماأقلً ما تفقهون».

وطريقة الإمام مالكِ في «الموطأ» أنه يذكر عنوانَ الباب ثم يذكر بعض الأحاديث مسندة إلى النبي على ثم يذكر ما بلغه عن النبي على أو عن الصحابة والتابعين، وكثيراً ما يذكر فقه في الموضوع بعد ذلك. كما ذكر هذا في (كتاب الطهارة) (في المستحاضة)، وفي (كتاب الجمعة) (باب ما جاء في الإنصات يوم الجمعة والإمام يخطب) وهذا بين واضح في أكثر كتابه.

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٤.

لقد وَرَدَتْ في «الموطأ» مصطلحاتٌ عديدةٌ تُشير إلى عمل أهل المدينة، منها أقواله: «الأمر المجتمع عليه عندنا»، و«الأمر عندنا»، و«الأمر ببلدنا»، و«السُّنة عندنا»، و«السنة التي لا اختلاف فيها عندنا»، و«هذا الذي لم يزل عليه أهل العلم ببلدنا. . . »(١).

إنَّ الإمام مالكاً قد فَرَّق بين إجماع فقهاء أهل المدينة بصورة خاصَّة وبين عملهم بصورة أعمّ، فإجماعهُم هو من علمهم وليس العكس صحيحاً، إذ أن كثيراً من أعمالهم لم تكن من إجماع فقهائهم. فإنَّ بعض المسائل المُختلَف عليها، وبخاصة ما يتصل بالمعاملات، أصبحت من عمل أهل المدينة نتيجة للسلطة القضائية فيها إذا اختارت رأياً من آراء فقهاء المدينة فطبَّقته في العمل، ولكن بعض هذه المسائل، وبخاصة ما يتصل منها بالعبادات، وهو مما لا يدخل تحت سلطان السلطة القضائية، أصبح من أعمالهم الشائعة نتيجة لسلطان الفقهاء الاجتماعي إذ طبقوا هذه المسائل على أنفسهم، وأخذها الناسُ عنهم. وعلى هذا فإنَّ «الموطأ» من أهم المصادر في الحديث وفي الفقه، وفي إدراك منحى الإمام مالك في فهمه لعمل أهل المدينة، كما أنه في الوقت ذاته يُعَد موسوعة ثقافية تشمل، بالإضافة إلى الحديث والفقه، على جوانب من التفسير ومن التاريخ.

وقد اختلف العلماءُ في منزلة «الموطأ» فبعضُهم قَدَّمه على الصحيحين، ومنهم من جَعَله في مرتبتهما، ومنهم من قال المرفوع المتَّصل الصحيح كأحاديث الصحيحين، وما سِوى المرفوع المتصل يُعْتَبر فيه ما يُعْتَبر بغيره من الحديث. ورأى آخرون أنَّ «الموطأ» يأتي في منزلة بعد «صحيح مسلم». وقد يكون هذا القول هو الأرجح والصواب.

روايات «الموطَّأ» :

ل: «الموطَّأ» رواياتٌ كثيرةٌ، من أشهرها:

روايةُ الإمام يحيى بن يحيى اللَّيثي الأندلسي (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ)، وهي التي اعتمدها الأئمةُ الحُفَّاظُ، والمنتشرة في المغرب والبلاد العربية، قال الكتَّاني: «وعن مؤلِّفها

 <sup>(</sup>١) يُرجَع لتفسير هاذه المصطلحات؛ إلى كتابنا: «موسوعة علوم الحديث وفنونه»، طبع دار ابن كثير،
 دمشق.

فيها رواياتٌ كثيرةٌ، أشهرها وأحسنها: روايةُ يحيئ بن يحيئ بن كثير اللَّيثي الأندلسي، وإذا أطلق في هذه الأعصار موطأ مالك فإنّما ينصرف لها»(١).

وهي مطبوعةٌ.

\_ ومنها: روايةُ الإمام أبي عبد الله محمد بن الحسن بن فَرْقَد الشَّيباني (المتوفئ سنة ١٨٩ هـ).

ويمكن القول: إنَّ «موطأ محمد» مصنَّف حديث الحجازيُّين ورأي وأثر العراقيين، وهو إلى كونه في الفقه المقارن بين المذهب المالكي والحنفي، فهو يُعنى برواية محمد بن الحسن عن شيخه أبي حنيفة هكذا رَفْعاً أو وقفاً، والتي تُعَدّ قسماً من «مسند أبي حنيفة» الذي ينفرد به صاحبُه محمد بن الحسن.

كما أنَّ «موطَّأ محمد» يطلع على اجتهاداته في المذهب أصولاً وفروعاً ومخالفته شيخه وصاحبه أبا يوسف.

وهي مطبوعةٌ.

\_ ومنها: روايةُ الإمام أبي مُصْعَب، أحمد بن أبي بكر القاسم بن حارث الزُّهْري المدنى قاضى المدينة (المتوفى سنة ٢٤٢ هـ).

قال العلائي: «روى الموطأ عن الإمام مالكِ جماعةٌ كثيرةٌ وبين رواياتهم اختلافٌ من تقديم وتأخيرٍ، وزيادةٍ ونقصٍ، ومِن أكبرها وأكثرها زياداتُ «موطأ أبي مُضعَب» أحمد بن أبي بكر الزهري، نحو مائة حديث، وهو آخر من روىٰ عن مالك. قال الدَّارقطني: أبو مصعب ثقةٌ في الموطأ، وقَدَّمه على يحيى بن بُكَيْر».

وهي مطبوعةٌ.

ـ ومنها: روايةُ الإمام أبي زكريا يحيى بن عبد الله بن بُكُيْر المصري (المتوفئ سنة

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٣.

٢٣١ هـ)، قال الضَّبِّي: «قال بقي بن مَخْلَد: سمع يحيئ بن بكير (الموطَّأ) سبع عشرة مَرَّةً مَن مالكِ» (١٠).

# وهي مطبوعةٌ.

\_ ومنها: رواية الإمام أبي محمد سُويْد بن سعيد بن سهل الحَدَثاني الهَرَوي (المتوفئ سنة ٢٤٠ هـ).

ـ ومنها: روايةُ الإمام سعيد بن كثير بن عُفَيْر المِصْرِي (المتوفى سنة ٢٢٦ هـ) (٢). وهي مفقودةٌ.

ـ ومنها: روايةُ الإمام أبي يحيئ مَعْن بن عيسئ المَدَني (المتوفئ سنة ١٩٨ هـ)(٣).

ـ ومنها: روايةُ الإمام عليِّ بن زياد التُّونسي (المتوفئ سنة ١٨٣ هـ).

وهي مطبوعةٌ.

\_ ومنها: روايةُ الإمام عبد الرحمن بن القاسم (المتوفى سنة ١٩١ هـ)، تلخيصُ عليّ بن محمد القابسي (المتوفى سنة ٤٠٣ هـ).

قال الكتَّاني: «ولأبي الحسن علي بن محمد بن خلف المَعَافِري القَرَوي القابِسي، نسبة إلىٰ (قابِس) مدينة بإفريقية \_ تونس \_ بالقرب من (المهدية) المالكي الضرير المتوفّى بالقيروان سنة ثلاث وأربعمائة، كتاب «المُلَخِّص» \_ بكسر الخاء \_ ذكره عياض في «فهرسته» جَمَع فيه ما اتصل إسناده من حديث مالك في «الموطأ» رواية عبد الرحمن بن القاسم المصري. قال أبو عمرو الدَّاني: وهو خمسمائة حديث وعشرون حديثاً. وقال غيره: هو علىٰ صِغَر حجمه جيّد في بابه»(٤).

<sup>(</sup>١) بغية الملتمس: ص: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) ذكرها الحافظ ابن حجر في «المجمع المؤسّس» (٢/ ٣٧٥).

<sup>(</sup> $\Upsilon$ ) ذكرها الحافظ ابن حجر في «المجمع المؤسس» ( $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ ).

<sup>(</sup>٤) الرسالة المستطرفة: ص: ١٤.

ـ ومنها: روايةُ الإمام عبد الله بن مَسْلَمَة القَعْنَبِيّ (المتوفى سنة ٣٢١ هـ).

قال الكتَّاني: «وأكبرها رواية عبد الله بن مسلمة القَعْنَبي»(١).

ــ ومنها: روايةُ الإمام أبي حُذَافة أحمد بن إسماعيل السَّهْمي (المتوفئ سنة ٢٥٩ هـ).

قال بقى بن مخلد: «وهو آخر من روىٰ عنه «الموطأ» من أصحابه»(٢).

٢ ـ موطّاً ابن أبي ذِئْب: للإمام أبي الحارث، محمد بن عبد الرحمن بن المُغِيرة بن الحارث، (المتوفئ سنة ١٥٨ هـ).

قال الكتَّاني: «وقد صَنَّف ابن أبي ذئب في المدينة «موطّاً» أكبر من «موطأ مالك» حتى قيل لمالك: ما الفائدةُ من تصنيفك؟ ما كان لله بَقِيَ »(٣).

٣ ـ موطأ إبراهيم بن أبي يحيئ: للإمام أبي إسحاق، إبراهيم بن محمد بن أبي يحيئ سَمْعَان الأسلمي (المتوفئ سنة ١٨٤ هـ).

قال عبد الله بن المبارك: «كان مجاهراً بالقدر، وكان صاحبَ تدليسٍ». وكان الشافعي يَحْتَجُّ بحديثه ويقول: «حَدَّثني من لا أتهم». قال الذهبي: «وصَنَّف (الموطأ) وهو كبيرٌ، أضعاف (موطأ الإمام مالك)(٤).

٤ ـ المُوَطَّأُ الصغير: للإمام عبد الله بن وَهْب المصري (المتوفئ سنة ١٩٧ هـ):

وله موطآن: أحدهما كبيرٌ، والآخر صغيرٌ. قال أحمد بن صالح الحافظ: «حَدَّث ابن وَهْب بمائة ألف حديث». وقال الذهبي: «موطّأ ابن وَهْب كبيرٌ لم أرّهُ»(٥).

موطأ إسماعيل القاضي: للإمام أبي اسحاق، إسماعيل بن إسحاق بن إسماعيل
 البصرى المالكي، (المتوفئ سنة ٢٨٢ هـ).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٤.

<sup>(</sup>٢) بغية الملتمس: ص: ٩١.

<sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة: ص: ٩.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء: (٨/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء: (٩/ ٢٢٥).

قال الخطيب البغدادي: «كان عالماً مُتْقِناً فقيهاً، شرح المذهبَ المالكيَّ واحتجَّ له وصَنَّف. ثم صَنَّف (الموطأ) وألَّف كتاباً في الردِّ على محمد بن الحسن الشَّيباني، يكون نحو ماثتى جزء ولم يكمل»(١).

### شروح الموطأ للإمام مالك:

- التمهيد لِما في الموطأ مِن المعاني والأسانيد: للحافظ يوسف بن عبد الله بن عبد الله بن عبد البّر النّمري القرطبي المالكي (المتوفي سنة ٤٦٣ هـ).
- الاستذكار لمذاهب فقهاء الأمصار وعلماء الأقطار فيما تضمنّه الموطّأ من معاني الرأي والآثار وشرح ذلك كلِّه بالإيجاز والاختصار: لابن عبد البَر أيضاً.
- المنتقى شرح موطأ إمام الهجرة مالك بن أنس: لأبي الوليد، سليمان بن خلف بن سعد الباجي الأندلسي (المتوفى سنة ٤٧٤ هـ).
- القَبَس في شرح موطّاً مالِك بن أنس: لأبي بكر محمد بن عبد الله بن محمد المالكي ابن العربي (المتوفى سنة ٥٤٣ هـ).
- تنوير الحوالك شرح على موطّأ مالك: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطى (المتوفى سنة ٩١١ هـ).
- أنوار الكواكب أبهج المسالك بشرح موطأ الإمام مالك، أو شرح الزَّرقاني: لأبي عبد الله، محمد بن عبد الباقى بن يوسف الزَّرقاني (المتوفى سنة ١١٢٢ هـ).
- المُسَوَّىٰ شرح الموطأ: للإمام أحمد بن عبد الرحيم، المعروف بشاه ولي الله اللهُ اللهُ عَلَى (المتوفى سنة ١١٧٦ هـ).
- ـ دليلُ السَّالك إلى موطأ مالك: لمحمَّد حبيب الله بن مايَأْبَىٰ الجكني الشِّنقيطي (المتوفى سنة ١٣٦٣ هـ).

<sup>(</sup>۱) ذكره الحافظ الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (۱۸/ ۲۰۳)، والكتاني في "الرسالة المستطرفة" ص: ٤٠.

- التعليق الممجَّد على موطأ الإمام محمد (برواية محمد الشَّيباني): للإمام أبي الحسنات عبد الحي اللَّكنوي (المتوفى سنة ١٣٠٤ هـ).
- أوجز المسالك إلى موطأ مالك: للمحدِّث الشيخ محمد زكريا الكانْدَهْلَوي (المتوفى سنة ١٤٠٢ هـ).

#### (٥) المُصنَّفات

لغةً: (المُصَنَّفات) جمعُ (المُصَنَّف)، وهو اسمُ مفعولِ من (الصَّنْف)، وهو: النَّوْعُ والضَّرْبُ.

وفي الاصطلاح: يُراد بها الكُتب المرتَّبة على الأبواب الفقهية، وتَشتمِل أحاديثُها على (المرفوع)، و(المقطوع)، أي: فيها الأحاديثُ النبويةُ، وأقوالُ الصحابة، وفتاوى التابعين، وفتاوى أتباع التابعين أحياناً.

### الفرق بين «المُصَنَّفات» و «السُّنَن»:

"المصنّفات" تَشتمِل على الأحاديث المرفوعة والموقوفة والمقطوعة، على حين أنَّ السُّنن" لا تشتمِل على غير الأحاديث المرفوعة إلا نادراً؛ لأن الأحاديث الموقوفة والمقطوعة لا تُسمَّى في اصطلاحهم «سُنناً».

وما عدا هذا الفارق فإنَّ «المصنَّفات» و «السُّنن» مُتشابهان كلِّ التشابه.

#### أشهر المصنّفات:

١ - مُصنَف وَكِيْع بن الجَرَّاح: للإمام أبي سفيان، وكيع بن الجَرَّاح بن مَلِيْح الرُّوَاسِي الكوفي (المتوفى سنة ١٩٦ هـ).

٢ ـ مُصنَّفُ حَمَّاد بن سَلَمة: للإمام أبي سَلَمة، حمّاد بن سلمة بن دينار الربعي مولاهم البصري البَرْار (المتوفى سنة ١٦٧ هـ)(١).

<sup>(</sup>١) ذكره الحافظ الذهبي "في سير أعلام النبلاء" (١٨/ ٢٠٣).

٣ ـ مُصَنَّفُ أبي الرَّبِيْع: للإمام أبي الربيع سليمان بن داود العَتَكي البَصْري (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ).

٤ - مُصَنَّف عبد الرَّزَّاق: للإمام أبي بَكْر عبد الرَّزَّاق بن هَمَّام الحِمْيَري الصَّنْعَاني (المتوفى سنة ٢١١ هـ).

رَتَّب فيه الأحاديثَ على الكتب والأبواب الفقهية، وأدخل في هالله الكتب عشرات من الأبواب التي تكشف عن مضامين الموضوع. فلمًا ذكر على سبيل المثال كتاب الصِّيام أدرج فيه هائم الأبواب: باب متى يؤمر الصَّبي بالصِّيام، باب الصيام، باب فضل ما بين رمضان وشعبان، باب أصبح الناس صياماً وقد رُئي الهلال، باب كم يجوز من الشهود على رؤية الهلال، باب القول عند رؤية الهلال، باب المسافر يقدم في النهار والحائض تطهر في بعض شهر رمضان، باب الطعام والشراب من الشَّك... النخ.

ويظهر من هـٰذا أنَّ الإمام عبد الرزاق رَتَّب كتابه ترتيباً حسناً، وكان بذلك قدوةً لكثير ممن جاء بعده كالبخاري ومسلم وأصحاب السنن وغيرهم.

ذكر عبد الرزاق في هذا الكتاب آراءَ وفتاوى كثيرٍ من مشايخه، وبذلك حفظ لنا أقوالَهم من الضّياع، ومن مشايخه الذين ذكر آراءَهم: سفيان بن سعيد الثّوري، وعبد الملك بن عبد العزيز بن جُرَيْج، ومَعْمَر بن راشد.

كما حفظ لنا هاذا الكتابُ الكثيرَ من أقوال الصحابة والتابعين، روى فيه عدداً من الأحاديث الزائدة على الكتب الستة ولكنه لم يتقيَّد بالصحة، وإنما روى أيضاً الضعيف، كالمَراسيل، وروى كذلك عن المُبْهَمين والمجاهيل، كما أنه روى عن بعض الضعفاء والمتروكين، مثل: ابراهيم بن أبي يحيى الأسلمي، وثوير بن أبي فاختة، وجابر بن يزيد الجُعْفِي، وجويبر بن سعيد، وعبد الله بن زياد بن سمعان، وعبد الكريم بن أبي المخارق، وليث بن أبي سليم، ومحمد بن السَّائب الكلبي، ويزيد بن أبي زياد، وغيرهم، وقام بشرح بعض الألفاظ الغريبة.

مُصَنّف ابن أبي شَيْبة: للإمام أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة، إبراهيم بن
 عثمان الكوفي (المتوفي سنة ٢٣٥ هـ).

لا يُوجَد هلناك فرق كبير بين «مصنّف عبد الرّزّاق» و«مصنّف ابن أبي شيبة» من حيث الترتيب، ومن حيث المادة أيضاً، فقد رتّب ابن أبي شيبة المصنّف على الكتب الفقهية، ووضع لها أبواباً تكشف مضامين الأحاديث والآثار التي رواها، وقد تابع في ذلك عبد الرزاق، إلاّ أنّ «مصنّف عبد الرزاق» أكثر ترتيباً وأقل أبواباً، فقد نجد في «مصنّف ابن أبي شيبة» بعض الكتب التي تفتقر إلى الترتيب ككتاب الفتن والأمراء والزهد، كما أننا نجد بعض الأبواب في غير مظنتها. ومن الأمور التي تابع فيها «مصنف عبد الرزاق» أنه ذكر آراء وفتاوى كثير من الصحابة والتابعين، وشيئاً من حياتهم وأخبارهم.

كما أنه لم يتقيَّد بالصحيح، وإنما روى أيضاً الحسنَ والضعيفَ والمُنكَرَ والمتروكَ، شأنُهُ في ذلك كشأن عبد الرَّزَاق في مصنَّفه. وتُوجَد فيه أيضاً بعضُ الأحاديث الزائدة على الكتب الستة.

وممّا يُلاحَظ على «مصنّف ابن أبي شيبة» أنه لم يتدخّل في شرحٍ أو تعليقٍ كما فعل عبد الرزّاقِ في مواضع من مصنّفه.

٦ ـ مُصَنَّفُ بَقِي بن مَخْلَد القُرْطُبِي (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ).

#### (٦) المسانيد

في اللغة: «المسانيد» جمعُ مُسْنَد، والمُسْنَدُ: اسمُ مفعول مِن «أَسْنَدَ» بمعنى «أضاف» أو (نَسَبَ) والمُسْنَدُ من الحديث: ما أُسْنِدَ إلى قائله(١).

وفي الاصطلاح: هي الكتبُ التي لم تُرَتَّبْ على الأبواب الفقهية؛ بل موضوعها جعلُ

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

حديثِ كُلُّ صحابيً على حِدةٍ صحيحاً كان، أو حَسَناً، أو ضَعيفاً مُرَتَّبين على حروف الهِجَاء، أو على القبائل، أو السابقة في الإسلام، أو الشَّرافة النسبية، أو غير ذلك، وقد يقتصر فيها على أحاديث صحابيًّ واحدٍ كَمُسْنَدِ أبي بكر الصِّدِّيق، أو أحاديث جماعة منهم كمسند الأربعة، أو العشرة، أو طائفة مخصوصة جَمَعها وصف واحدٌ، كَمُسْنَد المُقِلِّين، ومُسْنَدِ الصحابة الذين نزلوا مصر وغير ذلك، ورَتَّبَ بعضُ المحدُّثين المسانيدَ على الأبواب الفقهية كـ «مُسْنَد بقيّ بن مَخْلَد الأندلُسِيّ» (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ).

وقد يُطْلَق اسمُ «المُسْنَد» على كتابٍ مُرتَّبِ على الأبواب، أو الحروف، أو الكلمات، لا على أسماء الصحابة \_ رضي الله عنهم؛ لكُون أَحاديثه مُسْنَدَةً مرفوعةً، كـ: "صحيح البخاري»، فإنه يُسَمَّى: «الجامع المُسْنَد الصحيح» وهو مُرتَّبٌ على الكتب فالأبواب. و«مُسْنَد السَّرَاج» (المتوفى سنة ٣١٣ هـ) كذلك على الأبواب.

والمُرَتَّبُ على الحروف مثل: «مُسْنَد الفِرْدوس» للدَّيْلَمي (المتوفى سنة ٥٥٨ هـ).

والمرتَّب على الكلمات غير متقيِّدِ بترتيب حروف المعجم، مثل: «مُسْنَد الشهاب» للقُضَاعي (المتوفى سنة ٤٥٤ هـ).

وأمَّا: "مُسْنَد بَقِي بن مَخْلَد" فهو: مُسْنَدٌ، ومُصَنَفٌ؛ لأنه رَتَّبَهُ على مَسانيد الصحابة ورَتَّبهم على مراتب الصحابة في الرواية، فبدأ بأصحاب الأُلوف، حتى وصل إلى الوُحدان ثم جَعَلها على الأبواب الفقهية. قال في وصفه ابنُ حَزْم: "روى فيه عن ألف وثلاثمائة صحابيِّ ونَيِّف، ورتَّبَهُ على أبواب الفقه، فهو مُسْنَدٌ، ومُصَنَّفٌ ليس لأَحدِ مثله"(١).

#### أشهر المسانيد:

١ ـ مسانيد الإمام أبي حنيفة (المتوفئ سنة ١٥٠ هـ):

لم يَصِحَّ عن الإمام أبي حنيفة تصنيفٌ في المُسْنَدِ، ولكن جَمَع رواياتِه بعضُ أتباعِه، وسَمَّوها مسانيد «الإمام أبي حنيفة»، وقد أوصَلَ الإمامُ أبو الصبر أيوب الخَلْوَتي مسانيد الإمام أبي حنيفة إلى (١٧) مسنداً.

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٧٥.

وجَمَع بين خمسة عشر منها أبو المُؤَيِّدِ محمد بن محمود بن محمد بن الحسن الخطيب الخَوَارِزْمِي (المتونى سنة ٦٥٥ هـ) وسَمَّاه «جامعَ المسانيد» ورتَّبه على أبواب الفقه فهو باسم (السُّنن) أولى.

كذلك خَرَّج أحاديث الإمام وجَمَعها أبو محمد بن يعقوب بن الحارث الكَلاَباذِي الحارثي المعروف بعبد الله الأستاذ (المتوفى سنة ٣٤٠ هـ).

وجَمع أحاديثَ الإمام أيضاً الحافظُ أبو عبد الله الحسين بن محمد بن خَسْرو (المتوفى سنة ٥٢٣ هـ)، وهذا الذي اعتمده الحافظُ ابن حجر في كتابه: «تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأربعة».

٢ ـ مسند أبي داود الطَّيالِسِي: للإمام أبي داود سليمان بن داود الطَّيالسي القرشي مولى آل الرُّبير البصري الحافظ النُّقة، (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ).

قيل: بأنه أول مسندٍ صُنف باعتبار تقدم وفاته، ورُدِّ بأن هاذا صحيحٌ لو كان هو الجامعُ له، لكن الجامع غيره، فقد قام بعضُ الحُفاظ الخراسانيين بجمع ما رواه يونس بن حبيب الأصبهاني خاصةً عن أبي داود، ومما يَدُكُ على أنه ما رواه ليس من جمعه أنَّ لأبي داود أحاديث كثيرةً مرويةً في كتب الحديث، وهي غير موجودة في مسنده المذكور.

وقال السَّخاوي: «هاذا المسند يسير بالنسبة لما كان عنده، فقد كان يحفظ أربعين ألف حديث، ثم قال: تولَّئ جَمْعَه بعضُ حفاظ الأصبهانيين من حديث يونس بن حبيب الراوى عنه»(١).

#### ٣ \_ مُسْنَد الإمام الشافعي (المتوفى سنة ٢٠٤ هـ):

هو ليس من تأليفه، إنَّما هو عبارةٌ عن الأحاديث التي أسنَدها، مرفوعها وموقوفها، ووَقَعتُ في مسموع أبي العبّاس محمد بن يعقوب بن يوسف الأصَمّ (المتوفئ سنة ٣٤٦ هـ) عن الرَّبيع بن سليمان المُرَادِي (المتوفئ سنة ٢٧٠ هـ) عن الشافعي، وفيها أربعةُ أحاديث

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (١٠٣/١).

رواها الرَّبيعُ عن البُويْطِي عن الشافعي، التقطَ هذه الأحاديثَ وجَمَعها أبو جعفر محمَّد بن مطر العدل النَّيسابُوري ـ وهو من شيوخ الحاكم ـ من الأبواب لأبي العبَّاسِ الأصمِّ، وقيل: جَمَعها الأَصَمُّ لنفسه، فسَمَّى ذلك «مسند الشافعي» ولكنه لم يُرَتِّبُهُ، ولذلك وقع فيه التكرارُ في غير ما موضع.

ع مسند إسحاق بن رَاهُوْيَهُ: للإمام إسحاق بن إبراهيم بن مَخْلَد الحَنْظَلي المَرْوَزي المعروف بابن رَاهُوْيَهُ (المتوفئ سنة ٢٣٨).

يَقَعُ في ست مجلَّداتٍ، وقد فقد أكثره، ولا يُوجَد من مخطوطته سِوىٰ المجلَّد الرابع بدار الكتب المصرية.

ومن مميزات هاذا المسند أنه خَرَّج فيه أحسنَ ما وَرَد عن ذلك الصحابيِّ، ولكن قد يضطر إلى تخريج بعض الأحاديث بأسانيد ضعيفة عندما لا يجد الأمثل، بل إنه في بعض الأحيان قد يخرج عن بعض المتهمين.

٥ \_ مسند أحمد بن حنبل (المتوفى سنة ٢٤١).

وهو أكبر المسانيد التي وصلتنا، كما أنه أشهرها على الإطلاق.

يَضُمّ هاذا المسندُ ما يقرب الأربعين ألف حديث، منها عشرة آلاف حديث مكرَّرة، وقد انتقاها من (۷۵۰،۰۰۰) حديث \_ يعني بتعدُّد الطُّرق واعتبار كل طريق حديثاً \_ يرويها عن (۲۸۳) شيخاً من شيوخه. وأما في النسخة المطبوعة بمصر عام ١٣١٣هـ فبلغت أحاديثه (٢٨١٤) حديث بالمكرَّر، وزيادات عبد الله عن أبيه التي رواها وجادةً. ولعبد الله زياداتٌ رواها عن عوالي شيوخه، وقد بلغ عددُهم (١٧٣) شيخاً.

وقد توخّى ترتيب الصحابة في مسنده حسب اعتبارات عِدَّة، منها الأفضلية والسَّابقة في الإسلام، والشَّرافة النَّسبية، وكثرة الرواية، إذ بدأ مسنده بمسانيد الخلفاء الأربعة، ثم مسانيد بقية العشرة المبشّرين بالجنة، ثم مسند أهل البيت، ثم مسانيد المُكثرين من الرواية كالعبادلة الأربعة: ابن عبّاس، وابن مسعود، وابن عمر، وابن عمرو. ثم مسند البصريّين، ثم مسند الأنصار، ثم مسند النساء.

أما عن درجة أحاديث المسند فهو يحتوى أحاديث صحيحةً كثيرةً وبعضها زيادة على ما في الكتب الستة، كما أنَّ فيه الحديث الحسن والضعيف والمنكر، وبعضَ الأحاديث الموضوعة أيضاً لكنها نادرةٌ، ومعظمها وقعت من زيادة ابنه عبد الله أو زيادة أبي بكر القَطِيعي (راوية عبد الله) على المسند، كما وقع بعضُها \_ وهو أندر \_؛ لأن الإمام أحمد جَمَع عدداً كبيراً من الأحاديث المشهورة، وكان ينقِّحها ويأمر بالضرب على بعضها وقد عاجلته المنيةُ قبل إتمام تنقيح المسند، لذلك وقع فيه بضعة عشر حديثاً، حَكَم النقادُ عليها بالوضع، لكن الحافظ ابن حجر أجاب عنها، وهو يرى أنَّ ما لا أصلَ له من أحاديث «مسند أحمد» لا يزيد على ثلاثة أو أربعة أحاديث. وقد ذكر ابنُ حجر أنَّ أحاديثه غالبها جيادٌ، والضِّعَافُ منها إنما يُوردها للمتابعات، والقليل من الضعاف والغرائب والأفراد أخرجها ثم صار يضرب عليها شيئاً فشيئاً، وبقى فيها بعده بقيةٌ. ولا يقلِّل ذلك من مكانة «مسند أحمد» بين مدوَّنات الحديث الجامعة المُهمّة. وقال محقِّقوه: «ولا يغضُّ من قيمة المسند كثرة الأحاديث الضعيفة فيه، فإنَّ عدداً غيرَ قليل منها صالحٌ للترقِّي إلى الحسن لغيره، والصحيح لغيره، وذلك بما وُجِدَ له من متابعات وشواهد، كما يظهر ذلك من تخريجنا للأحاديث وبيان درجاتها، وما تبقَّى منها فهو من الضعيف الذي خَفَّ ضعفُه ما عدا الأحاديث القليلة التي انتُقِدت عليه، فإنَّه \_ رحمه الله \_ كان يرى الأخذَ بها والعملَ بمضمونها، وتقديمها على القياس»<sup>(١)</sup>.

# • شروح مسند أحمد:

- الكواكب الدَّراري في ترتيب مسند أحمد على أبواب البخاري: لعلي بن حسين بن عُرْوَة الحنبلي (المتوفى سنة ٨٣٧ هـ).

- نفثات صدر المُكْمَد وقرة عين المُسْعَد لشرح ثلاثيات مسند الإمام أحمد: للشمس محمد بن أحمد بن سالم الحنبلي السَّفاريني (المتوفي سنة ١١٨٨ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «بحوث في تاريخ السنة المشرفة» ص: ٣١٢ ـ ٣١٢، و «مفتاح السنة» للخولي، ص: ٣٥، ومقدمة «مسند أحمد» (١/ ٧٥) طبعة مؤسسة الرسالة.

- بلوغ الأماني من الفتح الربّاني لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشّيباني: للشيخ أحمد بن عبد الرحمٰن المصرى البّنّا السّاعاتي (المتوفي سنة ١٣٧١ هـ).

٦ ـ مسند الرُّوياني: للإمام أبي بكر محمد بن هارون الرُّوياني (المتوفئ سنة ٣٠٧).

وهو أحدُ الأئمة الأعلام المشهود له بالثقة والعدالة في الدين.

ومسنده قال عنه الحافظُ ابن حجر العسقلاني: إنه ليس دون السنن في الرتبة، وقد وَصَل إلينا هـاذا المسند ناقصاً.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ مسند ابن أبي عمر العَدَني: لقاضي عَدَن أبي عبد الله محمد بن يحيى بن أبي عمر الدَّرَاوَرْدِي (المتوفى سنة ٢٤٣ هـ).

ومسنده ذكره الحافظ ابن حجر في «المجمع المؤسس للمعجم المفهرس» (١٨٩/٢).

٨ ـ مسند ابن مَنِع: للحافظ الثقة أبي جعفر، أحمد بن منيع بن عبد الرحمن البصري
 (المتوفئ سنة ٢٤٤ هـ)، نزيل بغداد.

ذكره الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٢/ ٧٠٧).

٩ ـ مسند سعد بن أبي وَقَاص (ت ٥٥هـ): تخريجُ أبي عبد الله أحمد بن إبراهيم الدَّوْرَقي (المتوفى سنة ٢٤٦هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٠ ـ مسند عبد بن حميد: لأبي محمد، عبد بن حُمَيد بن نصر الكَشّي (المتوفئ سنة ٢٦٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١١ \_ مسند يعقوب بن شَيْبَة: للحافظ أبي يوسف، يعقوب بن شيبة السَّدُوْسِي (المتوفي سنة ٢٦٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٢ \_ مسند عبد الله بن عمر بن الخَطَّاب (المتوفئ سنة ٧٣ هـ): تخريج أبي أمية، محمد بن إبراهيم الطَّرَسُوسِي (المتوفى سنة ٣١٣ هـ).

وهو مطبوعٌ .

١٣ ـ مسند الحُمَيدِي: لعبد الله بن الزُّبَيْر بن عيسى الحُمَيْدِيّ (المتوفى سنة ٢٩١ هـ).

وهو ليس بالكبير، ويتألّف من أحد عشر جزءاً حديثياً وهو في النسخة المطبوعة في عشرة أجزاء حديثية، وسبب ذلك اختلاف النسخ في التجزئة.

وهو يشتمل على (١٣٠٠) حديث حسب الترقيم في النسخة المطبوعة، والكتاب مرتّب على مسانيد الصحابة، إلا أن ترتيب أسماء الصحابة ليس على ترتيب حروف الهجاء وإنما سَلَك المؤلّف مسلكاً آخر، فبدأ بمسند أبي بكر الصّديق، ثم بباقي الخلفاء الراشدين على ترتيبهم التاريخي، ثم بمسانيد بقية العشرة إلا طلحة بن عبيد الله، والظاهر أنه لم يذكره؛ أنه لم يَرُو له من طريقه حديثاً. وأما بقية الأسماء فلم أهتد إلى طريقته في ترتيبهم، والظاهر أنه لاحظ أصحاب السابقة إلى الإسلام، ثم أحاديث أمهّات المؤمنين ثم باقي الصحابيات، ثم أحاديث رجال الأنصار. ثم باقي مسانيد الصحابة، ولم أستظهر لها ترتيباً خاصاً.

وعددُ أسماء الصحابة الذين أسند عنهم الأحاديث في هذا المسند هو (١٨٠) صحابياً، لم يَرْو من طريق عدد كبير منهم إلا حديثاً واحداً.

وهو مطبوعٌ

١٤ \_ مسند أبي بكر الصّديق (المتوفئ سنة ١٣ هـ): لأبي بكر أحمد بن علي بن سعيد المروزي (المتوفى سنة ٢٩٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٥ - مسند البَرَّار، ويُسَمِّى «البحر الزخار»: لأبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البَرَّار (المتوفى سنة ٢٩٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٦ - مسند أبي يَعْلَى المَوْصِلِي: للحافظ أبي يعلى أحمد بن علي بن المُثَنَّى التميمي الموصلي (المتوفي سنة ٣٠٧ هـ).

أخرج الذهبي في "تذكرة الحُفّاظ" (٢/٧٠٧) عن السمعاني قال: "سمعتُ إسماعيل ابن محمد بن الفضل الحافظ (المتوفى سنة ٥٣٥ هـ) يقول: قرأتُ المسانيد كـ: "مسند العَدَنِي" (المتوفى سنة ٢٤٢ هـ) و «ومسند ابن مَنِيع" (المتوفى سنة ٢٤٤ هـ) وهي كالأنهار، و «مسند أبي يَعْلَى» كالبحر يكون مجمعَ الأنهار».

وهو مطبوعٌ.

١٧ ـ مسند الشَّاشي: لأبي سعيد الهيثم بن كُليب الشاشي (المتوفي سنة ٣٣٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

۱۸ ـ مسند أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز (المتوفى سنة ۱۰۱ هـ): تخريج أبى بكر، محمد بن محمد الباغَنْدِي (المتوفى سنة ۳۱۲ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٩ ـ مسند عائشة أمّ المؤمنين رضي الله عنها (المتوفاة سنة ٥٨ هـ): تخريج ابن أبي داود: أبي بكر، عبد الله بن سليمان بن الأشعث السِّجِسْتاني (المتوفى سنة ٣١٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٠ ـ مسند أبي عوانة الإسفرائيني (المتوفى سنة ٣١٦ هـ).

٢١ ـ مسند أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (المتوفى سنة٢٣ هـ): لأبي بكر،

أحمد بن سلمان النَّجَّاد البغدادي (المتوفي سنة ٣٤٨ هـ).

۲۲ \_ مسند الشاميين: للأبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (المتوفى سنة ٣٦٠ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٣ ـ مسند إبراهيم بن أدهم (المتوفى سنة ١٦١ هـ): تخريج أبي عبد الله محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى ابن مَندَه الأصبهاني (المتوفى سنة ٣٩٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

### (٧) المُستخرجات

في اللغة: (المُسْتَخْرَجات) جمعُ «مُسْتَخْرَج»، وهو مشتقٌ من (الاستخراج) بمعنى: الاستنباط، وخَرَّجه في الأدب فتخرَّج، وهو خِرِّيْجُ<sup>(۱)</sup>.

وأمًا في اصطلاح المحدِّثين فهو: أن يَعْمِدَ المُحدِّثُ إلى كتابِ من كُتُبِ الحديثِ المُسْنَدَةِ كـ "صحيح البُخاري"، فيَرْوي أحاديث ذلك الكتاب بأسانيدهِ الخاصَّة بحيثُ يَلْتَقي مع البُخاري في كلِّ حديثٍ في شيخه، أو من فَوْقَهُ، ولا يتجاوَزُ الشيخ الأقربَ إلى البُخاري حتَّى لا يجد في مسموعاته ذلك الحديث عن ذلك الشيخ، ويجب أن يَسْتَخْرِجَ الحديث من طريقِ الصّحابيِّ نفسِهِ الَّذي أَخْرَجَ البُخَاريُّ عنه الحديث. هاذه صِفَةُ ما يُسَمَّى ب: "المُسْتَخْرَج».

# فوائدُ المُسْتَخْرِجَات:

وللمستخرجات فوائدُ كثيرةٌ، نَبَّه عليها كثيرٌ من المتأخّرين، أوْصَلها ابنُ ناصرِ الدّين الدّمشقيُّ في «افتتاح القاري لصحيح البخاري» إلى عَشرَةٍ، هي:

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

أَوَّلاً: زيادةُ ألفاظٍ، كتَتِمَّةِ محذوفٍ، أو زيادةِ شرحٍ في حديثٍ، ونحو ذلك، ورُبَّما دلَّت على زيادةِ حُكم.

ثانياً: عُلُوُّ الإسنادِ.

قلتُ: وذلك أنَّ المُستخرِجَ مع تأخُّرِ وفاتِه أو زمانِه عن وفاة البُخاري مثلاً، إلاَّ أنه يروي الحديث الَّذي رواه البُخاريُّ بعددِ من الرِّجال يتساوى مع عَدَدِ رجال إِسنادِ البُخاريُّ، فيكونُ المُستخرِجُ كأنَّهُ عاشَ مع البُخاريِّ في زَمَنِ واحدٍ.

ثالثاً: قُوَّةُ الحديثِ بكثرةِ الطُّرُقِ؛ للتَّرجيحِ عند المعارضةِ.

قلتُ: لدَفْع الغَرابَةِ عنه كذلك.

رابعاً: وَصْلُ تعليقِ عَلَّقَه الشيخان أو أحدُهما.

خامساً: بيانُ من تابعَ من الرُّواةِ الرَّاويَ من رجال «الصَّحيحَيْنِ» على حديثه.

سادساً: معرفةُ اتِّفاقِهما أو اختلافهما في الحَرف أو الحرفين فصاعداً.

سابعاً: بيانُ الزيادة التي على لفظ «الصَّحِيحَيْنِ» أو أحدِهما من حديثِ من وَقَعت، وهل انفرَد بها أم لا؟

ثامناً: ذِكْرُ قَصَّةِ في الحديثِ لم تَقَعْ للبخاريِّ في "صحيحهِ" مثلاً، ووقَعت في المُستخرَج.

تاسعاً: رَفْعُ إشكالٍ وَقَعَ في لفظٍ من «الصَّحِيحَيْنِ» أو أحدهما.

عاشراً: مَنْ فاتَه سَماعُ «الصَّحيحين» أو أحدِهما قد يَصل إلى ذلك بأحاديثِه وتراجمِه بسَماعٍ أحدِ الكتُبِ المستَخْرَجةِ على الكتابِ الَّذي فاتَه سَماعُه. انتهى ما ذكره ابنُ ناصر الدين.

قلتُ: وهانده الفائدةُ الأخيرةُ حين كان التَّلقِّي للكُتُبِ بالسَّماع، لا يُحتاجُ إليها اليومَ في تلقي «الصَّحيحيْن» خُصوصاً أنَّ انتشارهما في النَّاسِ أكْثَرُ من انتشارِ المستخرَجَات عليهما.

#### أشهر المستخرجات:

## (أ) المستخرجات على «صحيح البخاري»:

١ ـ المستخرج على صحيح البخاري: للحافظ أبي بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي الجُرجاني (المتوفئ سنة ٣٧١هـ):

ويُسَمّيه الحافظُ ابن حجر في «المعجم المفهرس» (ص: ٤٣): «صحيح الإسماعيلي»(١).

٢ ـ المستخرج على صحيح البخاري: للحافظ أبي أحمد محمد بن أبي حامد أحمد ابن الحسين بن القاسم بن الغِطْريف بن الجَهْم الغِطريفي (المتوفى سنة ٣٧٧ هـ).

٣ ـ المستخرج على صحيح البخاري: للحافظ أبي عبد الله محمد بن العباس بن أحمد بن محمد بن عُصْم، الضَّبِّي العُصْمِي الهَرَوي، المعروف بـ«ابن ذُهْل» (المتوفى سنة ٣٧٨ هـ).

٤ ـ المستخرج على صحيح البخاري: للحافظ ابن مَرْدُوْيَة أبي بكر أحمد بن موسئ بن مَرْدُوْيَة الإصبهاني (المتوفئ سنة ٢١٦ هـ) صاحب «التاريخ» و «التفسير».

المستخرج على صحيح البخاري: للحافظ أبي نُعَيْم أحمد بن عبد الله بن أحمد الإصبهاني (المتوفي سنة ٤٣٠ هـ).

## (ب) المستخرجات على «صحيح مسلم»:

٦ - المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي الفضل البَرَّار أحمد بن سَلَمَة النَّيسابورى (المتوفى سنة ٢٨٦ هـ).

٧ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي بكر محمد بن محمد بن رجاء الإسفراييني النّيسابوري (المتوفى سنة ٢٨٦ هـ).

<sup>(</sup>١) ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» ص: ٢٦.

- ٨ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي جعفر الحِيري أحمد بن حمدان بن
   على بن عبد الله بن سِنَان النَّيسابوري(المتوفي سنة ٣١١ هـ).
- ٩ ـ المستخرج على صحيح مسلم: ، ويُستى بـ «صحيح أبي عوانة» و «مُسند أبي عوانة» و «مُسند أبي عوانة» و «المستخرج على صحيح مسلم» ، للحافظ يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم بن يزيد الإسفرائيني النَّيسابوري الشافعي (المتوفئ سنة ٣١٦ هـ) .

ذكره الحافظ ابن حجر العسقلاني في «المعجم المفهرس»(١) بعنوان «صحيح أبي عوانة» وقال: «وهو مستخرجٌ على صحيح مسلم لكن زاد فيه طُرُقاً في الأسانيد، وقليلاً من المتون».

#### وهو مطبوعٌ .

- ١ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي عمران الجُوَيني موسى بن محمد بن عباس النّيسابوري (المتوفى سنة ٣٢٣ هـ).
- ١١ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي محمد أحمد بن محمد بن إبراهيم الطُّوْسِي البَلاذُري الواعظ (المتوفى سنة ٣٣٩ هـ).
- ١٢ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي محمد قاسم بن أصبغ بن محمد بن يوسف البَيَّاني القُرطبي الأندلسي (المتوفى سنة ٣٤٠ هـ).
- ١٣ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي الوليد حسّان بن محمد ابن أحمد بن هارون القُرشِي القَرْوِيني الشافعي (المتوفى سنة ٣٤٤ هـ).
- ١٤ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي النَّصْر، محمد بن يوسف الطُّوْسِي
   الشافعي (المتوفي سنة ٣٤٤ هـ).
- ١٥ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي سعيد أحمد بن أبي بكر محمد ابن الحافظ الكبير أبي عثمان سعيد بن إسماعيل الجيري النَّيْسابوري (المستشهد بطرسوس سنة ٣٥٣ هـ).

<sup>(</sup>١) ص: ٤٤.

17 ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي حامد أحمد بن شارك الهَرَوي الشَّاركي الشَافعي (المتوفى سنة ٣٥٥ هـ).

١٧ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي بكر محمد بن عبد الله بن محمد بن زكريا الشَّيْباني الجَوْزَقي النَّيسابوري (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ).

١٨ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للحافظ أبي نُعَيْم الإصبهاني (المتوفى سنة ٤٣٠ هـ).

ذكره ابن حجر في «المعجم المؤسس»(١)، وقال: «قرأتُه كلَّه، وهو في اثنين وثلاثين جزءاً في خمسة أسفار»، وتقدّم له «المستخرج على صحيح البخاري» وسيأتي له: «المستخرج على الصحيحين».

وهو مطبوعٌ.

## (ج) المستخرجات على الصَّحيحين:

١٩ ـ المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي عبد الله محمد بن يعقوب بن يوسف،
 ابن الأَخْرَم الشَّيباني النَّيسابوري (المتوفى سنة ٣٤٤ هـ).

۲۰ ـ المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي علي الحسن بن محمد بن أحمد بن محمد بن الحسين الماسَرْجِسي (المتوفى سنة ٣٦٥ هـ).

٢١ ـ المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي بكر أحمد بن عبدان بن محمد بن الفرج الشيرازي، محدّث الأهواز (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ).

٢٢ ـ المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي بكر أحمد بن محمد بن أحمد بن غالب البَرْقاني الخوارِزْمِي الشافعي (المتوفئ سنة ٤٢٥ هـ).

<sup>(</sup>۱) ص: ٤٤.

٢٣ - المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن محمد بن إبراهيم، ابن مَنْجُوْيَهُ الإصبهاني (المتوفى سنة ٤٢٨ هـ).

٢٤ - المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي نُعينم الإصبهاني (المتوفى سنة ٤٣٠ هـ).

ذكره الكتاني (١)، وتقدَّم له «المستخرج على صحيح البخاري» و «المستخرج على صحيح مسلم».

٢٥ ـ المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي ذَرِّ عبد بن أحمد بن محمد بن عبد الله الأنصاري الهَرَوي (المتوفى سنة ٤٣٤ هـ).

٢٦ ـ المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي محمد الخَلَّال الحسن بن أبي طالب محمد بن الحسن بن على البغدادي (المتوفى سنة ٤٣٩ هـ).

٢٧ - المستخرج على الصحيحين: للحافظ أبي مسعود المُلِيحي سليمان بن إبراهيم الإصبهاني (المتوفى سنة ٤٨٦ هـ).

## (د) المستخرجات على «سنن أبي داود»:

٢٨ - المستخرج على سنن أبي داود: للحافظ ابن قرج أبي عبد الله محمد بن عبد الملك بن أيمن بن فرج القُرْطُبي، مُسنِد الأندلس (المتوفى سنة ٣٣٠ هـ).

٢٩ - المستخرج على سنن أبي داود: للحافظ قاسم بن أصبغ (المتوفى سنة ٣٤٠ هـ).

ذكره ابن حجر العسقلاني في «المعجم المؤسس»(٢) ورواه بسنده.

٣٠ ـ المستخرج على سنن أبي داود: للحافظ أبي بكر ابن مَنْجُونيَه الإصفهاني (المتوفى سنة ٤٢٨ هـ): وتقدَّم له «المستخرج على الصحيحين».

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٦

<sup>(</sup>٢) ص: ٤٥.

#### (هـ) المستخرجات على «جامع الترمذي»:

٣١ ـ مستخرج أبي على الطُّوسي على سُنَن التَّرمذي: للحافظ حسن بن علي بن نصر الخراساني (المتوفى سنة ٣١٢ هـ)، شيخ أبي حاتم الرازي.

وهو مطبوعٌ.

٣٢ ـ المستخرج على سنن الترمذي: للحافظ أبي بكر ابن مَنْجُوْيَه (المتوفى سنة ٤٢٨ هـ): وتقدم له «المستخرج على الصحيحين».

## (و) المستخرجات على كتب أخرى:

٣٢ ـ مستخرج أبي نُعَيْم الإصبهاني: (المتوفى سنة ٤٣٠ هـ) على «التوحيد» لابن خُزَيْمَة.

٣٤ ـ المنتقئ: للحافظ أبي محمد عبد الله بن علي بن الجارود النّيسابوري (المتوفى
 سنة ٣٠٧ هـ).

قال الكتاني: «هو كالمستخرج على (صحيح ابن خزيمة) في مجلّد لطيف، وأحاديثُه تبلغ نحو الثمانمئة، وتُتُبُعَتُ فلم ينفرد عن الشيخين منها إلا بيسير»(١).

وهو مطبوعٌ.

٣٥ ـ المستدرك على الصحيحين: للحافظ أبي ذُرِّ الهَرَوي (المتوفى سنة ٤٣٤ هـ).
 قال الكتَّاني "وهو كالمستخرج على سنن الدَّارقطني". (٢)

#### (٨) المُستدركات

في اللغة: (المُسْتَدْرَكات) جمعُ: «مُسْتَدْرَك»، وهو اسمُ مفعولٍ من «الاستدراك»،

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص: ٢٣.

يقال: استذرَك الشيءَ بالشيءِ، حاوَلَ إدراكه به، وأَدْرَك الشيءُ بَلَغ وَقْتُه، وانْتَهى، وفَنِي (١).

وفي الاصطلاح: (المُسْتَدْرَكات) جمع «مُسْتَدْرَكِ» ـ كما سَبَق ـ وهو: كلُّ كتابِ جَمَع فيه مُؤلِّفُه الأحاديث التي استدركها على كتابِ آخَرَ، ممَّا فاتَتْه على شرطه، مثل «المُسْتَدْرَك» للإمام أبي عبد الله الحاكم النَّيْسابُوري (٢).

#### أشهر المستدركات:

١ ـ المُسْتَدُرَك: للإمام أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن حَمْدُوْيَهُ بن نُعَيْم بن البَيِّع، المعروف بـ: «الحاكم النَّيسابوري» (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

رتَّبه الحاكمُ على الأبواب، واتَّبع في ذلك أصلَ الترتيب الذي اتَّبعه الإمامُ البخاري ومسلمٌ . رحمهما الله تعالى . في صحيحيهما .

وقد ذكر الحاكمُ في هلذا «المستدرك» ثلاثةَ أنواع من الأحاديث، وهي:

- الأحاديثُ الصحيحةُ التي على شرط الشَّيخين، أو على شرط أحدهما، ولم يخرِّجاها.

ـ والأحاديثُ الصحيحةُ عنده وإنْ لم تكن على شرطهما، أو شرط واحدِ منهما، وهي التي يعبّر عنها بأنَّها «صحيحةُ الإسناد».

- وذكر أحاديث لم تَصِحَّ عنده، لكنه نَبَه عليها. وقد كان الحاكمُ ـ رحمه الله ـ مُتساهِلًا في الحكم على الأحاديث بالصِّحة، فلذا انتقده العلماءُ والحفَّاظ في كثيرٍ من الأحاديث، وتعقَّبوه، ومنهم الحافظ الذهبيُّ، فلخَّص كتاب «المستدرك» وتعقَّب ما يحتاج إلى تعقُّب.

واعتذر الحافظُ ابن حجر عن الإمام الحاكم بقوله: "إنَّما وَقَع للحاكم التَّساهُلُ؛ لأنَّه

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ٢١ ـ ٢٢، و «تدريب الراوي» (١/ ١٠٥).

سَوَّد لينقِّحه فأعجلته المَنِيَّةُ، وقد وَجَدْتُ قريبَ نصفِ الجزء الثاني ــ من تجزئة ستة من المستدرك ــ: إلى هنا انتهى إملاء الحاكم».

قال: "ما عدا ذلك من الكتاب لا يُؤخّذ منه إلا بطريق الإجازة، والتساهل في القدر المُمْلَى قليلٌ جداً بالنسبة إلى ما بعده».

هَـٰذَا وقد ذَهَب ابنُ الصلاح \_ رحمه الله \_ إلى أنَّ ما حكم الحاكمُ بصحته ولم نجد أحداً غيره تَعَقَّبه أو صَحَّحه فهو من قبيل الحديث الحَسَن يُحْتَجُّ به ويُعْمَل به إلا أن تظهر فيه عِلَّةٌ تُوجِب ضَعْفَه (١).

## ملاحظةٌ مُهِمَّةٌ:

يَجْدُرُ بِالمُلاحَظَةِ: أَنَّ الحافظَ الذَّهبِيَّ اخْتَصَر «المستدرَك» وتعقَّبَ الحاكمَ في مواضِعَ كثيرةٍ، وأهْمَلَ مواضِعَ أخرى، ونُشِرَ «مختصر الذَّهبِيِّ» في هامش «المستدركِ» وحين يقول الحاكمُ مثلاً: «حديثٌ صحيحٌ على شَرْطِ الشَّيخين ولم يُخرجاهُ» يختصِرُ ذلك الذَّهبيُّ بقوله مثلاً: «على شرطهما»، فهاذا من الذَّهبيُّ ليس مواققَةُ ولا مُخالَفَة، وإنَّما هو سُكوتُ، فلا يصلح أن يُضافَ إليه القولُ بالموافقةِ، فيُقالَ في الحديثِ: «صَحَّحَه الحاكمُ ووافقَهُ الذَّهبيُّ»، إنَّما الصَّوابُ: «صحَّحةُ الحاكمُ وسَكَتَ عنه الذَّهبيُّ»، ولم يُبينِ الذَّهبيُّ أَنَّ النَّهبيُّ الله الموافقة فيُنتَبه إلى ذلك.

٢ ـ المستدرك على الصحيحين: للحافظ أبي ذرّ ابن أحمد بن محمد بن عبد الله ابن عُفَيْر الهَرَوي الأنصاري (المتوفئ سنة ٤٣٤ هـ).

قال الكتاني: «وهو كالمستخرج على كتاب الدَّارقطني في مجلَّد لطيفٍ أيضاً». (٢)

٣ ــ الإلزامات: للإمام أبي الحسن علي بن عمر الدَّارَ قُطني البغدادي (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٣.

جَمَع الدَّارَقُطْنيُّ في هاذا الكتاب أحاديث يرى أنها على شرط الشيخين أو على شرط أحدِهما ولم يُخرِجاها، وقد بلغت سبعين حديثاً.

وقد ذكر مقدّمةً موجزةً لكتابه فقال: «ذكرت ما حَضَرني ذكرُه مما أخرجه البخاري ومسلم أو أحدُهما من حديث بعض التابعين وتركا من حديثه شبيهاً به ولم يخرجاه، أو من حديثٍ نظير له من التابعين الثقات ما يلزم إخراجه على شرطهما ومذهبهما»(١).

على الرغم من أنَّ صاحبي الصحيحين لم يستوعبا الصحيح ولم يدعيا ذلك، كما تَدُلُّ عليه النصوصُ التي وردت عنهما، ومنها قولُ البخاري: «ما أدخلتُ في كتابي الجامع إلا ما صَحَّ، وتركتُ من الصحيح حتى لا يطول». وقولُ مسلم: «ليس كلُّ شيء عندي صحيحٌ وضعتُه هاهنا، إنما وضعتُ ما أجمعوا عليه (٢)» \_ على الرغم من ذلك، فإن العمل الذي قام به الإمامُ الدارقطني، ومن جاء من بعده في الاستدراك على الصحيحين، عملٌ علميٌّ مُهِمٌّ، يحتاج إليه طالبُ العلم، ويعزز من مكانة الصحيحين.

٤ - كتاب المختارة: ويُسمّى أيضاً: «الأحاديث المختارة مِمّا لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما»: للحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد بن عبد الرحمٰن السَّغدي الدمشقي الصَّالحي ، المعروف بـ: «الضِّياء المَقْدِسِي» (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

اشترط المصنّفُ في هذا الكتاب ألا يخرج إلّا الحديث المقبول الصالح للاحتجاج في الأحكام الشرعية، وهذه الأحاديث لا تكون مخرَّجة في أحد الصحيحين، وقد أشارَ إلى ذلك في مقدِّمته للكتاب، فقال: «فهذه أحاديث اخترتُها مِمّا ليس في البخاري ومسلم، إلا أنني ربما ذكرتُ ما أورده البخاري معلِّقاً، وربما ذكرتُ أحاديث بأسانيدَ جِيَادٍ، لها عِلّةٌ، فنذكر بيانَ عِلَّتها حتى يُعرف ذلك . أ. هـ»(٣).

<sup>(</sup>١) الإلزامات: ص: ٧٤.

<sup>(</sup>۲) راجع مقدمة «فتح الباري»: ص: ۷، و «فتح المغيث» (۱/ ۲۳).

<sup>(</sup>٣) مقدمة المختارة: ١/ ٦٩ ـ ٧٠.

وقد وَفَى المصنِّفُ بشرطه، فإنَّ أسانيده في الكتاب دارت بين الصحيح والحسن، وهي الغالبة، وجاء فيها بعض الأسانيد الضعيفة التي ساقها متابعة أو استشهاداً، ولا يُوجَد فيه أسانيد متروكة أو موضوعة (١)، ولأجل ذلك فقد أثنى العلماء على المختارة، وذكروا بأنها من مظانِّ الحديث الصحيح، وأنها أجوَدُ من «المستدرك» للحاكم.

رَتَّبه المصنِّفُ على طريقة المسانيد، ورَتَّب الصحابة على حروف المعجم، إلا أنه بدأ كتابه بأحاديث العشرة المبشّرين بالجنَّة، ثم رتَّب الرواة عن الصحابة على حروف المعجم أيضاً، حسب أسمائهم وأسماء آبائهم.

وروى الأحاديث بإسناده المتصل إلى أحد المصنِّقين للمسانيد وغيرها.

وحرص على الإتيان بمتابعات الحديث، ويحاول أن يأتي بهذه المتابعات من مصادر مختلفة، فيروي سنداً من «مسند أحمد» \_ مثلاً \_ ثم يتبعه آخر من «مسند الهيثم»، وربما ذكر سنداً ثالثاً، ورابعاً، وربما أكثر، للحديث الواحد، ومن مصادر متعددة إذا كانت موافقة لشرطه.

وذكر بعد أن يسوق الحديث بسنده مَن أخرج هذا الحديث من أصحاب كتب السنة الأخرى، ويحرص في الغالب على العَزو إلى السُّنَن الأربعة.

وبحث بعد أن انتهى من مرحلة التخريج، إن كان للحديث علةٌ خفيةٌ، وعمدته في ذلك الإمام الدارقطني في كتاب: «العِلَل الواردة في الحديث».

وهو مطبوعٌ.

#### (٩) المعاجم الحديثية

في اللغة: «المعاجم» جمع: «معجم»، وهو مصدرٌ ميميٌّ من «أعجم» الكلام، أو

<sup>(</sup>١) من كلام محقق الكتاب: (١/ ٢١).

الكتابَ إذا أزال عجمتَه، وإبهامه بالنقط والشكل. وهي مفرد «معاجم، ومعجمات»(١).

وفي اصطلاح اللُّغويين: ترتيب مادة الكتاب على حروف الهجاء.

وفي اصطلاح المحدِّثين: وهي الكتب التي تُذكر فيه الأحاديثُ على ترتيب الصحابة، أو الشيوخ، أو البلدان، أو غير ذلك، والغالبُ أن يكون على حروف المعجم \_ الهجاء \_ (٢).

وقد وُضِعَتْ لفظةُ «معجم» في الأصل لكتب اللغة المرتبة حسب حروف المعجم ـ الهجاء ـ، مثل: «تهذيب اللغة» و «القاموس» و «مختار الصحاح» وغيرها من كتب اللغة. ثم استعيرت لفظة «المعجم» لأنواع شتئ من المصنّفات.

#### طريقة ترتيب المعاجم الحديثية:

أمّا المعاجم الحديثية التي نحن في صدد تعريفها؛ فَتُرَتَّبُ فيها الأحاديثُ على أسماء شيوخ المؤلِّف، كما أنّها لا تقتصر على الأحاديث الصحيحة فقط.

وتجمع أسماءَ شيوخ المؤلّف، مع ذِكر أنسابهم وألقابهم، مع الإشارة إلى أخبارهم ورحلاتهم، والإشارة أحياناً إلى منزلتهم من حيث التوثيق والتضعيف.

#### فوائد المعاجم:

إنَّ معاجم الشيوخ ساهمت في بناء المكتبة الحديثية، ولاسِيّما فيما يتعلَّق بعلم الرجال، كما أنّها تُعدِّ من المصادر المُهِمّة لكثيرٍ من رواة الأحاديث، فإنّ الذين دَوّنوها تحدَّثوا فيها عن شيوخهم المباشرين أو عن شيوخ شيوخهم، وذكروا أسماءَهم وأنسابَهم وشيئاً من أخبارهم، كما أنها لم تَخْلُ من فوائد تتعلَّق بالتوثيق والتضعيف، وبعلم الجرح والتعديل، إضافة إلى رواية بعض الأحاديث التي رَوَوْها، وخاصّة تلك الأحاديث التي تقرَّدوا بها ولم تُرُو إلا من طريقهم.

<sup>(</sup>١) تاج العروس.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة المستطرفة»: ص: ١٣٥.

#### أشهر المعاجم:

ألَّف كثيرٌ من العلماء في هذا النوع من التأليف، وفي هذا يقول الصَّفَدي: «أمّا كتب الجرح والتعديل والأنساب، ومعاجم المحدَّثين، ومَشْيَخات الحُفّاظ والرُّواة، فإنها شيءٌ لا يحصره حَدٌّ، ولا يقصره عَدٌّ، ولا يستقصيه ضبطٌ، ولا يستدنيه ربطٌ ؛ لأنها كاثرت الأمواج أفواجاً.

وأذكر فيما يلي بعض المعاجم التي وصلتنا:

١ ـ معجم شيوخ أبي يعلى المَوْصِلِي: للحافظ أبي يعلى أحمد بن على بن المُثَنَى التميمي (المتوفى سنة ٣٠٧هـ).

ذكر فيه (٢٧٤) شيخاً من مشايخه الذين روى عنهم مباشرة، ورَتَّبهم على حروف المعجم، وبدأ بمن اسمه (محمد) تبرّكاً باسم النبي ﷺ، ثم باب الألف، ثم الباء إلى بقية حروف الهجاء.

وهو يذكر اسمَ الشيخ، واسمَ أبيه، وجَدِّه، وما اشتهر به من كنيتر أو لقب أو نسبتر، ثم يروي لكلّ شيخ حديثاً أو حديثين، (وتناول خمسة من شيوخه بالجرح والتعديل، ضعَّف ثلاثةً ووثَّق اثنين).

٢ ـ معجم ابن الأعرابي: لأبي سعيد أحمد بن محمد بن زياد البصري (المتوفى سنة ٣٤١ هـ).

ذكر فيه (٣٣٦) شيخاً، مرتبين على حروف المعجم، وبدأ بالمحمّدين، ثم حرف الألف ثم الباء إلى آخر الحروف. وذكر اسَم شيخه واسمَ أبيه وجَدّه وكنيته، وقد يذكر مكانَ سماعه من شيخه، كما أنه قد يذكر أحياناً تاريخ سماعه منه، ثم أورد لكلّ شيخ روايةً أو أكثر من مروياته.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ المعجم الكبير: لأبي القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني اللُّخمي الشَّامي، (المتوفى سنة ٣٦٠ هـ).

وله ثلاثة معاجم: كبير، وأوسط، وصغير، وهذا الكتابُ من كتب الحديث الجليلة، وهو ذو طابعين فهو كتابُ تراجم من جهة وهو من كتب المسانيد من جهة ثانية، فقد ترجم فيه الحافظُ الطبراني لعدد من الصحابة ممّن روى عن رسول الله على من الرجال والنساء، وتراجمه لهؤلاء الرواة وجيزة يتحدَّث في كلّ ترجَمة منها عن اسم الصحابي ونسبه وصفاته وسنة ومشاهده، ثم يعقب ذلك بذكر ما أسند الرجل عن رسول الله على فيذكر ما رواه من الأحاديث بعضها أحياناً وجميعها أحياناً. كما يُترجِم لفئة لم تَرْوِ شيئاً من الأحاديث ويذكر أنهم حضروا بعض المشاهد. كما يذكر أسماء فئة منهم فقط دون أن يذكر لهم شيئاً من الأحاديث أو المشاهد، وأحاديث المعجم قسمان: قسم احاديثه مروية في الكتب الستة، وقسم أحاديثه غير مروية في الكتب الستة، وقسم أحاديثه غير مروية في الكتب الستة، فهي زائدة عليها، وقد تتبع الحافظ علي نور الدين الهيثمي زوائد «المعجم الكبير» والزوائد الموجودة في غيره من كتب الحديث وصَنَف فيها كتابه «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد».

رَتَّب الطبرانيُّ تراجمَ الرواة ترتيباً معجمياً ألفبائياً، ولكنه قَدَّم العَشَرة المبشّرين قبل الترتيب المعجمي لفضلهم.

قال الكتّاني: «رَتّب الكبير على أسماء الصحابة على حروف المعجم، عدا مسند أبي هريرة، فإنّه أفرده في مصنّف. يُقال إنه أورد فيه ستّين ألف حديث في اثني عشر مجلّداً. وقال فيه ابن دحية: هو أكبر معاجم الدنيا، وإذا أُطْلِقَ في كلامهم: «المعجم» فهو المراد، وإذا أُريد غبره قُيّد»(١).

وهو مطبوعٌ.

٤ - المعجم الأوسط: للطّبراني أيضاً.

قال الكتَّاني: «أَلَّفه في أسماء شيوخه، وهم قريبٌ من ألفي رجل، حتى إنه روى عمَّن عاشَ بعده، لسَعَة روايته وكثرة شيوخه، وأكثَرَ مِن غرائب حديثهم»(٢)، وقال الذهبي: «فهو

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص: ١٣٥.

نظيرُ كتاب «الأفراد» للدَّارقطني، بَيَّن فيه فَضيلتَه وسَعَةَ روايتهِ، ويُقال إنَّ فيه ثلاثين ألف حديثٍ، وهو في سِتِّ مجلَّداتٍ كبارٍ، وكان يقول فيه: هـٰذا الكتاب رَوْحي، فإنه تعب فيه. وفيه كلُّ نفيسٍ وعزيزٍ ومنكرٍ»(١)، وعددُ الأحاديث في مطبوعته (٩٤٨٥) حديثاً، وهي ناقصةٌ.

وهو مطبوعٌ .

٥ - المعجم الصغير: للطَّبراني أيضاً.

روى فيه عن ألف شيخ، عن كل واحد حديثاً أو حديثين، فبلغ مجموع أحاديثه (١٢٠٠) حديثاً، وأكْثَرَ فيه من الغرائب.

وهو مطبوعٌ.

٦ معجم أبي بكر الإسماعيلي: للإمام أبي بكر، أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الجُرجاني الشافعي (المتوفى سنة ٣٧١هـ).

افتتح معجمَه بمقدمة، بيّن فيها هدفَه من تأليفه ومنهجه فيه، فقال: "إني استخرتُ الله عزّ وجلّ في حصر أسامي شيوخي الذين سمعتُ منهم، وكتبتُ عنهم، وقرأتُ عليهم الحديث، وتخريجها على حروف المعجم ليسهل على الطالب تناوله، وليرجع إليه في اسم إن التبس أو أشكل، والاقتصار منهم لكل واحدٍ على حديثٍ واحدٍ يُسْتَغرب، أو يُستفاد، أو يُستحسن، أو حكاية، فيُضاف إلى ما أردتُه من ذلك جمع أحاديث تكون فوائد في نفسها، وأبيّن حال من ذممتُ طريقه في الحديث بظهور كذبه فيه، أو اتهامه به، أو خروجه عن جملة أهل الحديث للجهل به، والذهاب عنه. وافتتحتُ ذلك بـ(أحمد) ليكون مفتتحه باسم النبيُّ ﷺ تيمّناً به، وليصلح لي به الابتداء بالألف من الحروف المعجمة».

وبدأ بمن اسمه (أحمد) من شيوخه، ثم من اسمه: (محمد)، ثم (إبراهيم) إلى آخر الحروف، وبلغ عدد شيوخه (٤٠٧) شيخاً، روى عن كلّ شيخ حديثاً أو حكايةً.

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ: (٣/ ٩١٢).

وهو مطبوعٌ.

٧ - معجم ابن المُقرئ: أبي بكر، محمد بن إبراهيم بن علي الإصبهائي (المتوفى سنة ٣٨١هـ).

قال الذهبي: «سمع ابن المقرئِ الحديثَ في نحو خمسين مدينةً. وقال ابن المقرئ: طُفْتُ الشرقَ والغربَ أربع مرَّات، وعَججتُ أربع حَجّات، وأقمتُ بمكَّة خمسة وعشرين شهراً»(١).

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ معجم شيوخ ابن جُميع: لأبي الحسين، محمد بن أحمد بن محمد بن جُمَيْع الغسّاني الصَّيْداوي (المتوفى سنة ٤٠٢ هـ).

بدأ ابن جُميع معجَمه بمقدمة قال فيها: «هذا ما اشتمل عليه ذكرُ شيوخي الذين لقيتُهم في سائر الآفاق، بمكة، والعراق، وفارس، وأرض اصطخر، والثغور، وديار بَكْر، والشَّام، ومصر، مرتَّبٌ ذلك على حروف المعجم، وابتدأنا بمن اسمه: (محمد) تبرّكاً بالنبي ﷺ وعلى آله، ثم نتبعه باب الألف، ونُخرج عن كلّ واحدٍ منهم حديثاً أو حكاية مستحسنة».

سير أعلام النبلاء: (١١/١٦).



# الفصل الثاني تعريف السرُّواة والعلوم المتعلِّقة بهم

القسم الأول: تعريفُ الرُّواة من حيث اللغة والاصطلاح والشروط والأهمية.

القسم الثاني: تعريفُ العلوم المعرِّفة بحال الراوي.

القسم الثالث: تعريف العلوم المبيّنة لشخص الراوي.

القسم الرابع: تعريف علوم أسماء الرواة.

رَفَحُ عِب (لرَّحِن الْفَرْرَي (سِلَتَ (لفِرْرُ) (لِفِرُووكِ www.moswarat.com





## القسم الأول

تعريف الرُّواة من حيث اللغة والاصطلاح والشُّروط رَفْخُ حبر ((رَجِيُ الْفِرَّدِي (سِكنتر) (النِّرُ) ((فِوْدِوْكِرِين www.moswarat.com



## تعسريف السرواة

تعريف «الراوي» لغةً واصطلاحاً:

أولاً: الراوي في اللغة:

الراوي: هو الرجلُ المُستقي، ورجلٌ روَّاءٌ، إذا كان الاستقاء بالراوية له صناعةً.

ويقال: روَّىٰ فلانٌ فلاناً شعراً، إذا رواه له حتى حفظه للرِّواية عنه، وقيل: رويتُ الحديث، والشعرَ روايةً؛ فأنا راوِ.

والراوي: هو الذي يقوم على الخيل(١).

ومنه روى الحديث يروي رواية \_بالكسر\_ وكذا الشعر؛ وهو راوية للحديث، والشعر؛ أي: حامله، وناقله، والشعر؛ أي: حامله، وناقله، والجمع: رواة، ويقال: رُوِّيْنا الحديث (٢).

## ثانياً: الراوي في اصطلاح المحدِّثين:

إنَّ علماء الحديث المتقدِّمين لم يعرِّفوا الراويَ تعريفاً منهجياً، وإنما حاولوا توضيحَ مهمَّة، وعملِ الرَّاوي من خلال تحمُّل الحديث، وأدائه، وتبليغه، ومدى قَبول هذا العملِ، أو رَدِّه في إطار قوانين موضوعية ساروا عليها، وطَبَّقوها على أنفسهم، وعلى الرُّواة الآخرين.

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس.

في حين عَرَّف علماءُ المعاصرين الراويَ من خلال خبرتهم في علم الحديث، فجاء كمايلي:

الراوي: «هو من تلقَّى الحديث، وأدَّاه بصيغة من صِيغ الأداء»(١١).

أو بعبارةٍ أخرى: "هو الذي يتلقَّى الحديث الشريف ممَّن نَقَله إليه بإحدى طُرُق التحمُّل؛ التي ضَبَطها علماءُ الحديث، ويبلغه للآخذ عنه "(٢).

ونعلم: أنَّ الراوي إذا أُضيفت له عبارةُ الشروط؛ يُصبح له معنى آخر، يدخل في علم الحديث الخاص بالدراية، والذي يبحث في شروطَ الراوي، وما يتعلَّق به (٣).

وبعضُ العلماء المعاصرين مَن جعل شروطَ الراوي عبارةً عن مناهج هؤلاء الأئمة في كيفية اختيار الأحاديث لتخريجها في كتبهم، وعن التزاماتهم في ذلك، وتلتحق بذلك أغراضُهم، وأهدافُهم في تصانيفهم (٤٠).

وأجد: أنَّ هناك علاقةً بين التعريفين اللُّغَوي، والاصطلاحي من خلال الحمل، والنقل، ففي الأول معنى الراوي؛ الذي يحمل، وينقل الماء، وفي الثاني معناه: الذي يحمل، وينقل الحديث الشريف.

#### • شُروط الرَّاوي:

قد يبدو أنَّ نقَّادَ الحديث في القرن الثاني الهجري حتى القرن الثالث لم ينصوا على جملة الشروط التي ذكرها المتأخّرون، والواقعُ غيرُ هلذا، فهم لم يرتبوا مباحث قواعد علم الحديث باباً باباً، وفصلاً فصلاً، ولكنهم ذكروها كلَّها في مواطنَ متفرُقة وبالمناسبة، وما لم يذكروه؛ فقد طبَّقوه، فلم يحرِّروا باباً بعنوان: «شروط الراوي» مثلاً، ولكنهم أجابوا من سألهم عمَّن تُقبَل روايتُه، ومن تُرَدُّ روايته؟

<sup>(</sup>١) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) الجرح والتعديل بين المتشددين والمتساهلين: ص: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) تدریب الراوی: (١/ ٤٠ ـ ٤١).

 <sup>(</sup>٤) مقدمة شروط الأثمة الستة: ص: ٥٨.

ولم يزد المتأخّرون على جمع القواعد السابقة وتنظيمها اعتماداً على أقوال السَّابقين، واستنتاجاً من مواقفهم في كتبهم (١٠).

## الشَّرط الأول: الإسلامُ

هذا الشَّرطُ لم يَنُصَ عليه نُقَادُ الحديث الأوائل؛ لأن البداهة تقتضيه، وهو من شروط أداء الحديث (٢)، لا تحمّله (٣)، حتى إنه لم نعثر بين أهل القرون الأربعة الأولى على مَن نصَّ عليه غيرَ ما قاله أبو جعفر الباقر: «وإذا عرف طالبُ الحديث إسلامَ المحدُث، وصحة سماعه، كتب عنه»(٤)، ولا خصوصية لكافرِ على آخر، فكُلُ من لم يعتنق الإسلامَ لا رواية له.

ولكن بعد هاذه القرون نرى العلماء يذكرون شروطَ الإسلام في كتبهم (°).

ولابُدَّ هنا من بيان معنى الإسلام، وطرق معرفته.

#### معنئ الإسلام:

يجيء لفظُ «الإسلام» في لسان الشرع مراداً به الدِّينُ كلُه، الذي جاء به محمَّد ﷺ من العقائد، والأحكام.

ومعنى الإسلام: «الانقياد لله تعالى ظاهراً، وباطناً، والإخلاصُ له فيهما(٢).

وعَرَّفه بعضُ العلماء بأنه: «الإقرار، والتصديق بالله، وبأسمائه، وبصفاته، أو أن يقول

<sup>(</sup>١) الجرح والتعديل بين المتشددين والمتساهلين: ص: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) أداءُ الحديث: هو تبليغُ الحديث بصورةِ من صُور الأداء، والتحمُّلِ بأحد الألفاظ مثل: «سمعتُ» أو «سمعنا»، أو «حَدَّثني» أو «حَدَّثنا»، أو «أخبرني» أو «أخبرنا»، أو «أنبأني» أو «أنبأنا»، أو «قال»، أو «أنَّ» أو «عَنْ».

 <sup>(</sup>٣) تحمُّلُ الحديث: هو تلقي الحديث، وأخذه عن الشيوخ.

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث: ص: ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٥) الإلماع: ص: ١٩٩.

<sup>(</sup>٦) العقائد الإسلامية من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية: ص: ١٥.

عن تصديق قلب: آمنتُ بالله، وملائكتِه، وكُتُبِه، ورُسُلِه، واليومِ الآخر، والقدرِ خيرِه وَشَرَه»(١).

## طُرُق معرفةِ الإسلام:

ويُعْرَف الإسلامُ بإحدىٰ الطريقتين الآتيتين (٢):

١ - ظاهر نشوثه بين المسلمين على طريقتهم، وبتبعية الأبوين المسلمين، أو وُجوده بدار الإسلام.

٢ ـ ما يقوم مقامَ بيانِ الإسلام إجمالاً، والإقرار باللسان، والتصديق بالقلب بجميع ما أتى به النبيُ ﷺ: ما أتى به النبيُ ﷺ: وتظهر أمارةُ ذلك بإقامة الصّلاة، وإيتاء الزّكاة، كما قال النبيُ ﷺ: «من صَلّى صلاتَنا، واستقبل قِبْلتَنا، وأكل ذبيحتَنا، فذلك المسلمُ؛ الذي له ذِمَّةُ الله، وذِمَّةُ رسولِه، فلا تخفروا الله في ذمته»(٣).

## الشّرط الثاني: العقل

إنَّ «العقل» شرطٌ في تحمُّل الحديث، وأدائه، فالمجنون فاقدُ العقل، ومن في حكمه كالصَّبِيِّ غير المُميِّز، والمعتوهِ (٤) لا تُقْبَل روايتُهم للحديث؛ لأن العقل به يتوجَّه الخِطَاب، ومنه يتلقَّى الصواب، فالعقلُ شرطٌ؛ لأن المراد بالكلام ما يُسَمَّىٰ كلاماً صورةً، ومعنى، ومعنى الكلام لا يُوجَد إلا بالعقل؛ لأنه وضع للبيان، ولا يقع البيانُ بمجرَّد الصَّوت، والحروف بلا معنى، ولا يُوجَد معناه إلا بالعقل، وكلُّ موجودٍ من الحوادث فبصورته ومعناه يكون، فلذلك كان العقلُ شرطاً؛ ليصير الكلام موجوداً (٥).

<sup>(</sup>١) المغنى في أصول الفقه: ص: ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) مرآة الأصول شرح مرقاة الوصول: ص: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الصلاة، باب: فضل استقبال القبلة. . . ، برقم: (٣٩١).

<sup>(</sup>٤) هو ناقصُ العقل.

<sup>(</sup>٥) كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام: (٢/ ٣٩٢).

معنى العقل وتدرجه:

أولاً: معنى العقل:

لقد عَرَّف العلماءُ العقلَ بتعريفات كثيرةٍ، وذلك ليكتشفوا هاذا السَّرَ الغامضَ في الإنسان، فجاءت تعريفاتهم كالتالى:

١ \_ العقلُ جوهرٌ لطيفٌ يفصل به بين حقائق المعلومات.

- ٢ \_ العقل هو العلمُ لا فرقَ بينهما.
- ٣ ـ العقل هو قُوَّةٌ ضروريةٌ بوجودها يَصِحُ إدراكُ الأشياء به، ويتوجَّه به تكليفُ الشرع، وهو مما يعرفه كلُّ إنسان من نفسه.
- ٤ ـ العقل نورٌ يضيء طريق إصابة الحقّ، والمصالح الدّينية، والدُّنيوية، فيُدرِك القلبُ
   به كما تُدرِك العينُ بالنور الحِسِّقِ المبصرات (١).

#### ثانياً: تدرُّج العقل:

أمًّا العقلُ فإنه لا يكون موجوداً بالفعل في الإنسان في أوَّل أمره؛ كما أخبر اللهُ تعالى بقوله: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَكُمُ مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [النحل: ٧٨]؛ ولكن يكون لدى الإنسان استعدادٌ، وصلاحيةٌ لأن يوجد فيه العقلُ، فهاذا الاستعدادُ يُسَمَّىٰ: (عقلاً بالقوة)، أو (عقلاً غريزياً)، ثم يحدث العقل فيه شيئاً فشيئاً بخلق الله تعالى إلى أن يبلغ درجاتِ الكمال، ويُسَمَّىٰ هاذا: (عقلاً مستفاداً) (٢٠).

لقد استدلَّ العلماءُ (٣) على وجوب أن يكون الراوي عاقلاً بقوله ﷺ: «رُفِعَ القلمُ عن ثلاثة: عن النَّاثم حتى يستيقظ، وعن الصَّبِيّ حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يعقل (٤).

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار: (٢/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: (۲/ ۳۹٤).

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٧٧. و «شروط الأئمة الخمسة» ص: ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود، في كتاب: الحدود، باب: في المجنون يسرق أو يصيب حدّاً، برقم: (٤٣٩٩).

## الشَّرط الثالث: البُّلوغ

إنَّ «البلوغ» مناطُ التكليف، وتحمُّل المسؤولية، وصلاحية الإنسان لصدور العبارة عنه، وصحة العبادة منه، والبُلوغُ شرطٌ في أداء الحديث الشريف، لا في تحمُّله؛ وإنَّ المعتوه لو كان بالغاً فهو كالصَّبِيّ في حُكمه؛ لاجتماعهما في نُقصان العقل(١).

## طُرق معرفة البلوغ:

يُعْرَف «البُلوغُ» بحصول أماراته المنصوص عليها في الفقه؛ وهي ثلاثة أمور:

- ١ ـ بالنسبة للذَّكَرِ يكون البلوغ بالاحتلام؛ أي: بإنزال المَنِيِّ.
  - ٢ ـ بالنسبة للأنثى يكون البلوغ بالحيض؛ أي: بنزول الدُّم.
- ٣ ـ وإذا لم يحصل هذا للذّكر، والأنثى؛ كان البلوغُ باستكمال خمس عشرة سنة،
   فإنّ الولد إذا تَمّ له هذا المقدارُ فهو بالغٌ شرعاً، مكلّفٌ بالأحكام (٢).
- ١ استدل العلماء (٣) على وُجوب أن يكون الراوي بالغا بقوله ﷺ: «رُفِعَ القلمُ عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يعقل»(٤).
- ٢ ـ أنَّ النبي ﷺ أرسل كُتْبَه، ورُسُلَه؛ ومع ذلك لم يبعث رسولُ الله ﷺ رسولاً صَبِيّاً،
   ولم يحمِّله أداء بيان حُكم الشريعة (٥).

إنَّ الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ لم يرجعوا إلى الصَّبيان، والمراهقين في أخذ الرواية عنهم؛ فكان عدمُ رجوعهم دليلاً على عدم قبول روايتهم، وخاصّةً: أنَّ الصبيان قد كانوا

<sup>(</sup>١) التقرير والتحبير شرح التحرير في علم الأصول: (٢/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) ظفر الأماني في مختصر الجرجاني: ص: ٤٦٠، وانظر "فتح المفيث" للسخاوي، (٢/٤).

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) تقدَّم تخريجه في صفحة (٢٧٣).

<sup>(</sup>٥) البرهان في أصول الفقه: (١/ ٦١٢ ـ ٦١٣).

يخالطون رسول الله على من يخبرهم عن مسيس حاجتهم إلى من يخبرهم عن دقائق أحواله على وراء الحجب(١).

## الشَّرط الرابع: العدالة

## تعريف «العدالة» لغةً واصطلاحاً:

أولاً: العدالة في اللغة:

العَدْلُ: هو ما قام في النفوس أنه مستقيمٌ، وهو ضِدّ الجور، وفي أسماء الله سبحانه: العَدْلُ، هو الذي لا يميل به الهوى فيجور في الحكم. والعَدْلُ: الحُكم بالحقّ. والعدل من النّاس: المرضيُّ قولُه، وحكمُه.

وقيل: رجلٌ عَدْلٌ وعادلٌ، أي: جائزُ الشهادة؛ ومنه قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَىٰ عَدْلِ مِنكُرُ ﴾ [الطلاق: ٢]، وقال: ﴿ يَعَكُمُ بِهِ ـ ذَوَاعَدْلِ مِنكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٥].

ويقال: رجلٌ عَدْلٌ، ورجلان عَدْلٌ، وامرأةٌ عَدْلٌ، ونسوةٌ عَدُلٌ، وتعديل الشهود أن تقول: إنهم عدولٌ. وقيل: إنَّ العدل على أربعة أشكال:

١ ــ العَدْلُ في الحُكم، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَعَكَّمُواْ بِالْعَدْلِ ﴾
 [النساء: ٥٨].

٧ ـ والعَدْلُ في القول، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

٣ \_ والعَدْلُ هو الفِدْيَةُ، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَّلُ ﴾ [البقرة: ١٢٣].

٤ ـ والعَدْلُ الإشراكُ بالله، قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [البقرة: (١٢٣] أي: يُشركون (٢).

<sup>(</sup>١) انظر «توضيح الأفكار» (٢/ ٢٨٩) و «البرهان في أصول الفقه» (١/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب.

وقيل: العَدْلُ: الكيل، وقيل: الجزاء، وقيل: الفريضة، وقيل: النافلة، وقيل: القيمة؛ وخذ عدله منه كذا وكذا، أي: قيمته (١٠).

## ثانياً: العدالة في اصطلاح المحدِّثين:

اعتبر المتقدّمون من نُقّاد الحديث «العدالة» أمراً مُسَلّماً، لا يمكن قبولُ رواية راوِ ما لم يَتَّصِفْ بها، فكانوا إذا تكلّموا على شروط الراوي بيّنوا ما يتعلّق بصناعة الحديث، وتعرّضوا بشكل خاص إلى ما يقدح في العدالة، لا إلى ما يثبتها لوضوح موجبها، وقد أشار شعبة بن الحجّاج إلى العدالة فقال في بيان من تُتْرَك روايتُهم: «... وإذا اتهم بالكذب...»(٢) فالاتهام بالكذب ينافي العدالة. فلو سُئل عمّن تُقْبَل روايته لأجاب بأنه العدل، أو الثقة، أو الصادق، أو ما يفيد ذلك.

## تعريفاتٌ للعدالة:

ولـ: «العدالة» تعريفاتٌ كثيرةٌ، ومن أرجحها فيما يلي:

١ ـ ملكة ، أو هيئة راسخة في النفس، تحمل المسلم على ملازمة التَّقوئ،
 والمُروءة (٣).

٢ ـ ملكة ، أو هيئة راسخة في النفس، تمنع المسلم عن اقتراف الكبائر، والصغائر
 الخسة، والرذائل المباحة (٤).

٣ ـ أن يكون المسلمُ سالماً من أسباب الفِسْقِ، وخَوارم المُروءة (٥٠).

ولهـٰذه التعاريف الثلاثة معانٍ متقاربةٌ؛ وكلُّها تدور حول ثلاثة أمور:

<sup>(</sup>١) تاج العروس.

<sup>(</sup>٢) المحدث الفاصل: ص: ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) جامع الأصول: (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤) حاشية حسن العطار . . . : (٢/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث: ص: ١٠٤.

اجتناب الكبائر، واجتناب الإصرار على الصَّغائر، واجتناب الإصرار على خوارم المُروءة.

وإليكَ تعريفَ كلِّ منها:

الأول: اجتناب الكبائر:

ويُعَبِّر عنها بملازمة التَّقويٰ، أو السَّلامة من أسباب الفِسق (١).

فالكبيرةُ: ما توعَّد عليه الشارعُ في الكتاب، أو السُّنَّة (٢)؛ وقيل: ما يُوجِب الحدَّ، أو أنها كلُّ جريمة تؤذن بقِلَة اكتراث مرتكبها بالدين ورقَّة الديانة (٣).

والأمثلة على الكبائر كثيرة: كالقَتْل، والزِّنى، واللَّواط، وشُرْب الخمر، والسَّرقة، والغصب، وشهادة الزُّور، وقطع الرَّحِم، وأكل الرِّبا، وأكل مالِ اليتيم. . . (١٠).

وأمًّا عددُ الكبائر فقد وَرَد: أنَّ عبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهما ـ سُئل عن الكبائر أسبع هي؟ قال: «هي إلى السَّبعين أقرب»، وفي رواية أخرى: «أو سبعمئة»(٥).

الثاني: اجتناب الإصرار على الصغائر:

ويُعبّر عنها بملازمة التَّقويٰ، أو السَّلامة من أسباب الفِسْق أيضاً.

فالإصرارُ بمعنى التَّكرار، فإذا تكرَّرت من الشخص الصغيرةُ تكراراً يُشعِر بقِلَّة مبالاته بدينه؛ كان كمن يفعل الكبيرةَ، وتُرَدُّ شهادتُه وروايتُه بذلك، وكذلك إذا اجتمعت صغائرُ مختلفةُ الأنواع بحيث يشعر مجموعها بما يشعر أصغر الكبائر(٦).

<sup>(</sup>١) التبصرة والتذكرة: (١/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) حاشية الشيخ البناني على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع: (١٦٠/١).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: (٢/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: (٢/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٥) قواعد الأحكام في مسائل الأنام: (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٦) حاشية الشيخ حسن العطار . . . : (٢/ ١٧٤).

والأمثلةُ على الصغائر كثيرةٌ كـ: سرقة لقمة، والتطفيف بتمرةٍ، والغيبة، والنظر إلى المُحَرَّمات، أو العورات، أو الكذب بما لا يفضى إلى كبيرةٍ...

وينبغي ألا ننسئ على أية حالٍ: أنَّ الصغائر مُحَرَّمةٌ، وليست مباحةٌ (١).

وقد قُيِّدت الصغائرُ بالإصرار؛ لأن من ابتلي بشيء من الصغائر، من غير إصرارِ؛ فهو عَدْلٌ، لأن التحرز عن جميع الصغائر متعذِّرٌ عادةً، فإن غير المعصوم لا يتحقَّق منه التحرُّرُ عن الرّقيَّة عن الرّقيَّة الله الرّقيَّة لله الرّقية (٢).

الثالث: اجتناب الإصرار على خوارم المُروءة:

ويُعَبَّر عنها بالتخلِّي عن الرَّذائل المباحة (٣).

فالمُروءة هي تَخَلُقُ الشَّخص بأخلاق أمثاله، وأقرانه في لُبْسِه، ومَشْيه، وحَرَكاته، وسَكَناته، وسَكَناته، وسَكناته، وسائر صفاته في زمانه، ومكانه؛ ومُجْمَلُها الاحترازُ عما يُذَمُّ عُرْفاً<sup>(٤)</sup>.

إذا خوارمُ المروءة هي أفعالٌ تُعَدُّ عُرْفاً خلاف العادة في إقليم ما، ويجعل مرتكبها ذليلاً في أَعْيُنِ مَن حوله، وإن كانت مباحةً شرعاً، أو مكروهةً، فهي لا تبلغ بمرتكبها إلى الحرام (٥٠).

والأمثلةُ علىٰ خَورام المُروءة كثيرةٌ؛ مثل: البول في الطريق، أو الأكلِ في السُّوق، وصُحبة الأراذل، واللعب بالحَمَام، والمشي مكشوفَ الرأس.... ولا يخفى أنَّ بعض هانده الأفعال ترجع إلىٰ العُرْف الذي يختلف باختلاف الزَّمان والمكان(٢).

فتح الغفار بشرح المنار: (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) نهاية السول شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول: (١٠٩/١).

<sup>(</sup>٣) شرح نخبة الفكر: ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) ظفر الأماني: ص: ٤٦١.

<sup>(</sup>٥) شرح شرح النخبة: ص: ٥٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص: ٥٣.

ومن العلماء من لم يشترط اجتنابَ خوارم المروءة؛ لأنها تُعَدُّ أموراً عُرُفِيّةً لا تقدح في العدالة (١).

#### ثبوت العدالة:

قال ابنُ الصلاح: «عدالةُ الراوي تَثْبُتُ تارةُ بتنصيص المعدَّلين على عدالته، وتارةً تَثْبُتُ بالاستفاضة؛ فمن اشتهرت عدالتُه بين أهل النقل أو نحوِهم، وشاعَ الثَّناءُ عليه بالثقة، والأمانة؛ اشتُغْنِي فيه بذلك عن بَيَّنَةِ شاهدةٍ بعدالتِه تنصيصاً، وهاذا هو الصحيحُ من مذهب الشافعي، وعليه الاعتمادُ في فنِّ أصول الفقه»(٢).

وممن اشتهرت عدالتهم: سفيان القُوري، وسفيان بن عُيَيْنَة، والأوزاعيُّ، والشافعيُّ، وأحمَدُ، واللَّيْثُ، وأبنُ المُباركِ، ووَكِيْعٌ، وأبنُ مَعِين، وأبنُ المَديني، ومَنْ جَرَىٰ مجراهم في نباهة الذكر، واستقامة الأمر؛ فلا يُسْأَلُ عن عدالتهم، وإنما يُسأل عن عدالة من خَفِيَ أمرُه.

وقد سُئِلَ الإمام أحمدُ بنُ حَنبَل عن إسحاق بن راهُوْيَهُ فقال: «مثل إسحاق يُسْأَل عنه؟!».

وسُنل ابنُ مَعِين عن أبي عبيد، فقال: «مثلي يُسْأَلُ عَنْ أبي عبيد؟! أبو عبيد يسأل عن الناس!».

وكذلك تَنْبُتُ العدالةُ بتخريجِ من التزم الصحة في كتابه كالشيخين، وغيرهما؛ فإن كانوا من رجال الشيخين يحملون على العدالة؛ حتى يتبيّن في أحدهم جرحٌ، فيُنظَرُ في أمره، ويكفي للباحث أن يقول: فلانٌ من رجال الشيخين، أو أحدِهم؛ لأن الأُمّة تلقّتُ كتابيهما بالقبول، وإن كانوا اختلفوا في إفادةِ القطع بالصحة لكل حديث، فإنّ الظن حاصلٌ (٣).

<sup>(</sup>١) النكت على مقدمة ابن الصلاح: للزركشي: (٣/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر «توضيح الأفكار»: (١/ ٩٦).

وكذلك تَثْبُتُ العدالةُ عند بعضٍ آخر بروايةِ من اشترط ألا يروي إلا عن ثقةٍ كمالكِ، وغيره (١١).

## الشَّرط الخامس: الضَّبْطُ

## تعريف «الضبط» لغة واصطلاحاً:

أولاً: «الضبط» في اللغة:

يقالُ: «ضَبَطَ فُلانٌ الأمرَ ضَبْطاً، وضِبَاطةً»، أي: حَفِظه بالحزم، أي: أنه حازمُ الفُؤاد. ورَجُلٌ ضابطٌ، أي: قويٌّ شديدٌ. وأضبط: يعمل بيديه معاً، وأضبط من ذرة؛ لأنها تجر ما هو على أضعافها، وربما سقطت، وما تحمل من شاهق، فلا ترسله. وكلُّ ذلك صريحٌ في الدَّلالة على قُوَّةِ الحفظ، وشدَّةِ اللَّزوم بين الحافظ، والمحفوظ (٢).

وثانياً: «الضبط» عند المحدِّثين:

وأمَّا مراد المحدَّثين بـ: «الضَّبط» فهو: أن يكون الراوي موصوفاً باليَقَظَة، وعَدَمِ الغفلة، وبالحفظ إنْ حَدَّث من كتابه، مع الدِّرايةِ بالمعنى إن روى الحديث بغير لفظهِ (٣).

قال ابن حِبَّان: «أن يَعْقِل من صناعةِ الحديث ما لا يرفع موقوفاً، ولا يَصِلُ مُرسَلاً، أو يصحُف سماعاً (٤٤).

والضَّبطُ له طرفان: العلمُ عند السَّماع، والحفظُ بعد العلم عند التكلُّم، فلو سَمِعَ، ولم يَعْلَمُ، أو لم يَعْلَمُ؛ لَمْ يَكُنْ ضابطاً، وكذلك إذا شَكَّ في الحفظ بعد العلم، أو السَّماع<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) وفي ذلك خلافٌ، وللعلماء فيه آراء، وقد ذكرناها في كتابنا «موسوعة علوم الحديث وفنونه» في تعريف العدالة، انظر: (٢/ ٤٥٣ ـ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط.

 <sup>(</sup>٣) انظر «التبصرة والتذكرة» (١/ ٢٩٣)، و «تدريب الراوي» (١/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>o) جامع الأصول: (١/ ٣٥١).

وقد ذهب الآمِديُّ إلى القول: إنَّ الضبط أن يكون حفظُ الرواي لِمَا سَمِعه أرجح من عدم حفظه. وهاذا يعني: أنَّ طروء النَّسْيان، والسَّهْوِ، والوَهْمِ أحياناً لا يَضُرُّه؛ إذ لا يخلو من ذلك أحدٌّ(۱).

## أنواع الضبط:

ل: «الضَّبْط» نوعان، نذكر فيما يلي كلُّ واحدٍ منهما:

#### ١ \_ ضَبْطُ الصّدر:

هو الحفظُ بحيث يُثبِت الراوي ما سمعه مع القدرة على الاستحضار عند الحاجة إليه، بحيث يبعد زواله عن القُوَّةِ الحافظة.

وشرطُ هـنذا النوع من الضبط أن يكون الراوي حازمَ الفُؤادِ، حاضرَ الذِّهْنِ، سريعَ البَديهةِ، غيرَ مُغَفَّلٍ لا يميِّز الصوابَ من الخطأ كالنَّائم، أو السَّاهيِ، إذ الموصوفُ بذلك لا يحصل الركونُ إليه، ولا الاعتمادُ عليه من باب أولى (٢).

إنَّ الحفظَ رأسُ مال المشتغل بعلم الحديث والرواية، وأنشد الإمام عبد الرَّزَّاق الصَّنْعَاني، فقال:

ليسسَ بِعلهِ مساحَوى القِمَطُرُ ما العِلمَ إلا مساحَواهُ الصَّدُرُ (٣) وقال سفيان النَّوري: «بئس مستودعُ العلمِ القَراطِيس» (٤).

فهاذه الأقوالُ، وغيرُها كثيرٌ جداً، تمثّل الاتجاهَ العامَّ الذي كان يحرص عليه أهلُ الحديث، على تعاقُبِ أجيالهم، وبخاصة في عصر الصحابة، والتابعين حتى وصف الحافظُ الذهبيُّ صدورهم بخزائن العلم (٥).

<sup>(</sup>۱) الإحكام: (۲/۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٢٨٦/١).

<sup>(</sup>٣) النحث على طلب العلم: ص: ١٢.

<sup>(</sup>٤) تقييد العلم: ص: ٥٨.

<sup>(</sup>٥) تذكرة الحفاظ: (١٦٠/١).

#### ٢ \_ ضَبْطُ الكتاب:

يُقْصَدُ به صونُ الكتاب الذي يكتب فيه الراوي مرويًاتِه من أن يتطرَّق إليه خَلَلٌ من وقت السَّماع، والكتابة إلى أن يؤدِّي ما سمع، ويرويه، ويحول دون تغييرِ ما فيه، وبخاصة إذا ما اقتصر عليه عند التحديثِ من جهة الزيادة، والنقص، أو التبديل، إضافة إلى الرجوع عما قد يُخَالَفُ فيه في مَتْنِ الحديث أو إسنادِه من لفظٍ، أو اسم، ودون قبولٍ لأيَّ من مظاهر التلقين، فإنَّ هاذا وأمثاله يُعتد بما رَوَوْه من صحيح كتبهم ولو لم يُرْزَقوا من الحفظ، ومعرفة الحديث ما رُزِقَ غيرهُم (۱).

فإنَّ من البدهي أن تصون الكتابة الحديث من الرَّلُل، وقد قال الإمام عبدُ الله بنُ المبارك: «لولا الكتابُ ما حفظنا»، وهو ما أكَّدهُ إمامُ المحدِّثين أحمد بن حنبل في رَدِّه على من كره الكتابة للحديث؛ حيث قال: «إذا يخطئون». قال: «حدَّثنا قومٌ من حفظِهم، وقومٌ مِنْ كُتُبِهِم، فكان الذين حدَّثونا من كتبهم أتقن (٢٠). ويعود السببُ في ذلك إلى أنَّ ضبط الكتاب تامٌ لا يُتصوَّر فيه نقصٌ على خلاف ضبط الصدر؛ الذي يُعتبَر الأساس في تقسيم الحديث، مع مراعاة: أنَّ الضبط يختلف من كتاب لآخر (٣).

## كيفية معرفة الضبط:

لمعرفة ضبط الراوي طريقان، هما:

ا ـ يُعْرَفُ الراوي بالضبط عند مقارنة رواياته بعد سَبْرِها برواياتِ غيرهِ ممَّنْ عُرِفَ بالإتقانِ، إنْ وافقهم؛ كان مُتقِناً، وقد لا يكون الإتقانُ تامّاً، لكن تكون المخالفةُ نادرةً، كما لا يلزم التوافقُ التامُّ باللفظ، وإنْ كان هو الأَحْوَطُ، لجوازِ الرواية بالمعنى عند كثيرين، لكن من غير إخلالٍ بمضمون الرواية (٤). وأمَّا إنْ كان كثيرَ المُخالفة لهؤلاء؛ عُلِمَ أنه مختلُّ

<sup>(</sup>١) الكفاية: ص: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ص: ١١٤\_١١٥.

<sup>(</sup>٣) توضيح الأفكار: (١٢٠/٢).

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث: ص: ٢٢٠.

الضبط، لا يُمِكن الاحتجاجُ بحديثه، وكلَّما كان ذلك فيه أكثر؛ كان أكثر ضَعْفاً، وقد يصل إلى حدٍّ من لا تُقْبَلُ له روايةٌ؛ ولو مع المتابعة.

وهنذا يَستدعِي مراقبة الراوي مراقبة تامة ، والتنقيب عن مروياتِه ، وتتبُّع طُرُق تَحمُّلهِ ، وأدائه للرواية ، والنظرَ في أصلِ كتابه إنْ تَيَسَّر ذلك ، وبخاصة إذا كان يروي منه ، تحرُّزاً من أن يدخل عليه ما لم يسمعه إضافة إلى ما قد يكشف عنه ذلك من وَهْم ، وسَهْو ، وغَلَط ، بل أحيانا الكَذِبُ ، والانتحالُ مما يُيَسَّرُ الحكم على الراوي من حيث الأهلية للرواية عند الإتقان ، أو نَفيها عنه عندما يُوصَفُ بالخَلل غير المحتمل .

وهنذا بالطبع شأنُ كبارِ نُقَّادِ الحديثِ، أصحابِ الدراية بتاريخ الرواة، وجَرْحِهم، وتعديلهم أمثال: عبد الرحمن بن مَهْدي، وعليِّ بن المَدِيْني، ويحيئ بن مَعِين، والبُخاري في آخرين، يصعب حَصْرُهم في هنذا المقام.

٧ - يُعْرَفُ الضَّبْطُ بالامتحانِ، واختبار الرُّواةِ. وكان هـنذا النهجُ شائعاً بين النُّقَاد؛ إذ كانوا يُدخِلون على من أرادوا اختباره ما ليس من حديثه، فإنْ حَدَّث به؛ عرفوا كَذِبَه، أو يلقِّنونه، فيحدِّث به فيُعْلَم غَلَطُه، ووَهْمُه، وقد يكون حافظاً مُتْقِناً مستحضراً لكل محفوظاته، ومكتوباته؛ بحيث يصعب تخطئتُه.

ولعلَّ مِن أطرف ما جاء في ذلك امتحانُ البغداديِّين للإمام البخاري حين وَرَدها لَلمرَّةِ الأولى؛ إذ حَدَّثُوا بمئة حديثٍ قلَّبوا مُتونَها، وأسانيدَها، ولم يتركوا حديثاً واحِداً على سلامته، وألقاها عليه عشرةٌ من المحدِّثين، كلِّ يقرأُ عليه عشرة، حتى انتهت عن آخرها، والبخاري يقول عَقِبَ كلِّ منها: لا أعرفه، ولا يزيد على ذلك. . . ثم قال لأوّلهم: «سألتَ عن حديثِ كذا، وصوابُه كذا» إلى آخر أحاديثه، حتى ردَّ المئةَ إلى سلامتها قبل التغيُّر. . والروايةُ مشهورةً (١٠).

المغيث: للسخاوي: (١/ ٢٩٩).



## تعريف العلوم المستندة إلى الراوي وأهميتها

تنقسم العلومُ المستندةُ إلى الراوي إلى علمين:

(١) \_ علوم الرواة المعرِّفة بحال الراوي:

وهي علومٌ تبحث في الراوي من حيثُ قبول خبره أو رَدّه؛ وتشمل سبعة علوم، وهي:

١ ـ صِفَةُ مِن تُقْبَل روايته ومن تُـرَدُ. وهـٰذا العلم يبحث في شروط الراوي.

٢ ـ الجرح والتعديل.

٣ ـ الصَّحابة ـ رضي الله عنهم ..

٤ ـ الثِّقات والضعفاء.

٥ ـ من اخْتَلَطَ في آخر عُمُره من الثَّقات.

٦ ـ الوُّحْدان، وهم الرُّواة الذين لم يَرْوِ عنهم إلا راوِ واحدٌ فقط.

٧ ـ المدلِّسون.

(ب) - علوم الرُّواة المعرِّفة لشخص الراوي:

وهي تبحث في معلومات وأمور تُوصِل إلى البحث عن ذات الراوي، وذلك بأن تكشف النُقَابَ عمًّا يحدُّد شخصَه ويميِّزه تماماً؛ وتنقسم إلى علمين من حيثُ الناحية التاريخية أو ناحية الاسم، وكلُّ منهما يتفرَّع إلى علوم أخرىٰ حسب الآتى:

القسم الأول: علوم الرُّواة التاريخية:

وهي تشمل عشرة علوم، كما يلي:

١ ـ تواريخ الرُّواة .

- ٢ طبقات الرواة.
- ٣ ـ التابعون ـ رضي الله عنهم ...
- أتباع التابعين \_ رضى الله عنهم \_.
  - درواية الإخوة والأخوات.
- ٦ ـ روايةُ الأقران بعضِهم عن بعضٍ.
  - ٧ ـ رواية الأكابر عن الأصاغر.
    - ٨ ــ رواية الآباء عن الأبناء.
    - ٩ ـ رواية الأبناء عن الآباء.
      - ١٠ ـ السَّابق والَّلاحق.
  - القسم الثاني: علوم أسماء الرُّواة:
- وهي تشمل ثلاثةً عشر علماً كما يلي:
- ١ ـ المُبْهَمات: وهو معرفةُ اسم مِن أُغفِل ذكرُ اسمه في الحديث من الأشخاص.
  - ٢ ـ معرفة من ذُكِرَ بأسماء متعدِّدة.
    - ٣ ـ الأسماء والكُنه ر.
      - ٤ \_ الألقاب.
    - ٥ ـ المنسوبون إلى غير آبائهم.
  - ٦ ـ النُّسَبُ التي على خِلاف ظاهرها.
    - ٧ ـ الموالى من الرُّواة والعلماء.
      - ٨ أوطان الرُّواة وبلدانهم.

- ٩ الأسماء المُفْرَدَة والكُني.
  - ١٠ ـ المُتَّفِقُ والمُفْتِرِقُ.
  - ١١ ـ المُؤْتلِفُ والمُخْتَلِفُ.
    - ١٢ المتشابه.
    - ١٣ المتشابه المقلوب.

سيأتي تعريفُ كلُّ من هذه العلوم في الأقسام التالية من هذا الفصل.

## أهمية هاذه العلوم:

إِنَّ هَاذَهُ العلوم قناةٌ وطريقٌ لمعرفة درجة الحديث من الصَّحَّة، أو الحُسَنِ، أو الضَّعْفِ، وموقِعه من القَبول، أو الرَّدِّ؛ لذلك اتَّخذ البحثُ عن الرِّجال وسيلةً مُهِمَّةً جِدّاً في علم مصطلح الحديث، وتعدَّدت علومُ الرُّواة وكثرتْ؛ لتناول كُلُّ ما يتصل بالراوي من الأمور للوُصول إلى الحقِّ.

ولأهمية هاذه العلوم، وعظيم موقعِها في كشف الصَّحيح من الجَرِيح، قال الإمامُ عليُّ بن المَدِيني (المتوفئ سنة ٢٣٤ هـ) كلمتَه النفيسةَ الغاليةَ: «التَّفَقُهُ في مَعَاني الحديث نِصْفُ العِلْم، وهو نَصْفُ العِلْم، وهو كذلك.

قال الحافظ أبو عُمَر بنُ عبد البَرِّ (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ) رحمه الله تعالى، في أواخر مقدِّمته لكتابه «الاستيعاب في أَسْمَاءِ الأصحاب»:

«... وبعدُ فإنَّ العِلْمَ محيطٌ بأنَّ السُّنَنَ أحكامٌ جاريةٌ على المَرءِ في دِينه، في خاصَّةِ نفسِه، وفي أهلِه، ومالِه، ومعلومٌ: أنَّ من حُكِمَ بقولِهِ، وقُضِيَ بشهادتِه، فلا بُدَّ من معرفةِ اسمِه، ونسَبه، وعدالتِه، والمعرفةِ بحالِه.

ونحنُّ وإنْ كان الصحابةُ - رضي الله عنهم -، قد كُفِينا البحثَ عن أحوالهم؛ لإجماع

أهل الحَقِّ من المسلمين ـ وهم أهلُ الشُّنَة والجماعة ـ على أنهم كُلّهم عُدُوْلٌ، فواجبٌ الوقوفُ على أسمائهم، والبحثُ عن سِيَرِهم، وأحوالِهم؛ ليُهتَدَىٰ بهَدْيهم، فهم خيرُ من سُلِكَ سبيلُه، واقتُدِيَ به (١).

وقال العلاَّمةُ المؤرِّخ ابن الأثير (المتوفئ سنة ٦٣٠ هـ) رحمه الله تعالىٰ، في مقدِّمة كتابه «أُسُّد الغابة في معرفة الصحابة»:

و «معرفةُ الصحابة، ومعرفةُ أمورهم، وأحوالهم، وأنسابهم، وسِيرتِهم: مُهِمٌّ في الدِّين.

ولا خفاء على من كان له قلبٌ، أو أَلقَى السَّمْعَ وهو شهيد: أَنَّ مَن تَبَوَّأُ الدَّارَ، والإيمانَ من المهاجرين، والأنصار، والسَّابقين إلى الإسلام، والتَّابعين لهم بإحسانِ؛ الذين شَهِدُوا الرسول ﷺ وسمعوا كلامَه، وشاهدوا أحوالَه، ونقلوا ذلك إلى من بعدَهم من الرجال، والنساء، من الأحرار، والعبيدِ، والإماء أولى بالضَّبْطِ، والجِفْظ، وهم الذين آمَنُوا، ولم يَلْبِسُوا إيمانَهم بظلمٍ أولئك لهم الأمْنُ وهُم مهتدون بتزكية الله سبحانه وتعالى لهم، وثنائِهِ عليهم.

ولأنَّ السُّنَن التي عليها مدارُ تفصيل الأحكام، ومعرفةِ الحلال، والحرام إلى غير ذلك من أمور الدُّين إنما ثَبَتَتْ بعد معرفة رجال أسانيدها، ورُواتها.

وأوَّلُهم، والمُقَدَّمُ عليهم أصحابُ رسول الله ﷺ، فإذا جهلهم الإنسانُ؛ كان بغيرهم أشدَّ جهلاً، وأعظمَ إنكاراً، فينبغي أن يُعرَفوا بأنسابهم، وأحوالهم، هم وغيرُهم من الرُّواة، حتى يَصِحَّ العملُ بما رواه الثقاتُ منهم، وتَقُوم به الحُجَّةُ، فإنَّ المجهول لا تَصِحُّ روايتُه، ولا ينبغي العملُ بما رواه.

والصحابةُ يُشارِكون سائرَ الرُّواة في جميع ذلك إلاَّ في الجَرْحِ والتعديل، فإنهم كُلَّهم عُدُولٌ، لا يتطرَّق إليهم الجَرْحُ؛ لأن الله عزَّ وجلَّ، ورسولَهُ زَكِّيَاهم، وعَدَّلاهم، وذلك

<sup>(</sup>١) الاستيعاب: (١/ ٩ و ١/ ١٩).

مشهورٌ لا نحتاجُ لذكره»(١).

فإذا كان هـنذا مطلوباً في الصَّحابة الكرام المُزَكَّيِين من الله تعالى، ورسولِهِ خيرَ تزكيةِ، فكيف بمَن بعدَهم، ودُونَهم، فلذا اهتمَّ العلماء بتأليف تواريخ الرُّواةِ: الثقاتِ، والمجروحين؛ ليُعْرَفُوا، ويُعرَفَ حُكْمُ ما نقلوه لنا من سُنَن الدِّين عن سيَّد المُوسَلين ﷺ.

000

<sup>(</sup>١) أسد الغابة: (١/٩).

# القسم الثاني العلوم المعرفة بحال الراوي

- ١ ـ صفةً مَن تُقْبَل روايتُه ومَن تُرَدُّ.
  - ٢ ـ تعريف الجرح والتعديل.
    - ٣ \_ معرفة الصَّحابة.
  - ٤ ـ معرفة الثِّقات والضُّعفاء.
    - معرفة الوُحْدَان.
    - ٦ \_ معرفة المختلطين.
      - عرفة المدلسين.

رَفْخُ عِب (لرَجِي) (الْخِثَرِيُ (اُسِكِتَرَ) (الِنْرِرُ) (الِنْرِورِي www.moswarat.com



## ١ \_ صِفَةُ مَن تُقْبَل روايتُه ومَن تُرَدُّ

هـٰذا النوعُ من علوم الحديث له أهميةٌ بالغةٌ؛ إذ إنه يبحث في شُروط الراوي؛ الذي يُقْبَل حديثُه، ويُحْتَجُ به.

وأجمع جماهيرُ أئمة الحديث على أنه يُشتَرط فيمن يُحْتَجُّ بروايته أن يكون عَدْلاً ضابطاً لما يروي، وتفصيله: أن يكون مسلماً، بالغاً، عاقلاً، سالماً، من أسباب الفِسْق، وخوارم المُروءة، متيقّظاً غير مغفَّل، حافظاً إن حَدَّث من حفظِه، ضابطاً لكتابه. وإن كان يحدِّث بالمعنى؛ أَشْتُرِطَ فيه مع ذلك أن يكون عالماً بما يُحيل المعاني»(١).

وكلُّ هـنده الصفات ترجع إلى أمرين، هما: (العدالة) و(الضَّبط)، فهما من أهمً شروط الرواية عندهم، ثم «علم الجرح والتعديل» يَدُوْرُ في كلِّ حيثياته حولهما؛ بصفتهما هما الميدان الذي انبثق منه هذا العلمُ على تعدُّدِ قضاياه، وهما المعيارُ الذي لا سبيلَ إلى المحكم إلَّا من خلالهما، وقد سَبَق التعريف بهما في القسم الأوَّل (٢)، ولكني لا أرى بأساً في إعادة التعريف هنا بإيجازٍ:

### (أ) ـ تعريف «العدالة»

تعريف «العدالة» لغة واصطلاحاً:

لغةً: «العدالةُ» مصدر: عَدَلَ، يقال: عَدَل فلانٌ عدالةً، وعدولةً، فهو: عادلٌ، أي: هو رضاً، ومقنع في الشهادة.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المستصفى» (١/ ١٥٧)، و «توجيه النظر» ص: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) انظرصفحة: (٢٧٥).

وأمَّا (العَدلُ) الذي هو ضِدّ (الجور) فيقال: عَدَلَ، يَعْدِل، فهو عادلٌ.

واصطلاحاً: أهليةُ قبول الشهادة، والرّواية عن النبي ﷺ (١)، وضابطهما إجمالاً هي: ملكةٌ تحمل صاحبَها على التّقوى، واجتناب الأدناس، وما يُخِلُّ بالمُروءة عند الناس.

ويُشتَرط فيها الأمورُ الآتيةُ:

### ● شروط العدالة:

١ - الإسلام: لقوله تعالى: ﴿ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، وغيرُ المسلم ليس من أهل الرِّضا قطعاً.

٢ ـ البُلوغ: لأنه مناطُ تَحَمُّلِ المسؤولية، والتزام الواجبات، وترك المحظورات.

٣ ـ العَقْلُ: لأنه لا بُدَّ منه لحصول الصَّدْقِ، وضَبْطِ الكلام.

- ٤ ـ التَّقوى: هي اجتنابُ الكبائر، وتَرْكُ الإصرار على الصغائر، وقد مَرَّ التفصيلُ في ذلك في الفصل الأول<sup>(٢)</sup> فارجع إليه.
- الاتّصاف بالمُروءة، وتَرْكُ ما يُخِلُّ بها: وهو كلُّ ما يحطُّ من قدرِ الإنسان في العُرْف الاجتماعي الصحيح، مثل: التّبَوُّل في الطريق، وكثرةِ السُّخرية، والاستخفاف؛ لأن من فَعَل ذلك؛ كان قليلَ المبالاة، لا نأمنُ أن يَسْتَهْتِرَ في نقل الحديث النبوي.

هذه الخِصالُ إذا تَوفَّرتْ في الراوي؛ عُرِفَتْ عدالتُه؛ وكان صادقاً؛ لأنها إذا اجتمعتْ؛ حَمَلَتْ صاحبَها على الصَّدْقِ؛ وصَرَفَتُه عن الكَذِبِ لِمَا توفَّر عليه من الدوافع الدينية، والاجتماعية، والنفسية، مع الإدراك التَّامِّ لتصرُّفاته، وتحمُّلِ المسؤولية (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث» ص: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة: (٢٧٧).

<sup>(</sup>٣) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٧٩ ـ ٨٠.

## ثُبوت العدالة:

قال ابنُ الصَّلاح: «عدالةُ الراوي تَثْبُتُ تارةً بتنصيص المعدِّلين على عدالته، وتارةً تُثْبُتُ بالاستفاضة؛ فمَن اشتهرت عدالتُه بين أهل النقل، أو نحوِهم، وشاعَ الثَّناءُ عليهِ بالثقة، والأمانة؛ اسْتُغْنِيَ فيه بذلك عن بَيِّنَةٍ شاهدةٍ بعدالتِه تنصيصاً (۱).

وكذلك تَثْبُتُ العدالةُ بتخريجِ من التزم الصحةَ في كتابه، كالشَّيخين، وغيرهما؛ فإن كانوا من رجالِ الشيخين، يحملون على العدالة، حتى يتبيَّن في أحدهم جرحٌ، فيُنظَرُ في أمره، ويكفي للباحث أن يقول: فلانٌ من رجال الشيخين، أو أحدِهم؛ لأن الأُمَّة تلقَّتُ كتابيهما بالقبول، وإن كانوا اختلفوا في إفادةِ القطع بالصحة لكل حديث، فإن الظّنَ حاصلُ (٢).

## • فروع اختلال العدالة:

## ١ \_ حديث الراوي الكافر:

لا يُقْبَلُ حديثُ الراوي الكافرِ، بل يجب أن يكون وقتَ روايته للحديث مسلماً، فإنَّ الكفر أعظَمُ مُوجِبات العداء للدِّين، وأهله.

## ٢ ـ روايةُ الصَّبِيِّ أو المجنون:

لا تُقْبَلُ روايةُ الصَّبِيِّ، والمجنون؛ لأنهما لا مسؤوليةَ عليهما، فقد يتعمَّد الصَّبِيُّ الكَذِبَ بهذا الاعتبار، أو يتساهَلُ، والمجنونُ أولى؛ لأنه فاقدُ شريطةِ الضَّبط من الأصل.

## ٣ ـ روايةُ الفاسق:

لا يُقْبَلُ خبرُ الفاسق بارتكاب المعاصي، والخروج عن طاعة الله تعالى، وإن لم يظهر عليه الكَذِبُ، إلا إذا أَقْلَعَ عن ذَنْبِهِ، وتابَ توبةً نصوحاً، وتبدَّل ما كان من حاله إلى حال التقى؛ فإنه يُقْبَل خبرُه، وتعود عدالته لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَوَءَاسَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٥٠.

 <sup>(</sup>٢) انظر: «التقييد والإيضاح»: (ص: ٤٨)، و«توضيح الأفكار»: (١/ ٩٦).

فَأُوْلَتِيكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَدتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُولًا رَّحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٧٠].

أمًّا من لم يَقَعْ في الكبيرة، ولا عُرِفَ بالإصرار، والاستهتار في الصغائر؛ فإنه يُقْبَل حديثُه، ويُغتفر له ما قديبدو منه من الهَفُواتِ، ويُوهب نقصه لفضله.

## ٤ \_ رواية التَّائب من الكذب:

تقبل روايةُ التَّائب من الكذب في غير الحديث النبوي، لكنَّ العلماء استثنوا خبرَ التاثب من الكذب مُتعمَّداً في حديث رسول الله ﷺ، فإنه لا يُقْبَلُ خبرُه.

## ٥ ـ روايةُ المبتدع :

(المبتدعُ) هو مَن فُشِّقَ لمخالفته عقيدةَ السُّنَّة ، وتنقسم البدعةُ (١) إلى قسمين تاليّين :

ـ بدعة مكفِّرة.

<sup>(</sup>١) والمرادُ بـ: «البدعة» عند المحدُّثين: البِدَّعُ العَقَدِيَّةُ، لا البِدَّعُ الإضافِيَّةُ في أبواب الفُروع. وأصولُ البِدَعِ تَعودُ جُمْلَتُها إلىٰ: بِدْعَةِ الخَوارجِ، والقَدَرِيَّةِ، والرَّافِضَةِ، والنَّاصِبَةِ، والمُرْجِئَةِ، والجَهْمِيَّةِ، والواقِفَةِ.

فأمَّا الخوارجُ فبدعتُهم أوَّلُ البِدَعِ في الإسلامِ، وذلكَ حين شَقُّوا عَصا الطَّاعَةِ، وخَرَجوا علىٰ أمير المؤمنينَ عليِّ بن أبي طالب، رَضي الله عنه.

والقدريَّة: هُم القائلونَ بنفي القدَر، أي: أنَّ الشَّرَّ من خلقِ العَبْدِ؛ لا مِن خلق الله، ومنهم من يقول: لا يعلمه الله من المخلوق حتى يفعلَه.

والرَّافضَة: هم مُبْغِضو أبي بكر، وعُمَرَ، وعُثمان رضي الله عنهم، أو مُكفَّروهُم، والغُلاةُ في عليَّ بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ وأهلِ بيتِهِ، والشَّيْعَةُ لَقَبٌ يَشمَلُهم، للكن يَدْخُل فيه: مُجرَّدُ تَقديم عليُّ على أبي بكرٍ وعُمَرَ دونَ البُغْضِ.

والنَّاصِبَةُ: هم الذين قابلوا الرَّافضَةَ في بُغْضِ عليُّ وأَهْلِ بيتِهِ.

والمُرُّجِئَة : هُم الذين ذهبوا إلىٰ أنَّ الإِيمانَ مَجرَّدُ اعتقادَ القلبِ، وإقرارِ اللَّسان، وأنَّ الأعمال ليستْ من الإيمان، وعليه : فهو لا يزيد، ولا ينقص، ومنهم من غَلا فقالَ : لا يَضُرُّ مع الإيمان معصيّةٌ.

والجَهْمِيَّة : هم أتباعُ (جَهْم بن صَفوان) في نفي صفات الباري تعالى ، واعتقادِ خَلْق القرآن.

والواقِفَة: هم الذين توقَّفوا في القرآن حينَ ظهرت المقالةُ فيه، فقالوا: لا نقول: هو مخلوقٌ، ولا غير مخلوقٍ. (انظر: «تحريرعلوم الحديث»: ٣٩٦/١).

ـ وبدعة غير مكفّرة.

أمَّا المبتدعُ الذي يُرْمَى ببدعة مُكفِّرةٍ؛ فتُرَدُّ روايته قولاً واحداً، خِلافاً لمن شَذَّ في ذلك.

وأمًّا المبتدعُ الذي لم يبلغ في بدعته حدَّ الخروج عن المِلَّة، وخَلْعِ رِبْقَةِ الإسلام؛ فقد قال فيه قومٌ: تُقْبَلُ روايتُه؛ إذا لم يكن داعيةً إلى بدعته. وهذا مذهبُ الكثيرِ، أو الأكثر من العلماء. وقال ابن حِبَّان: «الداعيةُ إلى البِدَع لا يجوز الاحتجاجُ به عند أثمتنا قاطبةً، لا أعلم بينهم فيه خلافاً»(١).

## ٦ ـ روايةُ آخذِ الأجر على التّحديث:

مَضَتْ سُنَّةُ الصحابة والتابعين ـ رضوان الله عليهم ـ أن يَرْوُوا الحديثَ للنَّاس احتساباً يبتغون الأَجْرَ عند الله؛ حتى شاعَ قولُهُم: «عَلَّمْ مَجَّاناً كما عُلِّمتَ مجَّاناً»(٢). ثم جاء بعضُ الرُّواةِ، وخالفوا هذا العُرْف، وصاروا يتقاضون من طلابهم أجراً لإسماعهم الحديث.

وقد أثار هذا التصرُّفُ استياءَ عُلماء الحديث، ونُقَّادِه، واستنكروه، وحذروا من السَّماع من هؤلاء المتأجِّرين بالرواية؛ لِمَا في صنيعهم هذا من خَرْم المروءة، ولما يُخشى أن يَجُرَّ أحدَهم الحرصُ على الأجرة إلى الوقوع في شبهة الكذب، أو صريح الكذب؛ لكي يرغب فيه . . !!

ولكنَّ بعض حُفَّاظِ الحديث الثُقات ألجأتهم ظروف معيشتهم الضَّيقة لأخذِ الأجرة، حيث كانوا مَحَطَّ رِحَالِ الطُّلَاب؛ حتى لقد مَنَعَهُم اشتغالُهم بالعلم، ونشرِه عن الكسب لِعيَالِهم، فاغتفر لهم النُّقَّادُ ذلك؛ لما عُلِمَ من صِدْقِهم، وأمانتهم، مثل: (أبي نُعَيْم الفَضْل ابن دُكَيْن، وعبد العزيز المَكِي) وهما من شيوخ الإمام البخاري، قال أبو نُعَيْم: «يلومونني على الأجر، وفي بيتي ثلاثة عشر، وما في بيتي رغيفً!»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث»: ص: ١١٤\_١١٥.

<sup>(</sup>٢) الكفاية: ص: ١٥٣ \_ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب: (٨/ ٢٧٥).

وفيمًا عدا تلك القِلَّةِ التي تقاضت الأجرَ على الحديث جرى سائرُ المحدِّثين على رفض الأجرة، وضربوا لذلك أمثلةً عاليةً جداً (١).

٧ ـ رواية المجهول:

أنواع المجهول ثلاثةٌ، وهي:

(أ) \_ مجهول العَيْن:

تعريفه:

هو مَن ذُكِر اسمُه، وللكنّ لم يَرْوِ عنه إلا راوِ واحدٌ.

حُکم روایته:

عدمُ القبول، إلا إذا وُثِّقَ بأحد أمرين:

ـ إمَّا أَن يُوَثُّقه غيرُ مَن روىٰ عنه.

ـ وإِمَّا أَن يُوَثَّقه مَن روى عنه بشرطِ أن يكون مِن أهل الجرح والتعديل.

(ب) \_ مجهول الحال:

ويُسَمَّىٰ «المستورَ» أيضاً.

تعريفه:

هو مَن روىٰ عنه اثنان فأكثر، لـٰكن لم يُوَنَّق.

ځکم روایته:

الرَّدُّ على الصَّحيح الذي قاله الجُمهورُ.

(ج) - المُبْهَم:

ويُمكِن أن نعتبر (المُبْهَمَ)(٢) من أنواع المجهول، وإن كان علماءُ الحديث قد أطلقوا

 <sup>(</sup>١) من المنهج النقد في علوم الحديث (ص: ٨١-٨٥) بتصرُّف واختصار.

<sup>(</sup>٢) المُبْهَم: هو مَن لم يُصَرَّحُ باسمه، أو صُرِّحَ بما لم يُعْرَف فيه من نسب، أو لقب، أو كنية. (انظر تعريفه في صفحة: ٤٧٣).

عليه اسماً خاصًا، للكن حقيقته تُشْبِه حقيقةَ المجهول.

تعريفه:

هو من لم يُصَرِّح باسمه في الحديث.

حُكم روايته:

عَدَمُ القبول، حتى يُصَرِّح الراوي عنه باسمه، أو يُعْرَفَ اسمُه بؤروده من طريقٍ آخر مصرَّح فيه باسمه.

وسببُ رَدِّ روايتهِ جهالةُ عينه؛ لأن مَن أَبْهِمَ اسمُه جُهِلَتْ عينُه، وجُهِلَتْ عدالتُه من باب أولى، فلا تُقْبَل روايته.

لو أَبْهَمَ راوِ بلفظِ التَّعديل؛ وذلك مثلاً أن يقول الراوي عنه: «أخبرني الثقةُ»؛ لا تُقْبَل روايتُه أيضاً على الأَصَحُ؛ لأنه قد يكون ثقةً عنده، وغيرَ ثقةٍ عند غيره(١).

# (ب) ـ تعريف «الضَّبْط»

تعريف «الضبط» لغة واصطلاحاً:

لغةً: يقال: (ضَبَط فلانٌ الأمرَ ضَبْطاً، وضِبَاطةً)، أي: حَفِظه بالحَزْم، أي: أنه حازمُ الفؤاد، ورَجُلٌ ضابطٌ، أي: قويٌّ شديدٌ، وكلُّ ذلك صريحٌ في الدَّلالة على قُوَّة الحفظ، وشدَّةِ اللَّؤوم بين الحافظ، والمحفوظ (٢٠).

واصطلاحاً: وأمَّا مرادُ المحدِّثين بـ: «الضَّبْط» فهو أن يكون الراوي موصوفاً باليَقُظة، وعَدَمِ الغفلة، وبالحفظ؛ إنْ حَدَّث من حفظِه، والإتقانِ؛ إنْ حدَّثَ من كتابه، مع الدِّراية بالمعنى؛ إنْ روى الحديث بغير لفظِه (٣).

قال ابنُ حِبَّان: «أن يَعْقِل من صناعةِ الحديث ما لا يرفع موقوفاً، ولا يَصِل مُرسَلاً، أو

<sup>(</sup>۱) انظر «تيسير مصطلح الحديث»: ص: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تدريب الراوي» (١/ ٢٠)، و«فتح المغيث» (١/ ٢٨٦).

#### يصحّف سماعاً ال(١).

## • أنواع الضَّبط:

ذَهَب نُقَّادُ الحديث ـ وهم أهل هذا الفَنِّ ـ إلى تقسيم الضبط إلى قسمين، هما: (ضَبْطُ الصَّدر) و(ضَبْطُ الكتاب)، نعرِّف هنا كُلَّا منهما بإيجازٍ؛ لأن التفصيل فيهما قد سَبَق في الفصل الأول<sup>(۲)</sup>:

### ١ \_ ضَبْطُ الصّدر:

وهو الحِفظُ، بحيث يُثبت الراوي ما سمعه مع القدرة على الاستحضار عند الحاجة إليه، بحيث يبعد زواله عن القُوَّة الحافظة. وشرطُ هذا النوع من الضبط أن يكون الراوي حازمَ الفُوْادِ، حاضرَ الدَّهْنِ، سريعَ البديهة، غيرَ مُغَفَّلِ لا يميِّز الصوابَ من الخطأ، كالنَّائم، أو السَّاهي؛ إذ الموصوفُ بذلك لا يحصل الركونُ إليه، ولا الاعتمادُ عليه من باب أولى (٣).

## ٢ \_ ضَبْطُ الكتاب:

يقصد به صَوْنُ الكتاب الذي يكتب فيه الراوي مرويًاتِه من أن يتطرَّق إليه خَلَلٌ من وقت السَّماع، والكتابة إلى أن يؤدِّي ما سمع، ويرويه، ويحول دون تغيير ما فيه، وبخاصة إذا ما اقتصر عليه عند التحديث من جهة الزيادة، أو النقص، أو التبديل إضافة إلى الرجوع عمًّا قد يُخَالَفُ فيه في مَتْنِ الحديث، أو إسناده من لفظ، أو اسم، ودون قبولو لأيُّ من مظاهر التلقين، فإنَّ هذا، وأمثاله يُعْتَدُّ بما رَوَوْه من صحيح كتبهم؛ ولو لم يُرْزَقوا من الحفظ، ومعرفة الحديث ما رُزِقَ غيرُهم (٤).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: (١/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٤) الكفاية: ص: ٢٢٠.

## طريقة معرفة ضبط الراوى:

يُعْرَف كون الراوي ضابطاً بأن تُعْتَبر رواياته بروايات الثقات المعروفين بالضَّبط، والإتقان، فإن وجدنا رواياته موافقة \_ ولو مِن حيثُ المعنى \_ لرواياتهم، أو موافقة لها في الأغلب، والمخالفة نادرة ! عرفنا حينئذ كونه ضابطاً ثبتاً، وإن وجدناه كثيرَ المخالفة لهم ! عرفنا اختلاط ضبطِه، ولم نحتج بحديثه (١).

## • فروع اختلال الضَّبْطِ:

إنَّ مظاهر اختلال الضبط كثيرةٌ، ومن أهمُّها:

## ١ ـ روايةُ مَن اختلط وتغيَّر:

«الاختلاطُ» هو: فسادُ العقل، أو تغيُّره، أغلب ما يكون ذلك (أي: الاختلاطُ، والتغييرُ) بعد كِبَرِ في السِّنِّ، وقد ينتج عن سبب آخر. وأهلُ الحديث على قبول ما رواه الراوي قبل اختلاطه، وردِّ ما رواه بعد الاختلاط، أو ما أشكل أمره، فلم يعلم: أهو قبل الاختلاط، أم بعده؟ مع مراعاة دور بعض تلامذة المختلط من الثقات الملازمين له، والمميَّزين لصحيح حديثه من غيره؛ إضافةً إلى قرائن أخرى تؤكَّد سلامةَ الرواية (٢).

## ٢ \_ روايةُ مَن كَثْرَتْ في حديثه الشُّواذُّ والغرائبُ:

وهذا يكون بعد سَبْر مرويَّاتِ الراوي، ومقارنتِها برواياتِ، كالإكثار من رواية الشَّاذ<sup>(٣)</sup>، والمَناكير<sup>(٤)</sup>. وتفرُّدُ الثقةِ أحياناً لا يَضُرُّه حتى يَكْثُر منه.

## ٣ \_ روايةُ مَن كَثُرَ في حديثه الغَلَطُ والوَهْمُ:

والوَهْمُ كما يكون في الحفظ يكون في الكتابة، فمن كَثُرَ وَهْمُهُ، وخطؤُه؛ نُظِر في

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) تدریب الراوي: (۲/ ۳۷۱).

<sup>(</sup>٣) الشاذَّ: الحديثُ الذي رواه الثُّقَةُ مخالفاً لمَن هو أوثَقُ منه، سواء أكانت مخالفتُه في السَّند، أو المتن.

<sup>(</sup>٤) المناكير: جمع (المُنكر): هو الحديث الذي رواه الضعيفُ مخالفاً لِمَا رواه الثُّقَةُ.

أمره، ويُعتنى بروايته، وتُكْتَب روايتُه للاعتبار (١)، والمتابعة (٢)، فقد تُقْبَل روايته لوُرودِها من طُرُق أخرى إذا ما رُوعي باقي ما تبقى من شروط الرواية، لكن ذلك قد يغلب على حديث الراوي بحيثُ يكون أكثر من صوابِه، وربما زاد على ذلك؛ فمثل هذا الأخير يُرَدُّ حديثه.

وأكثر ما يكون الغَلَطُ، والوَهْمُ في: الإدراج<sup>(٣)</sup>، والقلب<sup>(٤)</sup>، أو رفع مُرْسَل<sup>(٥)</sup>، وخلافه (٢).

## ٤ ـ روايةُ مَن عُرِفَ بالتساهُل والسَّهْو والغفلة في حديثه:

وخاصةً إذا ما حَدَّث الراوي من حفظِه، ولم يكن له كتابٌ صحيحٌ. ويلحق به مَنْ عُرِفَ بالتساهُل في السَّماع، أو نسخ ما يرويه، ثم حَدَّث به، كأن يعتمد على كتابٍ غير مقابلٍ على أصولٍ مسموعة عمَّن يروي عنه من أصحاب هذه الكتب، وكذا مَن عُرِفَ بالتساهُل في رواية الحديث (٧).

## ٥ ـ رواية عمل العالِم ونتياه على وِفق حديثٍ رواه ، أو مخالفته له:

عملُ العالم، وفتياه على وفق حديثٍ رواه ليس حُكماً منه بصِحّته، ولا تعديل رواته؛ وذلك: لإمكان أن يكون لدليل آخر وافَقَ ذلك المَثْنَ من متن غيره، أو إجماع، أو قياسٍ،

<sup>(</sup>۱) الاعتبار: هو عند المحدِّثين تتبُّعُ طرق حديثِ انفرد بروايته راوٍ؛ ليعرف هل شاركه في رواية ذلك الحديثِ راوٍ غيرُه من الرُّواة، بأن يرويه بلفظ، أو بمعناه من نفس السَّند، أو من طريق صحابيٍّ آخر، أو لم يُشاركه في روايته أحدٌ لا في اللفظة، ولا في المعنى.

 <sup>(</sup>٢) المتابعة: هي مشاركةُ راوِ راوياً آخر في رواية الحديث عن شيخه، أو عمَّن فوقه، وهي تنقسم إلى
 قسمين: الأول: المتابعة التَّامة، وهي أن يشترك اثنان في رواية الحديث ذاته عن الشيخ نفسِه، والثاني:
 المتابعة القاصرة أو (الناقصة) وهي التي تحصل لشيخ الراوي، أو لشيخ شيخه، أو مَن فوقه.

 <sup>(</sup>٣) الإدرائج: هو إدخال في سند الحديث، أو متنه ما ليس منه بطريقة تُوهِم: أنَّه منه.

<sup>(</sup>٤) القلبُ: هو تغييرُ سندِ الحديث، أو متنه، بإبدالٍ، أو تقديم، أو تأخيرٍ.

 <sup>(</sup>٥) هو رواية الحديث الذي سَقَط مِن آخر سنده راو مِن بعد التابعي.

<sup>(</sup>٦) الكفاية: ص: ١٤٢\_١٤٢.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص: ١٥٢ ـ ١٥٢.

أو يكون ذلك منه احتياطاً، أو لكونه ممَّن يرى العمل بالحديث الضَّعيف، وتقديمه على القياس.

ويكون الاقتصارُ على هـنذا المتن، إمَّا لكَوْنِه أَوْضَحَ في المراد، أو لأَرْجَحِيَّتِه على غيره، أو بغير ذلك.

وصَحَّح الآمِدِيُّ، وغيرُه من الأصوليِّين: أنه حُكم بذلك (١)، وفي المسألة كلامٌ طويلٌ.

وكذلك مخالفةُ الرَّاوي للحديث ليست قدحاً منه في صِحَّته، ولا في رواته (٢).

وفي ذلك يقول الحافظُ الخطيب البغدادي:

"إذا روى رجلٌ عن شيخ حديثاً يقتضي حُكماً من الأحكام، فلم يعمل به؛ لم يكن ذلك جرحاً منه للشيخ؛ لأنه يُحْتَمَل أن يكون تركُ العمل بالخَبَرِ لخبر آخر يُعارِضه، أو عموم؛ أو قياس، أو لكَوْنِهِ منسوخاً عنده، أو لأنه يرى: أنَّ العمل بالقياس أولى منه، وإذا اختُمِل ذلك؛ لم يجعله قدحاً في رواته».

ثم مَثَّل الخطيبُ لذلك بما رواه مالكٌ، عن نافع، عن عبد الله بن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «المتبايعان كلُّ واحدٍ منهما بالخيار على صاحبه مالم يتفرَّقا إلا بيع الخيار»(٣).

يقول: «فهذا رواه مالكٌ، ولم يعمل به، وزَعَم: أنَّه رأى أهلَ المدينة على العمل بخلافه، فلم يكن تركُه العملَ به قدحاً لنافع (٤٠).

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (١/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الموطأ، كتاب: البيوع، باب: بيع الخيار، رقم: (٧٩)، وقال مالك: «ليس لهاذا عندنا حَدٌّ معروفٌ، ولا أمرٌ معمولٌ به فيه».

<sup>(</sup>٤) انظر: «الكفاية»: ص: ١١١.

## ٦ ـ روايةُ مَن عُرِفَ بالتَّساهل أو بقبول التَّلقين أو كثرة السَّهو:

لا تُقْبَل روايةُ مَن عُرِفَ بالتساهل في سَمَاعه، أو إسماعه، كمَن لا يُبالي بالنَّوم وقتَ السَّماع، أو يحدِّث من أصل غير مُقَابَل.

ولا تُقْبَل روايةُ مَن عُرِف بقبول التلقين<sup>(١)</sup> في الحديث، بأن يُلَقَّنَ الشيءَ، فيحدَّث به من غير أن يعلم: أنه من حديثِه.

ولا تُقْبَل روايةُ من عُرِف بكثرة السَّهْوِ في روايته (٢).

٧ ـ روايةُ مَن حَدَّثَ ونَسِيَ:

هو أن لا يَذْكُرَ الشيخُ روايةَ ما حَدَّث به تلميذُه عنه .

#### حُكم روايته:

\_الردُّ: إنْ نفاه نفياً جازماً، بأن قال: ما رويتُه، أو: هو يكذب عليَّ، ونحو ذلك.

ـ القبول: إن تردَّدَ في نفيه، كأن يقول: لا أعرفُه، أو لا أذكره، ونحو ذلك.

ولا يُعْتَبَرُ رَدُّ الحديث قادحاً في واحدٍ منهما؛ لأنه ليس أحدُهما أولى بالطعن من الآخر .

<sup>(</sup>۱) التلقين: هو نوعٌ من الاختلاط، ينشأ من الاختلال في الضَّبْط، فمن اخْتَلَّ ضَبْطُه؛ فهو مردودُ الرواية. مثلاً: أن يقول القائل: «حَدَّثك فلانٌ بكذا، ويُسَمِّي له ما يشاء من غير أن يسمعه منه، فيقول: «نَعَم». فهذا لا يخلو من أحد أمرين: إمّا أن يكون فاسقاً يحدُّث بما لم يسمع، أو يكون من الغفلة بحيث يكون ذاهلَ العقل، مدخولَ الدُّهْن، ومثل هذا لا يُلتَّفت له؛ لأنه ليس مِن ذَوِي الألباب. (انظر: «الإحكام في أصول الأحكام»: ١٥٥/ ١٥٩).

قال الإمام ابن حَزْم: «من صَحَّ: أنه قبل التلقينَ ولو مرّةً؛ سقط حديثُه كلُه؛ لأنه لم يتفقَّه في دين الله عزَّ وجلَّ، ولا حفظ ما سمع، وقد قال عليه الصَّلاةُ والسَّلام: «نَضَّر اللهُ امْرَءاً سَمِع مِنَّا حَدِيثاً، فَحَفِظَه؛ حَتَّىٰ بَلَّغه غَيْرَهُ»، فإنما أمر رسول الله ﷺ بقوله تبليغ الحافظ».

<sup>(</sup>٢) انظر: «تيسير مصطلح الحديث»: ص: ١٤٩.

#### مثاله:

ما رواه أبو داود، قال: حَدَّثنا أحمدُ بن أبي بكر أبو مُصْعَب الزهريّ، قال: حَدَّثنا الدَّرَاوَرْدِيُّ عن ربيعة بن أبي عبد الرحمان، عن سُهيْل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: أنَّ رسول الله ﷺ: «قَضى باليمين مع الشاهد».

قال عبد العزيز بن محمد الدَّرَاوَرْدِئُ: حَدَّثني به ربيعةُ بن أبي عبد الرحمان، عن سهيل، فلقيتُ سُهيلاً، فسألتُه عنه، فلم يعرفه، فقلتُ: حَدَّثني ربيعةُ عنك بكذا، فصار سهيلٌ بعد ذلك يقول: حَدَّثني عبد العزيز، عن ربيعة عني أني حدَّثتُه عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ مرفوعاً بكذا. . . (١).

## أشهر المصنّفات فيه:

كتاب أَخبار مَنْ حَدَّثَ ونَسِيَ: للحافظ أحمد بن علي بن ثابت، المعروف بـ: « الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب: القضاء، باب: القضاء باليمين والشاهد، برقم: (٣٦١٠).

رَفْحُ عِب (لاَرَّحِن) (الْخِثَّرِي (لَّسِلَتُهَمُ (لاِنْفِرُ (الْفِرُووَكِرِي www.moswarat.com

## ٢ علم الجَرْح والتَّعْدِيْل

تعريف «الجرح والتعديل» لغة واصطلاحاً:

أولاً: تعريف الجرح:

لغةً: (الجرحُ): معناه: التأثيرُ في الجسم بسيفٍ، أو نحوِه، ويُطلَق على بيان عَيْب الإِنسان، ونقصِه عن المَقام السَّوِيّ العَدْل.

واصطلاحاً: وصفُ الحافظِ النَّاقِد للراوى بما يقتضى ردَّ روايتِه، أو تضعيفَها.

ويقال في الفعل منه: (جَرَحَ) بتخفيف الرَّاء، (وجَرِّح) بتشديدها للكثرةِ والمبالغة.

ثانياً: تعريف التعديل:

لغةً: (التعديل): معناه: تزكيةُ الإِنسان، ومَدْحُه، ونسبتُه إلى العدالة، والاستواءِ في شُؤونه.

واصطلاحاً: وصفُ الحافظِ النَّاقِد للراوي بما يقتضي سلامتَه من الجارح في دينه، وسلوكه، وتوثيقَه، وقبولَ روايته (١٠).

التعريف العام ل: «علم الجرح والتعديل»:

قال الحاكم النَّيسابوري في «معرفة علوم الحديث» (٢): «النوعُ الثامِنُ عَشَر من علوم الحديث: معرفةُ الجرح والتعديل، وهما في الأصل نوعانِ، كلُّ نوع منهما عِلْمٌ برأسِه،

<sup>(</sup>١) انظر «لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث»: ص: ١٧٧ ـ ١٧٨ .

<sup>(</sup>۲) ص: ۱۱۲،۵۲.

وهو ثمرةُ هاذا العلم والمِرْقاةُ الكبيرةُ منه، وهما غيرُ الصحيحِ، والسقيم، وغيرُ معرفة عِلَل الحديث».

قال صاحب «كشف الظنون» فيه (١): «علمُ الجرح والتعديل هو عِلمٌ يُبحَثُ فيه عن جرح الرُّواة، وتعديلِهم بألفاظِ مخصوصة، وعن مراتب تلك الألفاظ».

أي: هو عِلمٌ يتعلَّق ببيان مرتبة الرُّواة من حيث تضعيفهم، أو توثيقهم بتعابيرَ فنية متعارف عليها عند العلماء، وهي دقيقة الصياغة، ومحدَّدة الدَّلالة، مما له أهميةٌ في نقد إسناد الحديث، وقد استجاز العلماء ذِكرَ عُيوب رواة الحديث عند جرحهم لهم، ولم يعتبروا ذلك من الغيبة المحرَّمة، واستدلُّوا على ذلك بأحاديث، وآثار سوف نذكرها.

#### فائدة هذا العلم:

في بيان الجرح فائدةٌ كبيرةٌ؛ لئلا يُحْتَجَّ بأخبار غير العُدُول، وليس القصدُ ثلبهم، والوقيعة فيهم مما يدخل في باب الغيبة.

## مشروعية الجرح والتعديل:

جُوِّز الجَرْحُ والتعديلُ صيانةً للشريعة، ونفياً للخطأ، والكَذِب، وذَبَّا عنها، وكما جازَ الجَرْحُ في الشهود، جازَ في الرواية. وقد دَلَّ على ذلك القرآنُ، والسُّنَّةُ، والإجماعُ.

#### ١ \_ القرآن:

أُمَّا (القرآنُ) فالآياتُ التي تأمُرُ بقَبول خَبَرِ العَدْل، وشهادتِه، وتحذر من خَبَرِ الفاسق: كقوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو﴾ [الطلاق: ٢].

ومنها قولُه تعالىٰ في (الجرح): ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُا بِنَبَا ٍ فَتَبَيَّنُوٓاً ﴾ [الحجرات: ٦].

ومنها قولُه تعالى في (التعديل): ﴿ وَالسَّنبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

<sup>.017/1 (1)</sup> 

#### ٢ ـ السُّنَّةُ:

وأمَّا (السُّنَّة) فمِن أهمَّها في (الجرح) قولُه ﷺ في الأحمق المُطَاع: «بِنْسَ أخو العَشِيْرَةِ» (العَشِيْرَةِ» (العَشْيْرَةِ» (العَلْمُ العَلْمُ العِلْمُ العَلْمُ العَلْمُ

وفي (التعديل) قولُه ﷺ في عبد الله بن عُمر ـ رضي الله عنهما ـ: «إنَّ عَبْدَ اللهِ رَجُلٌ صَالِحٌ»(٢).

### ٣- الإجماع:

وأمًّا (الإجماعُ) فقال فيه الحافظُ الخطيبُ البغداديُّ: «أجمعَ أهلُ العلم على: أنّه لا يُقْبَلُ إلا خبرُ العَدْلِ، كما أنه لا تُقْبَلُ إلا شهادةُ العدلِ، ولمَّا ثَبَت ذلك؛ وَجَب متى لم تُعْرَفْ عدالةُ المُخْبِر، والشاهد أن يُسْألَ عنهما، أو يُسْتَخْبَرَ عن أحوالهما أهلُ المعرفة بهما؛ إذ لا سبيلَ إلى العلم بما هما عليه إلا بالرجوع إلى قول من كان بهما عارفاً في تزكيتهما، فذلً على أنه لا بُدَّ منه "(٣).

## • شروط الجارح والمعدِّل:

مِن أهمَّ الشُّروط التي يجب أن يلتزم بها الجارحُ، والمعدِّلُ؛ هي ما يلي:

- ١ ـ أن يكون الجارئ مستيقظاً، ومستحضراً.
  - ٢ \_ أن يكون متحرّياً لكلام العلماء.
- ٣ \_ أن يَضْبِط ما يَصْدُر عنه ؛ لئلا يقع في التناقض.
  - ٤ أن يكون عالماً بأسباب الجرح، والتعديل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، في كتاب: الأدب، باب: لم يكن النبي ﷺ فاحشاً ولا متفاحشاً، برقم: (٦٠٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، في كتاب: فضائل الصحابة، باب: مناقب عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، برقم: (٣٧٤٠ و ٣٧٤٠).

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٣٥.

ان يكون عالماً بتعاريف كلام العرب، فلا يغيّر كلام الناس؛ حتى لا يكون عكس ما يريده المتكلّم.

٦ - أن يكون بعيداً عن التعصب المذهبي كرَمْي الجُوْزَجاني (سعيدَ بن عمرو الكوفي) بالتشيع، وقوله فيه: «كان زائغاً غالياً في التشيع» وقد وَثَقه ابنُ مَعِين، والنَّسائيُّ، والعِجْلِيُّ، وإسحاقُ بن رَاهُوْيَهُ، وكان من فقهاء الكوفة، أخرج له الشيخان، والترمذي، لذا قال الحافظُ ابن حجر: «الجُوْزَجاني غالٍ في النَّصب. فتعارضا»(١).

٧ \_ ألا تَحْمِله العداوةُ الشخصيةُ في جَرْح رجل.

٨ ـ أن يكون حليماً، وصبوراً؛ حتى لا يغضب من كلام الناس فيه، فيَرْمِيهم بما لا يَستجفُون به.

٩ ـ أن لا تَحْمِله القَرابةُ عن العُدول بقول الحَقِّ في الراوي. قال محمد بن أبي السَّرِيِّ عن أخيه الحسين بن أبي السَّرِيِّ: «لا تكتبوا عنه فإنه كَذَّابٌ»، وقال عنه أبو عَرُوْبَة الحَرَّاني: «هو خالُ أمِّي، وهو كَذَّابٌ» (٢).

وقال عليُّ بن المَدِيْني عن أبيه: «أبي ضعيفٌ»(٣).

هذه هي بعضُ الشُّروط التي لا بُدَّ من توفُّرها لمَن يتصَدَّى للجرح، والتعديل، وقد أشارَ إلى بعضِها الحافظُ ابن حجر في «شرح النخبة» فارْجع إليه؛ إن شئتَ.

## ألفاظ الجرح والتعديل ومراتبهما:

أذكر هنا التقسيم السُّدَاسِيَّ لألفاظ الجرح، والتعديل، ومراتبها حسب ما اختاره الحافظُ ابن حجر ـ رحمه الله تعالى ـ والذي جَعَل مراتبَ التعديلِ سِتّاً، ومراتبَ الجرحِ سِتّاً، وهذا التقسيمُ أسهل في الحُكم على الحديث. فأذكر فيما يلي ألفاظَ كلَّ مرتبة مع حُكمها،

<sup>(</sup>۱) هدى السارى: ص: ٤٠٢. ذ

<sup>(</sup>٢) ميزان الاعتدال: (١/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٤٠١).

## بَدْءاً مِن أعلى مراتب التعديل:

## ١ ـ مراتب التعديل وألفاظها

## • المرتبة الأولى:

وهي أعلاها شرفاً، مرتبة الصحابة، رضي الله عنهم، وأرضاهم.

#### حُكمها:

الصَّحَابةُ كُلُّهم عُدُوْلٌ عند الجمهور، يُقبَل حديثُهم، ويُحْتَجُّ به دُون أيُّ تردُّدٍ.

ومعنى عدالتهم: استقامتُهم على الدِّين، واثتمارُهم بأوامره، وانتهاؤُهم عن نواهيه، وأنَّهم لا يتعمَّدون الكذبَ على رسول الله ﷺ.

#### • المرتبة الثانية:

وهي أعلى المراتب في دلالة العلماء على التزكية، وهي ما جاء التعديلُ فيها بما يَدُكُ على المبالغة، أو عُبُر بأفعل التفضيل، كقولهم: (أَوْثق النَّاسِ)، و:(أثبت النَّاسِ)، و:(أضْبَط النَّاسِ)، و:(إليه المُنْتَهَى في التَّثُبت). ويلحق به: (لا أَعْرِفُ له نَظِيراً في التُّنيا)، وقولُهم: (لا أُحدَ أثبت منه)، أو:(مَنْ مِثْل فُلانِ؟!)، أو:(فُلانٌ لا يُسْأل عنه).

## حُكمها:

يُحْتَجُّ بأهل هذه المرتبة، لكَوْنِ ألفاظها تُشْعِرُ بشريطة الضَّبط.

## • المرتبة الثالثة:

إذا كُرِّر لفظُ التوثيق، إمَّا مع تبايُن اللَّفْظين، كقولهم: (تَبَتُّ، حُجَّةٌ)، أو: (ثَبَتٌ، حَافظٌ)، أو: (ثَبَتٌ، أو: (ثِقَةٌ، ثَبْتٌ)، أو: (ثِقَةٌ، مُتْقِنٌ) أو مع إعادة اللَّفظ الأوّل كقولهم: (ثِقَةٌ، ثِقَةٌ)، ونحوها. وأكثر ما وجدوا قولَ ابن عُييْنةَ: «حَدَّثنا عمرو بن دينار، وكان ثقةً، ثقةً، ثقةً. ثقةً. . . » إلى أن قال تسعَ مرَّات، ومن هذه المرتبةِ قولُ ابن سَعْد في شعبة: «ثقةٌ، مأمونٌ، ثَبْتٌ، حُجَّةٌ، صاحبُ حديثٍ».

#### حُكمها:

يُحْتَجُ بأهل هذه المرتبة، لكَوْنِ ألفاظها تُشْعِرُ بشريطة الضَّبط.

#### ● المرتبة الرابعة:

مَا انفردَ فيه بِصِيْغَةِ دالَّةِ على التوثيق، كـ: (ثِقَةٌ)، أو: (ثَبَتٌ)، أو: (مُتُقِنٌ)، أو: (كَانَّهُ مُصْحَفٌ)، أو: (حُجَّةٌ)، أو: (إمَامٌ)، أو: (عَدْل، ضابط)، والحُجَّةُ أقوى من الثقة.

#### حُكمها:

يُحْتَجُّ بأهل هذه المرتبة؛ لكونِ ألفاظها تُشْعِرُ بشريطة الضَّبط.

#### • المرتبة الخامسة:

(ليس به بَأْسٌ)، أو: (لا بأسَ به)، أو: (صَدُوْقٌ)، أو: (مأمونٌ)، أو: (خِيَارُ الخَلْق)، أو (ما أَعْلَمُ به بَأْساً)، أو (مَحَلُه الصَّدْق).

## حُكمها:

لا يُختَج بأحدٍ من أهل هذه المرتبة؛ لكون ألفاظها لا تُشْعِرُ بشريطة الضَّبْطِ، بل يُكْتَب حديثُهم، ويُخْتَبَر.

## • المرتبة السادسة:

ما أشعر بالقُرْب من التجريح، وهي أدنى المراتب، كقولهم: (ليس بِبَعِيدِ من الصَّواب)، أو: (شَيْخٌ)، أو: (يُرْوَى حديثُه)، أو: (يُعْتَبَرُ به)، أو: (شَيْخٌ وَسَطٌ)، أو: (رُوِيَ عنه)، أو: (صالحُ الحديث)، أو: (يُكْتَبُ حديثُه)، أو: (مقارِبُ الحديث)، أو:

<sup>(</sup>١) بكَسْرِ الرَّاء وفَتْحِها: من (القُرْب) ضِدِّ (البُعْد). ومعناه علىٰ الكسر: أنَّ حديثَه مُقارِبٌ لحديث غيره من الثقات، وعلىٰ الفتح: أنَّ حديثه يُقارِبه حديثُ غيره، أي: هو وسطٌ لا ينتهي إلىٰ درجة السقوط، ولا الجلالة.

وقال ابنُ رشيد: «معناه: يُقارِب الناسَ في حديثه ويُقارِبونه، أي: ليس حديثُه بشاذٌ ولا مُنكَرٍ». (فتح المغيث: ٣٣٩/١).

(ما أقْرَبَ حديثَه)، أو: (صُويْلِحٌ)، أو: (صَدُوقٌ إِنْ شاء الله)، أو: (أرجو أَنْ لا بأسَ به)، أو: (جَيِّدُ الحديث)، أو: (جَسِّنُ الحديثِ)، أو: (وَسَطٌ)، أو: (مقبولٌ)، أو: (صدوقٌ تغيَّر بأخَرَة)، أو: (صدوقٌ سَيِّعُ الحِفظ)، أو: (صدوقٌ له أوهامٌ)، أو: (صدوقٌ مبتدعٌ)، أو: (صدوقٌ يَهِمُ).

#### حُكمها:

الحُكم في أهل هذه المرتبة دُون أهل التي قبلها، وفي بعضهم مَن يُكْتَبُ حديثُه للاعتبار دُون اختبار ضبطهم لوُضوح أمرِهم(١).

وهذا اتّفاقٌ منهم على أنَّ كلمة: (صدوق) لا يُحْتَجُّ بمن قيلت فيه إلا بعد الاختبار، والنظر؛ لِيُعْلَمَ هل يضبطُ الحديث، أو لا<sup>(٢)</sup>؟

## ٢ \_ مراتب الجرح وألفاظها

### • المرتبة الأولى:

وهي أسهَلُ مراتب الجرح، قولُهم: (فيه مَقَالٌ)، أو: (أدنى مَقَالٍ)، أو: (يُنكَر مَرّةً، ويُعْرَف أخرى)، أو: (ليس بذاك)، أو: (ليس بالقَوِيّ)، أو: (ليس بالمَتِين)، أو: (ليس بحُجَّةٍ)، أو: (ليس بعُمْدَة)، أو: (ليس بمأمون)، أو: (ليس بالمَرْضِيّ)، أو: (فيه جهالةٌ)، أو: (لا أدري ما هُوَ؟)، أو: (فيه ضَعْفٌ)، أو: (لَيِّنُ الحديث)، أو: (سَيّىءُ الحفظ)، أو: (ضُعُفّ)، أو: (لطَّعْفِ ما هُوَ؟)، أو: (فيه لِيْنٌ)(٣).

<sup>=</sup> وقال ابن سَيِّد الناس: إذا قُرى بالكسر فهو من ألفاظ التعديل، وإذا قُرى بالفتح فهو من ألفاظ الجرح. . وجَزَم بذلك أيضاً البُلْقِينيُّ .

إِلَّا أَنَّ الصحيح هو القولُ الأوّلُ بأنه من ألفاظ التعديل على حالٍ؛ فهذا هو رأيُ الحافظ العِراقي، والنَّهبي، والسُّيوطي، وغيرِهم. (فتح المغيث: ٣٣٩/١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح المغيث»: (١/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) يُرجع لمزيدٍ من التفصيل عن كلمة «صدوق» وحُكمه؛ إلى كتابنا: «معجم ألفاظ وعبارات الجرح والتعديل المشهورة والنادرة» ص: ٤٠٥ ـ ٤٠٧ .

<sup>(</sup>٣) عند غير الدَّارقطني، فإنه قال: «إذا قلتُ: (ليُّنُّ) لا يكون ساقطاً متروك الاعتبار، ولكن مجروحاً بشيء=

ومنه قولُهم: (تكلَّموا فيه)، أو: (سَكتوا عنه)، أو: (مطعونٌ فيه)، أو: (فيه نَظُهُ)(١).

#### حُكمها:

يُعْتَبَر بحديث أهل هذه المرتبة \_ أي: يُخرِّج حديثُه للاعتبار \_ لإشعار هذه الصَّيَغ

= لا يسقطُ به عن العدالة». (الكفاية: ص: ٢٣).

فهي مِن الجَرْح الذي لا يَنْجَبِرُ عند الذَّهبي، والعراقي، والشَّيوطي، لكنَّها مِن أسهل مراتب الجرح الذي ينجبر عند السَّخاوي. حيثُ قَرَنَها بمن قبل فيهم: "فيه مقالٌ» أو: "أدنئ مقالٍ»... أو: "فلانٌ لَيُّنُ».. أو: "تَكَلَّمُوا فيه». قال السَّخاوي: "وكذا: و(سكتوا عنه) أو: (فيه نَظَرٌ) من غير البخاري». (فتح المغيث: ٢٧٧١).

وكذا عَدُّها أستاذُنا الشيخ الدكتور نور الدين عِتْر ـ حفظه الله وأمتع به ـ مِن أسهل مراتب الجرح. (منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١١٢).

فهذا مَوضِعُ اجتهادٍ، ينبغي فيه التأمُّلُ، والتحفيقُ قبل إصدار الحكم.

أمًّا «فيه نَظُرٌ» عند الإمام البخاري ـ رحمه الله تعالى ـ فليست بمنزلة: «سَكَتُوا عنه» عنده، وإنْ كان الحافظُ العراقي قد قال: «(فيه نَظَرٌ) و(سكتوا عنه)، وهاتان العبارتان يقولهما البخاريُّ فِيمَنْ تركوا حديثه». (التقييد والإيضاح: ص: ١٦٣).

وكذا قال السُّيوطي: «البخاري يُطلِق: (فيه نَظَرٌ) و: (سكتوا عنه) فيمن تركواحديثُه». (تدريب الراوي: ٣٤٩/١).

والصحيحُ: أنَّ قول البخاري في الراوي: «فيه نَظَرٌ اليس معناه: أنَّه متروكٌ ، كما ادَّعني العِراقيُ ، والسُّيوطيُ ، وإنَّما ينبغي الاجتهادُ في كشف المراد من هذه الكلمة عند ذِكْرِها في راو معيَّن بمقارنة أقوال جميع الأتمَّة في هذا الراوي ؛ خاصّةً: أنَّ البخاري نفسَه قال في (حبيب بن سالم): «فيه نَظَرٌ »، ثمَّ صَحَّح حديثه: (انظر التاريخ الكير ٢١٨/٢).

وقال الترمذيُّ: حَدَّثَنَا قتيبةُ، نا أبو عَوَانة عن إبراهيم بن محمَّد بن المُنتَشِر، عن أبيه، عن حبيب بن سالم، عن النعمان بن بشير: «أنَّ النبيِّ ﷺ كان يقرأ في العيدين، والجمعَة بـ: ﴿ سَيِّج اَسَدَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾، و﴿ هَلَ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلْنَشِيدَةِ ﴾، وربّما اجتمعا في يوم، فيقرأ بهما»، سألتُ محمّداً [يعني: البخاري] عن هـنذا الحديث، فقال: هو حديثٌ صحيحٌ. (علل الترمذي: ١/٥٨٥-٢٨٦).

<sup>(</sup>١) قَرَن هاذه اللَّفظة كلِّ من الحافظِ الذَّهبي، والعراقي، والسَّخاوي، والسُّيوطي بمنزلة: «سكتوا عنه» وجعلوا اللَّفظَتَيْن في مرتبةٍ واحدةٍ .

## بصلاحية المُتَّصف بها لذلك، وعَدَم منافاتها لها(١)

#### • المرتبة الثانية:

وهي أَسُوَأُ من سابقتِها، وهي: (فلانٌ لا يُختَجّ به)، أو: (ضَعَفُوه)، أو: (مُضْطربُ الحديث)، أو: (له مَا يُنكَر)، أو: (طعيفٌ)، أو: (مُنكَرٌ)، أو: (مُنكِرٌ)، أو: (مُنكَرٌ)، أو: (مُنكَرٌ)، أو: (مُنكَرٌ)، أو: (مُنكَرٌ)، أو: (مَنكَرٌ)، أو: (مَنكَرٌ)، أو: (مَنكَرٌ)، أو: (مَنكَرٌ)، أو: (مَنكَرُ)، أو: (مَنكَرُ)، أو: (مُنكَرُ

#### حُكمها:

يُعتبر بحديث أهلِ هذه المرتبة \_ أي: يُخَرَّج حديثُه للاعتبار \_ لإشعار هذه الصَّيَغِ بصلاحية المُتَّصف بها لذلك، وعدم منافاتِها لها.

#### • المرتبة الثالثة:

وهي أَسْوَأَ من سابقتيها، كقولهم: (فُلانٌ رُدَّ حديثُه)، أو: (مردودُ الحديث)، أو: (ضعيفٌ جِدَّا)، أو: (ليس بثِقَةِ)، أو: (واهِ بمَرَّةِ)، أو: (طرحوه)، أو: (مطروحُ

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح المغيث»: (١/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) هلذا عند غير البخاريّ، أمَّا البخاريُّ؛ فقد قال: «كلُّ من قلتُ فيه: (مُنكَر الحديث) فلا تَحِلُّ الروايةُ عنه».

وينبغي في هاذا المقام أن نفرًق بين قولهم: «حديثٌ مُنكرٌ»، وبين قولهم: «مُنكرُ الحديث»، فالصَّيغة الأولى وصف للحديث، أمَّا الثانية؛ فوصف للراوي. ومعلومٌ: أنَّ ضعف الحديث لا يقتضي بالضرورة ضعف رجال سنده.

ثمَّ إِنَّ قولَهِم: «حديثٌ مُنْكُرٌ» قد يُطْلَق، ويُراد به: أنَّه ضعيفٌ، وهـٰذا اصطلاحُ المتأخِّرين، وقد يُطْلَق، ويُراد به الغرابة \_ أي: التفرد \_ وهـٰذا اصطلاحُ كثيرٍ من المتقدِّمين، وعليه فيجوز أن يكون راويه ثقةً، لا ضعيفاً . (انظر: منهج النقد في علوم الحديث؛ ص: ٤٣٠).

كما ينبغي أن نلفت النظرَ إلىٰ: أنَّ قولهم: «روىٰ مَناكِيرَ» أسهل من قولهم: «مُنْكَر الحديث»؛ لأنَّ العبارة الأولىٰ لا تقتضي الديمومةَ، بخلافِ الثانية من حيث اللغة.

وقولهم: «عنده مناكير» أَسْهَلُ من قولهم: «مُنْكَر الحديث» أيضاً. ففي «فتح المغيث» (١/ ٣٧٣): قال الحاكم: قلتُ للدَّارقطني: فسليمان بن بنت شُرَحْبيل؟ قال: ثقةٌ. قلتُ: أليس عنده مناكير؟ قال: يحدَّث بها عن قومٍ ضعفاء، فأمَّا هو؛ فثقةٌ».

الحديث)، أو: (مطروحٌ)، أو: (ارْمِ به)، أو: (لا يُكْتَبُ حديثُه)، أو: (لا تَحِلُّ كتابةُ حديثُه)، أو: (لا تَحِلُ الروايةُ عنه)، أو: (ليس بشيء)، أو: (لا يُساوي شيئاً)، أو: (لا يُستَشْهَدُ بحديثه)، أو: (لا شيءَ)(١).

#### حُكمها:

لا يُحْتَجُ بواحدِ من أهل هذه المرتبة، ولا يُسْتَشْهَدُ به، ولا يُعْتَبَرُ.

#### • المرتبة الرابعة:

كقولهم: (فلانٌ يَسْرِق الحديث)، و: (فلانٌ مُتَّهَمٌ بالكذب، أو الوَضْعِ)، أو: (ساقِطٌ)، أو: (متروكٌ)، أو: (ذاهبُ الحديث)، أو: (تركوه)، أو: (لا يُعْتَبَرُ به، أو بحديثه)، أو: (ليس بالثّقة)، أو: (غيرُ ثقة)، وكذا قولهم: (مُجْمَعٌ على تركه)، و: (مُوْدٍ، أي: هالك)(٢)، و: (هو على يَديْ عَدْلٌ)(٣).

<sup>(</sup>١) قال السَّخاوي: «... وما أُدرِجَ في هـنـذه المرتبة مِن (لا شيء) هو المُعْتَمَدُ، وإن قال ابنُ القَطَّان: إنَّ ابن مَعِين إذا قال في الراوي: (ليس بشيء) إنما يريد أنه لم يَرْوِ حديثاً كثيراً، هـنـذا مع أنَّ ابن أبي حاتم قد حكى: أنَّ عثمان الدَّارِمِيَّ سأله عن أبي دَرَّاس، فقال: إنما يروي حديثاً واحداً ليس به بأسُّه.

وقد أورد الشيخُ عبد الفتاح أبو عُدَّة في تعليقه على «الرفع والتكميل» (ص: ٢١٣ ـ ٢٢١). واحداً وثلاثين شاهداً على أنَّ مراد ابن مَعِين من قوله في الراوي: «ليس بشيءٍ»: تضعيفُ الراوي، لا بيانُ قِلَّةِ أَحادِيثه.

 <sup>(</sup>٢) قال الحافظ السَّخاوي: «أُخْتُلِفَ في ضَبْطِها، فمنهم من يخفِّفها ـ أي: مُوْدٍ ـ قال في الصَّحاح. أوْدَىٰ فلانْ، أي: هَلَك فهو مُوْدٍ.

ومنهم من يُشَدِّدها مع الهمزة ـ مُؤَدِّ ـ أي: حَسَنُ الأداء ٩٠ (فتح المنيث: ٣٤٨/١).

و أمُودٍ» معناه: هالك، وهو من المرتبة الثالثة من مراتب الجرح عند الحافظ السَّخاوي، وحديثُ أهلها لا يَصْلُح للاحتجاج به، ولا للاعتبار كما سَبَق.

<sup>(</sup>٣) وهو في الحقيقة مَثَلٌ يُقرَأ بالإضافة أي: بإضافة اليَدين إلىٰ عَدْلٍ، وعَدْلٌ هـٰذا هو ابن سعد العشيرة، كان على شُرطة تُبَعٍ، وكان تُبَعٌ إذا أرادَ هلاكَ رجلٍ دَفَعَ به إلى عَدْلٍ، فيقولون: علىٰ يَدَيْ عَدْلٍ، كنايةً عن هلاكِه، فصار يُذْكَر مثلًا في الميؤوس منه.

وعلىٰ هـٰذا اسْتَخدَم نُقَّادُ الحديث هـٰذا المَثَلَ من قَبِيل الجَرحِ، بل هو مِن أبلغه، فهو بمرتبه من يقال فيه: (هالكّ) و(ساقطٌ)، وهـٰذا شأنُ مَنْ لا تُقْبَل روايتُه بحالٍ.

#### حُكمها:

لا يُحْتَجُّ بواحدٍ من أهل هذه المرتبة، ولا يُسْتَشْهَد به، ولا يُعتَبر.

#### • المرتبة الخامسة:

كـ: (الـدَّجَّـال)، و:(الكـذَّاب)، و:(الـوضَّـاع)، وكـذا: (يَضَـعُ)، و:(يَكُـذِب)، و:(وَضَعَ حديثاً).

#### حُكمها:

لا يُحْتَجّ بواحدٍ من أهل هذه المرتبةِ، ولا يُسْتَشْهَد به، ولا يُعْتَبَر.

#### • المرتبة السادسة:

ما يَدُكُ على المبالغة: كـ: (أكذب النَّاسِ)، أو: (إليه المُنْتَهَى في الكذب)، أو: (هو رُكْنُ الكذب)، أو: (هو رُكْنُ الكذب)، أو: (مَعْدِنه)، ونحو ذلك.

#### حُكمها:

لا يُحْتَجُّ بواحدٍ من أهل هذه المرتبة، ولا يُسْتَشْهَدُ به، ولا يُعْتَبَرُ.

على أنَّ من المُمكِن: أن يفهم من هاذا اللفظ معنى التعديل أيضاً إذا قُرِى من غير اعتبارٍ للمثل الوارد، ووُجِّهَت القراءةُ على نحو آخر، كأن يكون عدلٌ مرفوعاً على الخبرية، مع كسر دالِ (يدي) وإفرادِها، لكن هاذا غيرُ صحيح، وإِنْ فَهِمَ البعضُ ذلك، فاللفظُ بتثنية (يدي) وإضافتها مع جَرِّ (عدل)، إذ لولا المثل واعتبار معناه، ما استُتُخدِمَ اللفظُ أصلاً.

وممَّن اسشكل أمرَ هاذا اللفظِ الحافظُ ابن حجر، فظنَّهُ من ألفاظ التعديل ابتداءً، حتى تبيَّن له وجهُ الصَّواب في استعمال أبي حاتم الرَّازي له، كما جاء في ترجَمة (جُبَارَة بن المُغلِّس) في كتاب «الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم، وجُبارَةُ هاذا لم يُنقَلُ عن أحدٍ فيهِ توثيقٌ. . قال الحافظُ: «ومع ذلكَ فما فهمتُ معناها، ولا اتَّجه لي ضَبطُها، ثم بانَ لي أنها كنايةٌ عن الهالك، وهو تضعيفٌ شديدٌ». كما استشكل أمرَ هاذا أللفظِ ابنُ دَقِيق العِيد، فأثبت فيه ألوجهين، وكذا العِراقِي شيخُ الحافظ ابن حجر. (انظر تهذيب التهذيب ٤/١٤٤)، ووفت المهنث الشخاري ٣٤٩١).

## كتب الجرح والتعديل:

يُمكِن تصنيفُ الكتب في الجرح والتعديل إلى سِتَّة أقسام تالية:

القسم الأول: الكتب التي تناولت الضعفاء من الرُّواة فقط.

القسم الثاني: الكتب التي تناولت الثقاتِ فقط.

القسم الثالث: الكتب التي جمعت بين الثقات، والضعفاء.

القسم الرابع: الكتب التي اختصَّت برجال كتب الحديث المخصوصة.

القسم الخامس: الكتب التي تتكوَّن بالسُّؤالات (في الجرح والتعديل).

القسم السادس: الكتب التي تتناول رجالَ مكانِ معيَّنِ.

سأذكرُ فيما يلي تعريفاً وجيزاً بأهم أنواع المصنَّفات في الجرح والتعديل حسب الأقسام المذكورة آنفاً.

## (١) كتب الثقات:

أفرد الرُّواةَ الثقاتِ بالتصنيف جماعةٌ من العلماء، ومن هذه المصنَّفات ما يلى:

1 \_ تاريخ الثقات : (وهو يُعْرَف أيضاً بـ: «معرفة الثقات من رجال أهل العلم، والحديث، ومن الضعفاء، وذكر مذاهبهم، وأخبارهم»): للحافظ أبي الحسن، أحمد بن عبد الله بن صالح العِجْلي (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ).

وَصل إلينا من هذا الكتاب الجزءُ الثاني من أصله، كما وَصل إلينا بترتيب الحافظ نور الدين الهيثمي (المتوفى سنة ٨٠٧هـ).

وهو مطبوعٌ .

٢ ـ كتاب الثقات: للحافظ أبي حاتم، محمد بن حِبًان البُسْتِي (المتوفى سنة ٣٥٤هـ).

لدى التعريف بهذا الكتاب أرى من اللّزام أن أُنبّه القارئ إلى أنّ (الثقة) عند ابن حبان له شروطٌ: أن يكون شيخُه ثقةً، وأن يكون تلميذُه ثقةً، وأن لا ينفرد برواية يُخالِف فيها غيرَه، وأن لا يكون مُدَلِّساً، وأن لا يكون مُرْسِلاً.

وقد ذكر فيه عدداً كثيراً، وخَلْقاً عظيماً من المجهولين الذين لا يعرف أحوالهم غيره. وطريقتهُ فيه: أنَّهُ يَذْكُر من لم يَعْرِفه بجرح؛ وإن كان مجهولًا لم يعرف حاله.

فينبغي أن يُتنبَّه لهذا، ويُعرف: أنَّ توثيقه للرجل بمجرَّد ذكِره في هذا الكتاب من أدنى درجات التوثيق.

وقد قال هو في أثناء كلامه: «والعدلُ من لم يُعْرَف منه الجرحُ؛ إذ الجرحُ ضِدّ العدل، فمن لم يعرف بجرحٍ؛ فهو عدلٌ حتى يتبيّن ضِدُّه».

وقد ذكر في كتابه هذا خَلْقاً كثيراً، ثم أعاد ذكرهم في كتاب: «الضعفاء والمجروحين» وَبَيَّن ضَعْفَهم .

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ مشاهير علماء الأمصار: لابن حبان أيضاً.

يقتصر فيه على المشهورين من الثقات فقط.

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ تاريخ أسماء الثقات ممن نقل عنهم العلم: لأبي حفص، عُمر بن أحمد بن شاهين الواعظ (المتوفى سنة ٣٨٥هـ).

لم يسرد فيه المؤلِّفُ أسماءَ الثقات فقط، فقد تخلَّل كتابه أسماء بعض الضعفاء أيضاً. وهو مطبوعٌ.

المَدْخَل إلى الصحيحين: للحاكم أبي عبد الله، محمد بن عبد الله بن محمد
 حَمْدُوْيَهُ بن نُعَيم الضَّبِيِّ النَّيسابوري (المتوفى سنة ٥٠٥هـ).

حيث ترجم لرجال الصحيحين في القسم الثاني منه.

وهو مطبوعٌ.

٦ - الثقات ممّن لم يقع في الكتب السّتة: للحافظ زين الدين قاسم بن قُطْلُوْبغا
 (المتوفى سنة ٩٧٩هـ).

وقد صرَّح ابن قطلوبغا بأنه لا يذكر في كتابه إلا الثقات؛ الذين يجوز الاحتجاجُ بأخبارهم.

٧ ـ الرُّواة الثُقات المتكلَّم فيهم بما لا يُوجِب ردَّهم: للحافظ أبي عبد الله، شمس
 الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفي سنة ٧٤٨هـ).

وهو مطّبوغٌ.

٨ - تذكرة الحُفَّاظ: للحافظ الذهبي أيضاً.

ذكر الذهبئ في هذا الكتاب مشاهيرَ حَمَلة السُّنَة، وأصحاب الاجتهاد في الجرح والتعديل من طبقة الصحابة إلى طبقة شيوخه، وقسَّمهم إلى إحدى وعشرين طبقة، وبلغ عددُ التراجم في هذا الكتاب (١١٧٦) ترجَمةً.

وهو مطبوعٌ.

(٢) كتب الضعفاء:

صَنَّف الأثمةُ في الضعفاء كتباً كثيرةً، منها:

۱ ــ «الضعفاء الكبير» وكتاب «الضعفاء الصغير»: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦هـ).

يذكر المؤلِّفُ فيهما اسمَ الراوي، واسمَ أبيه، ونسبتَه، وبعضَ من روى عنهم، ورووا عنه، ورووا عنه، وغالباً ما يكتفي بواحدٍ منهم فقط، ثم يُطلِق عليه إحدى عبارات الجرح، وتتكرَّر عبارةُ: «مُنْكُر الحديث» و: «فيه نظرٌ» و: «متروك الحديث» و: «سكتوا عنه»، أو يبيِّن رأي النقاد السابقين.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ الضعفاء: لأبي إسحاق، إبراهيم بن يعقوب الجُوْزَجاني (المتوفى سنة ٢٥٩هـ).

عُرِف هذا الكتابُ بعنوان «الشجرة في أحوال الرجال» أيضاً، تناول فيه المصنّفُ أسماءَ الرواة، وعباراتٍ في جرحهم فقط، وهو يتشدّد في جرح الكُوفيِّين من أصحاب عليًّ \_ رضى الله عنه \_ لأجل المذهب.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ كتاب الضعفاء والمتروكين: لأبي زُرْعَة، عبيد الله بن عبد الكريم الرَّازي (المتوفى سنة ٢٦٤هـ).

رواه عنه سعيد بن عمرو البَرْذَعي (المتوفى سنة ٢٩٢ هـ) وضمَّنه كتاب الأسئلة الذي صنَّفه، وهو أقوالُ أبي زُرْعَة، وأبي حاتم الرازيَّين في إجابة أسئلة سألها البرذعيُّ، فجمعها، وألَّف بينهما. وهو مطبوعٌ.

الضعفاء والمتروكين: للإمام أبي عبد الرحمن، أحمد بن شُعَيب النَّسائي (المتوفى سنة ٣٠٣هـ).

رتَّبه على حروف المعجم، يذكر في الترجَمة اسمَ الرجل، واسمَ أبيه، وأحياناً اسمَ جدِّه ونسبتَه، ثم يُطلِق عليه إحدى عبارات الجرح، ويتكرَّر منها قوله: «ضعيفٌ» و: «متروكُ الحديث» و: «مُنكر الحديث» و: «كذَّابٌ» و: «ليس بثقةِ» و: «ليس بذاك». وهو مطبوعٌ.

الضعفاء: لأبي جعفر، محمد بن عمرو بن موسى بن حمَّاد العُقَيْلي (المتوفى سنة ٣٢٢هـ).

ترجم فيه المؤلّف للضعفاء، سواء كان الضعف في عدالتهم، أو ضبطهم، فقد ذكر من نُسِبَ إلى الكذب، ووَضْع الحديث، ومن غلب على حديثه الوهم، ومن يتهم في بعض حديثه، ومجهول روى ما لا يتابع عليه، وصاحب بدعة يغلو فيها، ويدعو إليها؛ وإن كانت حاله في الحديث مستقيمة .

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ كتاب المجروحين من المحدِّثين والضعفاء والمتروكين: للإمام أبي حاتم، محمد ابن حِبًان البُسْتِي (المتوفى سنة ٢٥٤هـ).

يذكر فيه ابنُ حِبّان بعضَ شيوخ صاحب الترجمة، ومن روى عنه من تلاميذه، ونموذجاً من مروياته الضعيفة لبيان عِلَّةِ جرحه، وينقل أقوالَ أثمة الجرح والتعديل فيه بالأسانيد، كما يُبدي رأيه في معظم التراجم، ويذكر عِداده في الأمصار، وربما ذكر عقيدة صاحب الترجمة.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ الكامل في ضعفاء الرجال: لأبي أحمد، عبد الله بن عَدِي بن عبد الله الجُرْجَاني
 (المتوفى سنة ٣٦٥هـ).

ليس سائر من أوردهم المؤلِّفُ في هاذا الكتاب مقطوعٌ بضعفهم، بل فيهم ثقاتٌ، ولكنه أوردهم؛ لأنه التزم إخراج كلِّ من تكلَّم فيه بجرحٍ. وقد رتَّب ابنُ عدي هذا الكتابَ على حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ كتاب الضعفاء والمتروكين: للحافظ أبي الحسن، على بن عمر بن مهدي الدَّارقطني البغدادي (المتوفى سنة ٣٨٥هـ).

موضوع الكتاب هو «الضعفاء والمتروكون» إلا أنّ الدارقطني أورد فيه عدداً من الثقات تمييزاً لهم عمّن لهم بهم علاقةٌ من المُنتقدين الذين هم موضوع الكتاب.

وهو مطبوعٌ.

٩ ـ المدخل إلى الصحيحين: للحاكم أبي عبد الله، محمد بن عبد الله بن محمد
 حَمْدُوْيَهُ بن نُعَيم الضَّبِّق النيسابوري (المتوفى سنة ٤٠٥هـ).

ترجم فيه في معظم القسم الأول منه للمجروحين جرحاً شديداً، مبيَّناً روايةَ معظمِهم

للروايات الموضوعة، والمُنكَرة، والمُعْضَلات، وعددهم (٢٣٣) رجلٍ، ثم انتقل إلى قسم آخر تناول فيه أسامي رجال الصحيحين.

وهو مطبوعٌ.

١٠ - كتاب الضعفاء: لأبي نُعَيم، أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني
 (المتوفى سنة ٤٣٠هـ).

حرص المؤلِّفُ في هذا الكتاب على بيان روايات الضعفاء عمَّن كانت، ومن اختصَّ بها من تلامذتهم، ورواها عنهم، وذلك بكلام مُوجَزِ دقيقٍ.

وهو مطبوعٌ.

١١ ـ الضعفاء والوضّاعون: للإمام عبد الرحمن أبي الفَرَج ابن الجَوْزي (المتوفى سنة ٥٩٧هـ).

وهو مطبوعٌ.

۱۲ ـ المغني في الضعفاء: للحافظ أبي عبد الله، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفي سنة ٧٤٨هـ).

وهو كتابٌ صغيرُ الحجم، كبيرُ القدر، كثيرُ النفع، وقد احتوى على ذكر: الكذَّابين، والوضَّاعين، والمتروكين، والهالكين. ثم على الثقات الذين فيهم شيءٌ من اللِّين، أو تَعَنَّتَ بذكر بعضهم أحد من الحافظين. ثم على خلق كثيرٍ من المجهولين.

وهو مطبوعٌ.

١٣ \_ ميزان الاعتدال في نقد الرجال: للحافظ الذهبي أيضاً.

حوى هذا الكتابُ على: الكذَّابين، والوضَّاعين المتعمَّدين، والكذَّابين في أنهم سمعوا، ولم يكونوا سمعوا، والمُتَّهَمين بالوضع، أو بالتزوير. ثم على الكذَّابين في

لهجتهم، لا في الحديث النبوي. ثم على المتروكين الهلكى الذين كثُر خطؤهم، وترك حديثهم، ولم يعتمد على روايتهم. ثم على الحفاظ الذين في دينهم رِقَةٌ، وفي عدالتهم وهنّ. ثم على المحدِّثين الضعفاء من قبل حفظهم، فلهم غلطٌ، وأوهامٌ، ولم يترك حديثهم، بل يقبل ما رَوَوْهُ في الشواهد، والاعتبار بهم، لا في الأصول، والحلال والحرام. ثم على المحدِّثين الصادقين، أو الشيوخ المستورين الذين فيهم لِيْنٌ؛ ولم يبلغوا رتبة الأثبات المتقنين.

ثم على خلق كثيرٍ من المجهولين ممن ينص أبو حاتم الرازي على أنه مجهول، أو يقول غيره: لا يُعْرَف، أو فيه جهالة، أو يُجْهَل، أو نحو ذلك من العبارات التي تَدُل على عدم شهرة الشيخ بالصدق؛ إذ المجهول غير مُحْتَجِّ به. ثم على الثقات الأثبات الذين فيهم بدعة، أو الثقات الذين تكلم فيهم من لا يلتفت إلى كلامه في ذلك الثقة؛ لكونه تعنَّت فيه، وخالف الجمهور من أولي النقد، والتحرير.

وهو من أجمع الكتب، وأحسنها، وأنفعها في معرفة الضعفاء.

وهو مطبوعٌ.

1٤ ـ ذيل على ميزان الاعتدال: للحافظ أبي الفضل، زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي (المتوفى سنة ٨٠٤هـ).

استدرك فيه العراقيُّ على كتاب الميزان للذهبي، ذكر فيه من تُكُلِّمَ فيه، وفاتَ صاحبَ «الميزان».

وهو مطبوعٌ.

١٥ ـ لسان الميزان: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفي سنة ٨٥٢هـ).

هو لسانٌ لكتاب «ميزان الاعتدال» للحافظ الذهبي، الذي سَبَق الحديثُ عنه آنفاً. زاد الحافظ على هـٰذاالكتاب جملةً كثيرةً. فما زاده عليه من التراجم المستقلّة؛ جعل قُبَالته، أو فوقه حرف (ز)، وما زاده من تذييل شيخه الحافظ العراقي حرف (ذ). وهو يختم كلامَ

الحافظ الذهبي بقوله: انتهى، وما بعدها فهو من كلامه \_ أي: الحافظ ابن حجر \_. وضع في آخر «اللّسان» فصلاً جرّد فيه الأسماء التي حذفها من «الميزان» اكتفاءً بذكرها في: «تهذيب الكمال».

وكتاب «اللسان» مع أصله «الميزان» عمدةٌ في هذا الباب. وهو مطبوعٌ.

١٦ ـ الكشف الحثيث عَمَّن رُّمي بوضع الحديث: للحافظ أبي الوفاء، برهان الدين الحلبي، المعروف بـ: «سِبط ابن العجمي» (المتوفى سنة ٨٤١هــ).

أُوضَحَ المؤلِّفُ في مقدِّمته بأنه ترجم لكلِّ من وقع عليه من الرواة: أنه رُمي بوضع الحديث على رسول الله ﷺ، ولم يذكر فيه مَنْ قيل عنه: إنَّه مُتَّهَمٌ، وذلك لاحتمال أن يُراد منهم: أنه مُتَّهَمٌ بالكذب. وهو مطبوعٌ.

## (٣) كتبٌ جمعت بين الثقات والضعفاء:

والمصنَّفات في هذا النوع كثيرةٌ جدّاً، منها:

١ ـ الطبقات الكبرى: للحافظ محمد بن سعد بن منيع البصري (المتوفى سنة ٢٣٠هـ).

صَنَّفه في ثماني مجلَّداتٍ، خَصَّص المجلَّد الأوّل، والثاني في السِّيرة، والشمائل. وجَعَل الثالث لتراجم أهل بَدْر، ونُقباء الأنصار. والرابع للحديث عن الطبقة الثانية من الصحابة، ثم الصحابة الذين أسلموا قبل فتح مكّة. والخامس لتابعي المدينة، ثم للصحابة، والتابعين في مكّة، والطَّائف، واليمن، واليمامة، والبحرين. والسَّادس للصحابة، والتابعين من أهل الكوفة. والسَّابع للصحابة، والتابعين في البصرة، والشَّام، ومصر، وخُراسان، وبقية الأمصار الإسلامية. والثامن للنساء الصحابيات.

وقد استعمل ابنُ سعد ألفاظ الجرح والتعديل في كتابه كقوله: "ثقةٌ، ثَبَتٌ، حُجَّةٌ، كثيرُ الحديث» وقوله: "ليس بذاك». كثيرُ الحديث» وقوله: "ليس فضّه وقوله: "ليس بذاك». ويقول أحياناً: "كان شيخاً وعنده أحاديث». ومن عادته أن لا يقول هذه اللفظة إلا في الكثير الحديث، واعتبر العلماءُ كلامَه في الجرح والتعديل جيّداً مقبولاً.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ المعرفة والتاريخ: للحافظ أبي يوسف، يعقوب بن سفيان بن جوان بن أبي معاوية الفارسي الفَسَوي (المتوفى سنة ٢٧٧هـ).

لقد فُقد المجلَّدُ الأوّلُ من هذا الكتاب. وأمَّا المجلَّد الثاني؛ فقدَّم فيه تراجمَ الصحابة، ثم التابعين. وأمَّا المجلَّد الثالث؛ فقد تَرْجَمَ فيه لِمَن بعد التابعين من رواة الحديث، وبيَّن أحوالَ الكثيرين من الرجال من رواة الحديث من حيث الجرح والتعديل.

وهو مطبوغ.

٣ ـ التاريخ والعِلَل: للإمام أبي زكريا، يحيى بن مَعِين البغدادي (المتوفى سنة ٢٣٣هـ).

هو من رواية أبي الفضل العباس بن محمد الدُّوْري (المتوفى سنة ٢٧١هـ) عن يحيى ابن معين. ومادةُ الكتاب ليست منظَّمةً، بل هي مجموعةٌ من أقوال يحيى بن معين في جرح الرجال، وتعديلهم، والتعريف بأسمائهم، وكُناهم، وأنسابهم، وقد أضاف إليها الدُّوري بعضَ المعلومات المهمّة عن الرجال.

وهو مطبوعٌ.

٤ - معرفة الرجال: ليحيى بن معين أيضاً.

بقي من هذا الكتاب الجزءُ الأولُ، والثاني فقط، وهما رواية أبي العباس أحمد بن محمد بن القاسم بن محرز البغدادي عن ابن معين. وهذا الكتاب كسابقه مجموعةٌ من أقوال يحيى بن معين في جرح الرجال، وتعديلهم.

وهو مطبوعٌ.

العِلَل ومعرفة الرجال: للإمام أبي عبد الله، أحمد بن حنبل الشَّيْباني (المتوفى سنة ٢٤١هـ).

هو من رواية ابنه عبد الله، ويحتوي روايات متباينة يجمع بينها التعريفُ برجال

الحديث كذكر كُنَاهم، أو الأخوة منهم، أو سِني وفياتهم، أو رحلاتهم، أو أخبار مِحَنِهم، وما إلى ذلك مما يتصل بحياتهم، وصفاتهم الجسمية، والخُلُقِيّة، أو ذِكر سماع المحدّث عن شيخٍ من الشيوخ، أو نفي سماعه منه، وما إلى ذلك مما له صلةٌ بنقد إسناد الحديث. ويتكلّم في جرح الرجال، وتعديلهم.

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ التاريخ الكبير: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦هـ).

رتّبه على حروف المعجم، تحتوي الترجمة على اسم الراوي، واسم أبيه، وجدّه، وكُنيته، ونسبته إلى القبيلة، أو البلدة، أو كِلَيهما، وقلّما يُطيل المؤلّفُ ذِكرَ الأنساب، ويذكر بعض شيوخ، وتلاميذ صاحب الترجّمة، ونموذجاً من رواياته، أو أكثر، وربما أورد الرواية بإسناد فيه صاحب الترجّمة، ثم أعقب ذلك بإيرادها بإسناد ليس فيه صاحب الترجمة، فتكون روايتُه من المتابعات، والشواهد. وهذه الرواياتُ تُشير إلى مكانة صاحب الترجّمة في العلم، ويسعى المؤلّفُ إلى تحديد مكانِ، وزمان الرواية للتحقق من إمكان الله وبين شيوخه؛ الذين روى عنهم. ويعطي سني الوفيات اهتماماً خاصاً.

ويستعمل البخاري في هذا الكتاب ألفاظ الجرح والتعديل، ويلاحظ تورُّعه عن استعمال ألفاظ حادَّةِ في الجرح، فغالباً ما يقول: "فيه نظرٌ" أو "يخالف في بعض حديثه"، وأشد ما يقول: "مُنكر الحديث". وكذلك لا يبالغ في ألفاظ التوثيق، بل يكتفي بقول: "ثقةٌ" أو "حَسَنُ الحديث" أو يسكت عن الرجل.

وهو مطبوعٌ .

٧ ـ التاريخ الأوسط: للبخاري أيضاً.

طُبع هذا الكتابُ خطاً باسم «التاريخ الصغير»، يذكر البخاريُّ في التراجم الاسمَ، واسمَ الأب، وأحياناً الشيوخ، والتلاميذَ، وأحياناً يسوق روايةً من طريق صاحب الترجَمة.

وهو مخطوطٌ(١).

٨ ـ التاريخ الكبير، أو «تاريخ رواة الحديث»: لأبي بكر، أحمد بن زُهَيْر بن حرب بن شدًاد النّسائي، المعروف بابن أبي خَيْئَمَة (المتوفى سنة ٢٧٩هـ).

يذكر فيه اسمَ صاحب الترجَمة، واسمَ أبيه، ونسبتَه إلى فبيلة، وكنيته، وقد يصرِّح أحياناً باسم أمِّه، ويذكر أحياناً سنةَ وفاتِه. كما يُورِد له روايةً، أو أكثر من مروياته، أو مما له علاقةٌ بصاحب الترجَمة، ويسرد المصنَّفُ أحياناً في خلال التراجم أسماءَ من روى عن النبي ﷺ من فبيلةِ صاحب الترجَمة.

وهو مخطوطٌ<sup>(٢)</sup>.

٩ ـ التاريخ: لأبي زُرْعَة، عبد الرحمن بن عمرو النَّصْري الدِّمشقي (المتوفى سنة ١٨٦هـ).

تناول المصنّف في هذا الكتاب أخباراً مقتضبةً تتعلَّق بالسيرة، والخلفاء الراشدين، والأُمُويِّين، والعباسيِّين، كما تناول أخبارَ بعض رجال الحديث من طبقة التابعين ومن بعدهم بالدرجة الأولى، وإن ذكر أخبارَ بعض الصحابة أحياناً، وتتركَّز مادته حول المواليد، والوفيات، وقلَّما يعرض للجرح، والتعديل، ومزايا المترجَمين.

وهو مطبوعٌ.

۱۰ ـ الجرح والتعديل: للإمام أبي محمد، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الحَنْظُلي، المعروف بـ: «ابن أبي حاتم الرازي» (المتوفى سنة ٣٢٧هـ).

وهو مِن أجمع كُتب الجرح والتعديل، استوعب فيه ابنُ أبي حاتم الكثيرَ من أقوال أثمة الجرح، والتعديل في الرجال، فصار خلاصةً لجهود السابقين العارفين بهذا الفنِّ.

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ التراث العربي» (ص: ٣٤٧).

<sup>(</sup>۲) انظر «الفهرس الشامل» الحديث: (۱/ ۲۲۱).

١١ ـ كتاب الإرشاد في معرفة علماء الحديث: للحافظ أبي يعلى، الخليل بن عبد الله
 ابن أحمد ابن الخليل الخليلي القزويني (المتوفى سنة ٤٤٦هـ).

أبانَ المصنّفُ عن منهجه بأنّه اقتصر فيه على أسامي المشهورين بالرواية من رواة الحديث، وبيان حالِهم توثيقاً، وتجريحاً، إضافةً إلى أسامي الأثمة العلماء، والمحدّثين، مرتّباً على البُلدان إلى زمانه.

وهو مطبوعٌ.

١٢ ـ سير أعلام النبلاء: للحافظ أبي عبد الله، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفى سنة ٧٤٨هـ).

ترجم الذهبيُّ في هذا الكتاب الضخم لأعلام الناس من المسلمين منذ بدء عهد الدعوة الإسلامية حتى عهده (أي: حتى القرن الثامن) ولكنه لم يلجأ فيه إلى الترتيب الزمني، أو إلى التسلسل الهجائي، بل عمد إلى تقسيم الناس إلى طبقاتٍ متماثلة، وقد رَتَّب تراجم كتابه في (٤٠) أربعين طبقة، وقد خصَّص المجلَّد الأول، والمجلَّد الثاني للسيرة النبوية، وسيرة الخلفاء الراشدين.

ثم بدأ في الجزء الثالث الحديث عن العَشَرة المبشَّرين بالجنَّة، ثم كبار الصحابة، والتابعين، وقد صَنَّف المؤلِّفُ في طبقاتِ كتابِه أصنافاً كثيرة من أعلام الناس في كل علم، وفنِّ، واتجاه، فضمَّت تراجمه أشتاتاً مختلفةً من الناس، وضروباً مختلفةً من الطبقات.

يُبَيِّنُ الذهبيُّ في تراجم هاذا الكتاب منزلةَ المترجَم من خلال أقاويل العُلماءِ الثُّقاتِ فيه معتمداً في ذلك على أوثق المصادر ذاتِ الصَّلة الوثيقةِ بالمترجَمِ، ثم يذكُرُ تاريخَ وفاته، ويُدقِّق في ذلك تدقيقاً بارعاً، ورُبَّما رجَّح قولاً على آخر عند اختلاف المؤرِّخين.

وهو مطبوعٌ.

١٣ ـ كتاب بحر الدَّم فيمن تكلَّم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذمَّ: ليوسف بن حسن بن
 عبد الهادي الصَّالحي، المعروف بابن المِبْرَد (المتوفى سنة ٩٠٩هـ).

هذا الكتاب مفيدٌ جدّاً في موضوعه؛ يُعطي صورةً واضحةً عن رأي الإمام أحمد في الراوي. وهو مطبوعٌ.

11 ـ الجامع في الجرح والتعديل: جمع وترتيب: السيد أبي المعاطي النُّوري، وحسن عبد المنعم شَلَبي، وأحمد عبد الرَّزَاق عيد، ومحمود محمد خليل الصَّعيدي.

جمعوا فيه أقوال الأثمة في الجرح والتعديل من الإمام البخاري، ومسلم، والعِجْلِيّ، وأبي زُرْعَة الرَّازي، وأبي داود، ويعقوب الفَسَوي، وأبي حاتم الزازي، والترمذي، وأبي زُرْعَة الدَّمشقى، والنَّسائى، والبَرَّار، والدَّارَقُطْنِيّ. وهو مطبوعٌ.

# (٤) ـ مصنَّفاتٌ في رجال كتب الحديث المخصوصة:

صنَّف الأثمةُ مصنَّفات كثيرةً في رجال الحديث نظراً لاشتهارها، وانتشارها بين الناس، وقد عَظُم الانتفاعُ ببعضِ منها، وإليك التعريفَ بأشهر هذه الكتب:

# كتبٌ ني رجال «صحيح البخاري»:

١ - أسامي من روى عنهم محمد بن إسماعيل البخاري من مشايخه الذين ذكرهم في جامعه الصحيح: لأبي أحمد، عبد الله بن عَدِي بن عبد الله الجُرْجَاني (المتوفى سنة ٣٦٥هـ).

يختصُّ هذا الكتابُ بشيوخ البخاري؛ الذين ذكرهم في الصحيح، وقد رتَّبهم المؤلِّفُ على حروف المعجم، وذكر أنسابَهم، وبلدانَهم، وبعضَ أخبار المشهورين منهم، ومكانتَهم في العلم.

## وهو مطبوعٌ

٢ ـ الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسّداد: لأبي نصر، أحمد بن محمد بن الحسن الكَلاَباذي (المتوفى سنة ٣٩٨هـ).

يختصُّ هذا الكتابُ برجال البخاري الذين أخرجهم في الصحيح، وهو يعنى بتمييز

الرجل، وذلك بذكر اسمه، واسم أبيه، ونسبته، كما يذكر رحلاتِه، ومن روى عنهم، ومن رووا عنه.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ التعديل والتجريح لمن روئ عنه البخاري في الصحيح: لأبي الوليد، سليمان بن خلف بن سعيد التُجيبي الباجي الأندلسي (المتوفئ سنة ٤٧٤ هـ).

رَتَّب الباجي تراجمَ هـنذا الكتاب على حروف المعجم، ووضَّح منهجه في مقدِّمته له. وهو مطبوعٌ.

#### • كتبٌ ني رجال «صحيح مطم»:

١ - رجال صحيح مسلم: لأحمد بن علي بن مَنْجُوْيَة الأصفهاني (المتوفئ سنة ٢٨).

ذكر المؤلِّفُ فيه رجالًا أوردهم الإمامُ مسلم، واحتجَّ بهم في صحيحه، وكيفية روايتهم، والرواة عنه، ورَتَّب التراجمَ على حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

#### كتب نى رجال «الصَّحِيْمَين»:

١ ـ المدخل إلى معرفة الصحيحين: للحاكم أبي عبد الله، محمد بن عبد الله النيسابوري (المتوفى سنة ٤٠٥هـ).

يتناول هذا الكتاب عِدَّة أقسام، ومنها قسمٌ هو: «تسمية من أخرجهم البخاريُّ ومسلمٌ وما انفرد به كلُّ واحدِ منهما» وبدأ بالصحابة، ثم بالصحابيّات، فلما انتهى منهم، ساق أسامي التابعين، ومن بعدهم، ثم أسامي النساء، وقسّمهم داخل كل حرفو إلى أقسام، وهي: أولاً: ما اتفق عليه البخاري، ومسلمٌ. وثانياً: ما انفرد به البخاري. ثالثاً: ما انفرد به مسلمٌ.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ الجمع بين رجال الصحيحين: لأبي الفضل، محمد بن طاهر بن علي المَقْدِسي، المعروف بـ: «ابن القَيْسَرَاني» (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ).

جمع فيه المؤلّفُ كتابي: «الهداية والإرشاد» للكلاباذي، و«رجال مسلم» لابن مَنْجُوْيَهُ باستدراك ما أغفلاه، واختصارِ ما يُستغنى عنه من التطويل. والكتاب مرتّبٌ على حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

٣ - المغني في معرفة رجال الصحيحين: إعداد الأستاذ صَفْوَت عبد الفتّاح محمود.

يقدِّم هـٰذا الكتابُ زبدةَ القول في رجال الصحيحين، حاول المؤلِّفُ أن يذكر فيه ما اشْتُهِرَ به الراوي، وما له من مناقب، وما تولاًه من مناصب بالإضافة إلىٰ تواريخ الوفاة.

وهو مطبوعٌ.

#### کتب نے رجال «سنن أبي داود»:

١ ـ تسمية شيوخ أبي داود سليمان بن الأشعث السّجِسْناني: للحافظ أبي علي،
 الحسين بن محمد بن أحمد الغَسَّاني الجَيَّاني (المتوفى سنة ٤٩٨هـ).

ذكر المؤلِّفُ في مقدَّمة هذا الكتاب أنه يتناول شيوخَ أبي داود الذين حدَّث عنهم في كتاب السنن وغير ذلك من تواليفه مرتباً على حروف المعجم، ويقصد الشيوخ المباشرين لأبي داؤد وليس جميع رجال أسانيده في كتبه.

وهو مطبوعٌ.

#### كتب ني رجال «جامع الترمذي»:

١ - رجال سُنَن التّرمذي: لأبي عبد الله، محمد بن عبد العزيز الأنصاري الدَّوْرَقِيّ.

ذكره الكَتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٠٨).

#### ● كتبٌ ني رجال «شنن النَّماني»:

١ ـ رجال سُنَن النَّسائي: لأبي عبد الله، محمد بن عبد العزيز الأنصاري الدَّوْرَقِي.
 ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة». (ص: ٢٠٨).

#### • كتبٌ في رجال «سُنَن ابن ماجَه»:

١ - المجرَّد في أسماء رجال ابن ماجه: للحافظ أبي عبد الله، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

رَتَّب فيه أسماء رجال «سنن ابن ماجه» على طبقاتهم.

وهو مخطوطٌ . (١)

#### كتب في رجال الثنن الأربعة:

١ - رجال السُّنَن الأربعة: لشهاب الدين، أبي الحسن، أحمد بن أحمد الهَكَّاري
 (المتوفئ سنة ٧٦٣ هـ).

وهو مخطوطُ<sup>(۲)</sup>.

٢ ـ رجال الشنن الأربعة: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العَسْقَلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

<sup>(</sup>١) في المكتبة الظاهرية بدمشق.

<sup>(</sup>٢) في دار الكتب المصرية بالقاهرة برقم: (٣٣م) ج: ١ قبل ٧٦٣ هـ.

ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٠٧).

# مصنّفاتٌ في رجال الكُتب السّتّة:

حين وُضعت الكتب السُّتَّة في الحديث؛ عَدَّها جهابذة المحدَّثين دواوينَ الإسلام، فعُنوا بها، وبروايتها، وتدقيقها، فألَّفوا الكتبَ المعنية بتناول الرجال الواردين في أسانيدها منذ القرن الرابع الهجري، نذكرها فيما يلي.

المعجم المشتمل على ذكر أسماء شيوخ الأثمة النّبل: للحافظ أبي القاسم، علي بن الحسن بن هبة الله، ثقة الدين، المعروف بابن عَسَاكر (المتوفى سنة ٥٧١هـ).

اقتصر فيه على شيوخ أصحاب الستة دون الرواة الآخرين، ورَتَّب الكتابَ على حروف المعجم المشرقية.

واستعمل لأصحاب الستة علامات تَدُكُ عليهم، وهي: (خ) للبخاري، و(م) لمسلم، و(د) لأبي داود، و(ت) للترمذيّ، و(ن) للنّسائيّ، و(ق) لابن ماجه.

وهو مطبوعٌ.

٢ - الكمال في أسماء الرجال: للحافظ أبي محمَّد، عبد الغني بن عبد الواحد المَقْدِسيّ الجَمَّاعيليِّ الحنبليِّ (المتوفى سنة ٢٠٠هـ).

تناول فيه رجالَ الكتب الستة، وإذا كان ابنُ عساكر أول من ألّف في شيوخ أصحاب الكتب الستة؛ فإنَّ الحافظ عبد الغني أوَّلُ من ألَّف في رواة الكتب الستة؛ حيث لم يقتصر على شيوخهم؛ بل تناول جميع الرواة المذكورين في هذه الكتب من الصحابة، والتابعين، وأتباعهم إلى شيوخ أصحاب الكتب الستة.

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر «الفهرس الشامل» الحديث: (۲/ ۱۳۰۲).

٣ ـ تهذيب الكمال في أسماء الرجال: للإمام الحافظ أبي الحجّاج، جمال الدين يوسف بن عبد الرحمن المِزّي (المتوفى سنة ٧٤٢هـ).

اقتصر كتابُ "الكمال» على رواة الكتب الستة، فاستدرك المِزِّيُّ ما فاتَ الجَمَّاعيليَّ، من رواة هذه الكتب أولاً، وهم كثرةٌ، ودَقَّق في الذين ذكرهم، فحذف بعض من هو ليس من شرطه، وهم قِلَّةٌ، ثم أضاف إلى كتابه الرواة الواردين في بعض ما اختاره من مؤلَّفات أصحاب الكتب الستة. وذكر جملةً من التراجم للتمييز، وهي تراجم تتفق مع تراجم الكتاب في الاسم، والطبقة، لكن أصحابها لم يكونوا من رجالِ أصحاب الكتب الستة.

وأضاف المِزِّيُّ إلى معظم تراجم الأصل مادة تاريخية جديدة في شيوخ صاحب الترجمة، والرواة عنه، وما قيل فيه من جَرْحٍ، أو تعديلٍ، أو توثيقٍ، وتاريخ مولده، أو وفاته.

أمًّا رموز هذا الكتاب فهي كما يلي:

(ع) للسّتة، (٤) للأربعة أصحاب السّنن، (خ) للبخاري، (م) لمسلم، (د) لأبي داود، (ت) للتّرمذي، (س) للنّسائي، (ق) لابن ماجّه، (خت) للبخاري في التعاليق، (بخ) للبخاري في الأدب المُفْرد، (ي) في جزء رفع اليدين، (عخ) خلق أفعال العباد، (ز) جزء القراءة خلف الإمام، (مق) لمسلم في مقدّمة صحيحه، (مد) لأبي داود في المراسيل، (قد) في القدر، (خد) في الناسخ والمنسوخ، (ف) في كتاب التفرّد، (صد) في فضائل الأنصار، (ل) في المسائل، (كد) في مُسْنَد مالك، (تم) للترمذي في الشمائل، (سي) للنّسائي في عمل اليوم واللّيلة، (كن) في مُسْنَد مالك، (ص) في خصائص عليّ، (عس) في مسند عليّ، (فق) لابن ماجه في التفسير.

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ تذهیب التهذیب: للحافظ أبي عبد الله، شمس الدین أحمد بن أحمد بن عثمان الذهبی (المتوفی سنة ٧٤٨هـ).

هو تذهيبٌ لكتاب «تهذيب الكمال»، وقد حافظَ فيه الذهبيُّ على ترتيب الأصل،

وأضاف ما رآه حَرِيّاً بالإضافة، وعلَّق على كثير من تراجم الأصل، من حيثُ الرواية، وضبط الأسماء والوفيات، وبعض أقوال العلماء في المترجّمين.

وهو مخطوطٌ.

٥ ـ الكاشف في معرفة مَن له روايةٌ في الكتب الستة: للحافظ الذهبي أيضاً.

اقتصر فيه الذهبي على الرواة الذين لهم رواية في الكتب الستة، وهو مقتضب من «تهذيب الكمال» وليس من «تذهيب التهذيب».

ومن مصطلحاته في هذا الكتاب: «شيخ» و «لا يُعْرَف» بدل «مجهول» والتي اصطلح على أنه إذا أطلقها فهي من قول أبي حاتم، فإن أطلق عبارة «لا يُعْرَف» فيمن تفرَّد عنه راو واحدٌ فهو يريد بها جهالة العين، وربما أراد بها جهالة الحال. ومن ألفاظه: «جُهِل» و «يُجهل».

أمّا رموزُ هذا الكتاب فهي كما يلي:

(خ) للبخاري. (م) لمسلم. (د) لأبي داود. (ت) للترمذي. (س) للنّسائي. (ق) لابن ماجه. (ع) للكتب السّتة. (٤) لأصحاب السّنن الأربعة.

وهو مطبوعٌ.

٦ - إكمال تهذيب الكمال في أسماء الرجال: للحافظ علاء الدين بن قُليج مُغُلُطاي الحنفى (المتوفى سنة ٧٦٧هـ).

هو ذَيْلٌ على كتاب الحافظ المِزّي \_ أي: "تهذيب الكمال" \_، أعاد فيه المؤلّفُ تدقيقَ جميع النصوص التي أوردها المِزّيُّ في كتابه، وتكلّم على أدنى اختلاف فيما نقله. وعُنِيَ بإيراد المزيد من التوثيق، والتجريح، واستدرك على المِزّيُّ بعضَ ما فاته من المترجّمين، وأكثر ما استدرك عليه في "التمييز".

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ نهاية السُّول في رواة الأصول: للحافظ أبي الوفاء، برهان الدين سِبط ابن العجمي
 (المتوفى سنة ١ ٨٤هـ).

أضاف فيه المؤلِّفُ إلى رواة الكتب الستة من علَّق له البخاريُّ في صحيحه، ومن هو في مقدِّمة «صحيح مسلم»، ومن هو في كتاب: «عمل اليوم والليلة» للنَّسائي، ورَمَز لمن أخرج الرواة من أصحاب الكتب الستة بالرموز المتعارف عليها.

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ تهذيب التهذيب: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفى سنة ٨٥٢هـ).

وهو اختصارٌ، وتهذيبٌ لـ: «تهذيب الكمال» للحافظ المِزِّي، ذكر فيه الحافظُ رجالَ «تهذيب الكمال» كلَّهم، ولم يحذف منهم شيئاً، بل ربما زاد فيهم من هو على شرطه، وقد ميَّز التراجم الزائدة على الأصل، واقتصر من شيوخ الراوي، ومن الراوين عنه؛ إذا كان مُكثِراً على الأشهر، والأحفظ، والمعروف.

وحذف الحافظُ ما طال به الكتابُ من الأحاديث؛ التي يخرِّجها الحافظُ المِزِّيُّ من مروياته العالية من الموافقات، والأبدال، وغير ذلك من أنواع العُلُوِّ. واقتصر على ما يفيد الجرح، والتعديل خاصّة، وحذف ما لا يَدُلُّ على توثيق، أو تجريح، وأضاف نقولاً كثيرةً في الحكم على الراوي.

ميَّز الحافظُ إضافاته على الترجَمة أو تصحيحاته بلفظة: «قلتُ».

وهو مطبوعٌ.

٩ \_ تقريب التهذيب: للحافظ ابن حجر أيضاً.

وهو كتابٌ مختصرٌ جداً، اختصر فيه الحافظُ كتابَه «تهذيب التهذيب» في نحو سُدُسِ حجمه.

وفيه من الفوائد ما لا يوجد في أَصْلَيْه: «تهذيب التهذيب» و«تهذيب الكمال»، تكلَّم فيه على كثيرين جرحاً، وتعديلاً، سكت عنهم في «التهذيب» لا سيما في قسم: الآباء والأبناء.

والكتابُ جيَّدٌ مفيدٌ كافي لطلبة العلم المبتدئين في الفنِّ لاسيما في موضوع الحُكم على الشخص من حيث الجرح، والتعديل، فإنه يعطى المراجعَ عُصَارَةَ الأقوال فيه.

وهو مطبوعٌ.

١٠ - خُلاصة تذهيب تهذيب الكمال في أسماء الرجال: للعلامة صفي الدين أحمد بن عبد الله الخَزْرَجي (المتوفى سنة ٩٢٣هـ).

هو مختصر «تذهيب التهذيب» للحافظ الذهبي، ذكر فيه المؤلِّفُ أشهرَ شيوخ الراوي، وتلاميذه، ونقل كلمات علماء الجرح، والتعديل في الراوي بألفاظهم، وذكر في كثيرٍ من التراجم بيان عدد الأحاديث التي رووها، وبَيِّن ما أخرج للراوي في الكتب الستة، أو أحدها احتجاجاً، أو متابعةً، أو استشهاداً، أو استقلالاً، أو مقروناً بغيره.

وذكر رموزَ كتب الحديث في المقدِّمة، وعددُها (٢٧) رمزاً، وهي الرموزُ التي ذكرها الحافظُ المِزِّي، ثم الذهبيُّ في تذهيبه، لكنه زاد عليها رمزاً آخر، وهو كلمة «تمييز» (١)، وتذكر مع الراوي الذي ليس له روايةٌ في المصنَّفات المترجَم لرواتها في هذا الكتاب.

وقسَّم الكتابَ إلى قمسين، الأول، خصَّصه لتراجم الرجال، والثاني، خصَّصه لتراجم النِّساء.

وهو مطبوعٌ.

## كتب ني رجال «الموطّا»:

١ ـ إسعاف المبطأ برجال الموطّأ: للحافظ أبي الفضل، جلال الدين بن أبي بكر السيوطى (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

<sup>(</sup>۱) المراد به: حيث يتفق اسمُ راويين، واسمُ أبيهما، وكان أحدُهما من رجال الكتب التي ترجم لرواتها في هـُـذا الكتاب، والآخرُ ليس كذلك؛ فذكره للتمييز بينهما.

أفرد السيوطيُّ هاذا الكتابَ لترجمة كلِّ من ذكرهم الإمامُ مالك رحمه الله تعالى في أسانيده في كتابه «الموطأ». جاءت تراجمُ الكتاب موجَزة اقتصر فيها السيوطيُّ على ما يهمُّ المحدِّثَ معرفته من ترجمة الراوي، وما حكم عليه أهلُ الجرح والتعديل، ثم بيان تاريخ وفاته مقدّماً القول الأرجح في ذلك إن كان هناك خلافٌ في تحديده دون أن يهمل بقية الأقوال، كما يذكر سِنَّه عند وفاته.

وهو مطبوعٌ.

# • مصنَّفاتُ في رجال الكتب العشرة:

١- التذكرة برجال العَشَرة: لمحمد بن علي بن حمزة الحسيني الدِّمشقي (المتوفى سنة ٧٦٥هـ).

يشتمل هذا الكتابُ على تراجم رواة عشرة من كتب السُّنة، وهي الكتبُ السُّتَة التي هي موضوعُ كتاب «تهذيب الكمال» للمِزِّي. بالإضافة إلى أربعة كتب لأصحاب أثمّة المذاهب الأربعة وهي: «الموطّأ» و«مُسْنَد الشافعي» و«مسند أحمد» و«المسند الذي خرَّجه الحسينُ ابن محمد بن خُسْرو من حديث أبي حنيفة».

ورَمَز لمالكِ (ك)، وللشافعيِّ (فع)، ولأبي حنيفة (فه)، ولأحمد (أ)، ولمن أخرج له عبدُ الله بن أحمد عن غير أبيه (عب)، وترك رموزَ السَّتّة على حالها، كما رَمَزَ لها المِزِّيُّ.

وهو مطبوعٌ.

#### مصنّفاتٌ في رجال كتب الأنهة الأربعة:

١ ـ تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأثمة الأربعة: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين،
 على بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفي سنة ٨٥٢هـ).

أفرده الحافظُ للرِّجال الموجودين في المصنَّفات الحديثية المشهورة التي لأصحاب

المذاهب الأربعة، ممن لم يُترجِم لهم المِزِّيُّ في تهذيبه.

وقد اطَّلع مؤلِّفه على كتاب «التذكرة» للحسيني، واستفاد منه، والتقط منه تراجم الرجال الذين لم يُترجم لهم المِزِّيُّ في تهذيبه. لكنّه تعقَّبه في بعض أوهام، وزاد عليه تراجم كثيرة.

ورموزه كرمز الكتب السابقة.

وهومطبوعٌ.

#### • كتبُ في رجال «محند الإمام أحمد»:

١ ـ الإكمال في ذِكر مَن له روايةٌ في مسند الإمام أحمد ممَّن ليس في تهذيب الكمال:
 لشمس الدين، أبي المحاسن، محمد بن علي الحسيني (المتوفئ سنة ٧٦٥ هـ).

ترجم فيه رجال «مسند أحمد».

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ تعریف الأوحد بأوهام مَن جَمَع رجال المسند: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

وهو مخطوطٌ(١).

#### كتب في رجال «مسند الإمام أبي هنيفة»:

١ ـ الإشارة بمعرفة رواة الآثار (لمحمد بن الحسن الشَّيْبَاني): للحافظ أبي الفضل،
 شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العَسْقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (۱/ ۳۸۰).

## ♦ كتبٌ ني رجال «معاني الآثار» للإمام الطَّحاوي:

١ مغاني الأخيار في رجال «معاني الآثار»: للمحدّث بدر الدّين أبي محمد
 محمود بن أحمد العَيْني (المتوفئ سنة ٨٥٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ الإيشار في رجال معاني الآثار: للحافظ قاسم بن قُطلُوبغا (المتوفئ سنة ٨٧٩هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢١٠).

٣ ـ كشف الأستار عن رجال معاني الآثار: للشيخ أبي التُّراب رشيد الله السَّنْدي.

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ الحاوي لرجال الطّحاوي: للشيخ حبيب الرحمان الأعظمي (المتوفئ سنة ١٤١٢هـ).

تناول فيه المؤلِّفُ رجالَ «معاني الآثار» ورَتَّب تراجمَهم على حروف المعجم على نمطِ: «تقريب التهذيب» لابن حجر.

وهو مخطوطٌ(١).

## (٥) كتب السؤالات:

وهي كتبٌ جمع فيها مؤلِّفوها أستلتَهم لأحدِ أثمَّة الجرح والتعديل عن بعض المحدِّثين، وإجوبتَهم عنها.

تكشف هلذه السؤالاتُ عن أحوال الكثير من الرواة: صفاتهم، مروياتهم، شيوخهم،

<sup>(</sup>۱) وقد حقَّقه لفيفٌ من الطلاَّب من جامعة أم درمان (فرع دمشق)، بإشراف أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عتر، عام ١٤٢٧ هـ ـ ٢٠٠٦ م.

وغير ذلك \_ مما قد لا نجده في كتب علم الرجال الأخرى، وهذه أهَمُّ الكُتب من هذا النوع، التي وقفتُ عليها.

١ ـ سُؤالات ابن الجنيد لأبي زكريا يحيى بن مَعِين: لأبي اسحاق، إبراهيم بن عبد الله ابن الجُنيد الخُتَّلى (المتوفى سنة ٢٦٠هـ).

لقد اشتملت هذه السُّؤالاتُ على مادةِ علميةِ مختلفةِ، تناولت أحوالَ الرجال وما يتعلَّق بهم، أو المقارنة بينهم، كما تطرَّقت إلى الحُكم على بعض الأحاديث، والكلام على عِلَلها، وما يتعلَّق بأحوال الرجال، والحكم عليهم.

وهي مطبوعةٌ .

٢ ـ سُؤالات الدَّارمي لابن مَعِين: للحافظ الإمام أبي سعيد، عثمان بن سعيد بن خالد السِّجِسْتاني (المتوفى سنة ٢٨٠هـ).

المادة التي يُوردها صاحبُ السؤالات في هـٰذا الكتاب، هي محدَّدةٌ، ومختصرةٌ، وقاصرُهُ على الجرح والتعديل، ولا تتطرَّق إلى تفصيلاتٍ أخرى إلا في بعض الأحيان.

وهي مطبوعةٌ .

٣ ـ العِلَل ومعرفة الرجال: للإمام أبي عبد الله، أحمد بن محمَّد بن حَنْبَل الشَّيْبَاني
 (المتوفى سنة ٢٤١هـ).

يحتوي هذا الكتاب على مسموعات، وسؤالات عبد الله عن أبيه، وغيره حول الجرح والتعديل وعلل الحديث.

وهي مطبوعةٌ.

٤ ـ سُؤالات أبي بكر الأثرَم أبا عبد الله أحمد بن حنبل: للإمام أحمد بن محمد بن هانئ الطَّائي، المعروف بأبي بكر الأثرم (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ).

وهي مطبوعةٌ.

٥ ـ سؤالات محمد بن عثمان بن أبي شُيبة لعليِّ بن المَدِيني في الجرح والتعديل:

للإمام محمد بن عثمان بن محمد بن أبي شَيْبَة العَبْسي (المتوفي سنة ٢٩٧ هـ).

وهي رسالةٌ صغيرةُ الحجم، ومع ذلك فإنها عظيمةُ الفائدة، كما أنَّ هذه السُّؤالات قد شملت عدداً كبيراً من رجال الكتب السِّتَّة.

وهي مطبوعةٌ.

٦ ـ سؤالات أبي داود السِّجِسْتاني للإمام أحمد: للإمام الحافظ أبي داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق الأزدي السِّجِسْتاني (المتوفى سنة ٢٧٥هـ).

حَوَى هذا الكتابُ مادةً غنيةً في جرح الرُّواة وتعديلهم، بل كاد لا يخرج بمضمونه عن هذا الجانب النقدي من علم الرِّجال.

وهي مطبوعةٌ.

٧ ـ سُؤالات التِّرمذي للبخاري: للإمام الحافظ أبي عيسى، محمد بن عيسى بن سَوْرَة ابن موسى التَّرْمِذِي (المتوفى سنة ٢٧٩هـ).

التزم المؤلِّفُ في هذا الكتاب بما يقول فيه الترمذيُّ: «سألتُ» و «ذكرتُ». وهذا ما ينطبق عليه عنوان الكتاب، ويَدُلُّ عليه.

وهي مطبوعةٌ.

٨ ـ سُؤالات البَرْذَعِي لأبي زُرْعَة الرَّازي: للإمام أبي عثمان، سعيد بن عمرو بن عمَّار الأزدي البَرْذَعي (المتوفى سنة ٢٩٢ هـ).

تتميَّز هذه الأجوبةُ بمعلوماتِ دقيقةِ عن بعض المحدِّثين، والعلماء، وتكشف عن بعض الجوانب العلمية أيضاً في حياة عددٍ من الرُّواة، وسبب تجريح طائفةِ منهم، ولقاء أبي زُرْعَة، أو البرذعي ببعضهم.

وهي مطبوعةٌ .

٩ \_ سؤالات أبي عُبيد الآجُرِّي أبا داود السِّحِسْتاني في الجرح والتعديل: للإمام أبي عُبيد، محمد بن علي الآجُرِّي (المتوفى في أوائل القرن الرابع الهجري).

يُعَدُّ هذا الكتاب واحداً من الكتب القديمة، التي تكلَّمت في الرجال، مما جعله أصلاً يُعْتَمد عليه.

ومما يزيد في هذا الكتابِ تلك المقارناتُ الكثيرةُ بين الرجال فيه؛ سواء كانت تلك المقارنات بين مَن هم من مرتبة واحدة، كأن يكونوا ثقات مثلاً، أو ضعفاء، أو غير ذلك مما يلزم عند التعارض، والترجيح.

وهي مطبوعةٌ.

١٠ ـ سُؤالات أبي عبد الله ابن بُكَيْر للدَّارَقُطني: للحافظ أبي عبد الله الحسين بن أحمد بن عبد الله بن بُكَيْر البغدادي الصَّيْرَفي (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ).

وهي مطبوعةٌ.

١١ ـ سؤالات البَرْقاني للدَّارقُطْني في الجرح والتعديل: للإمام الحافظ أبي بكر، أحمد بن أحمد بن غالب الخُوَارِزْمي، ثم البَرْقاني (المتوفى سنة ٤٢٥هـ).

أخرج البرقانيُّ من خلال هذه السُّؤالات آراءَ الإمام الدَّارقطني، وأفكاره في الجرح، والتعديل، وعِلَل الحديث.

وهي مطبوعةٌ.

17 \_ سؤالات الحاكم الدَّارَقُطْنِيّ في الجرح والتعديل: للإمام أبي عبد الله، محمد بن عبد الله بن محمد حَمْدُوْيَه، بن نُعَيم بن البَيِّع، الحاكم النَّيسابوري (المتوفئ سنة ٤٠٥هـ).

لهانده السؤالات أهمية عظيمة ، فقد اهتم بها الحفّاظ ، والنقّادُ الذين جاءوا بعد الدارقطني، واقتبسوا منها الكثير، واعتمدوها كأصل، ومصدرٍ من مصادر مؤلّفاتهم في الجرح، والتعديل.

وهي مطبوعةً.

17 \_ سُؤالات حَمْزَة بن يوسف السَّهْمي للدَّارقُطْني وغيره من المشايخ في الجرح، والتعديل: للإمام أبي القاسم، حمزة بن يوسف بن إبراهيم السَّهْمي القرشي الجُرجاني (المتوفئ سنة ٤٢٧ هـ).

تُعتبر سؤالات السهمي من أهمِّ كتب الجرح، والتعديل، إذ أنها وُجَّهت إلى عددٍ من كبار النقاد، كما أنها شملت رجالاً من بلدانِ وأقطارِ مختلفة، بلغت تلك السؤالاتُ (٢٤٦) سؤالاً وُجِّه للدارقطني.

وقد تضمَّنت أجوبةُ الدارقطني عن تلك السؤالات عموماً التعريف برجال الحديث، وبيان أحوالهم جرحاً، وتعديلاً، والمصنَّفات التي رَوَوْها، وبيان أوهامهم في بعض رواياتهم.

وهي مطبوعةٌ.

١٤ ـ سؤالات مسعُود بن عَليّ السِّجْزِيِّ (المتوفى سنة ٤٣٨ هـ) مع أسئلة البغداديّين
 عن أحوال الرواة للحاكم النّيسابورى:

تبدأ هذه السُّؤالاتُ في الجواب عن أسئلةِ البغداديِّين، والتي بلغت (٢٩) سؤالاً. ثُمَّ ابتدأ مسعودُ بن عليِّ السِّجزي يسأل الحاكم، واستمرَّت سؤالاتُ السِّجْزيِّ حتَّى نهاية السُّؤالات، وسؤالاتُ السِّجزيِّ لم تُرتَّب على نظام مُعَيَّن. فكلَّما خَطَرَ له سؤالٌ يسأل عنه. وهكذا. وأحياناً لا يكون مسعود هو السَّائل، وإنَّما يسمع الحاكم يقولُ قولاً، فيكتبه عنه.

وهي مطبوعةٌ.

10 ـ سؤالاتُ الحافظ السُّلَفي لخَمِيْس الحَوْزي (المتوفى سنة ١٥هـ) عن جماعةٍ من أهل واسط: للحافظ أحمد بن محمد بن سِلَفَة ، صدر الدِّين أبي طاهر السُّلَفي (المتوفى سنة ٥٧٦هـ).

لم تُرَتَّب تراجم هذه السؤالات وفق ترتيبٍ مُعيَّنٍ.

وهي مطبوعةٌ.

(٦) \_ كُتب الجرح والتعديل المخصَّصة بمكانٍ مُعيَّنٍ:

ظَهَر في النَّصف الثاني من القرن الثالث الاهتمامُ بالتصنيف في رجال المدينة

الواحدة، ومن الطبيعي أن يكون المصنّفُ في رجال المدينة من سُكّانها أنفسهم، ولا شكّ : أنَّ العالم من أبناء المدينة يكون ذا معرفة برجالها؛ لاختلاطه بالمعاصرين له، ونقله عن تلاميذ الذين سَبَقوه منهم، وهذا يجعله قادراً على التعريف برجال الحديث في بلده أكثر من غيره، لذلك فإنَّ التواريخ المحلِّية غالباً ما تكون أدَقَّ في معلوماتها عن علماء البلدة من المصنقات الشاملة في الرجال، وقد اعتبر التعرّف على شيوخ البلدة، ورواياتهم من أول ما تجب معرفته على طالب الحديث في ذلك البلد(1).

أعرِّف فيما يلي أهمَّ كتب الجرح والتعديل المخصَّصة بمكانٍ مُعَيَّنٍ.

١ ـ تاريخُ واسط: للحافظ أبي الحسن، أبي أَسْلَم بن سَهْل بن أسلم بن حبيب الرَّزَّاز الواسِطى، المعروف بـ: «بَحْشَل» (المتوفئ سنة ٢٩٢هـ).

ذكرفيه المؤلِّفُ من قَدِمَ إلى واسطِ من الصحابة قبل بنائها، وبعده، ثم يذكر من روى عن الصحابة من أهلها، وقد قَسَّم الرواة الواسطيين إلى أربعة قرون معتبراً الصحابة الذين دخلوها، والتابعين من أهلها أهل القرن الأول، وأتباع التابعين أهل القرن الثاني، ثم مَن بعدهم إلى طبقة شيوخه أهل القرن الرابع.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ مختصر طبقات علماء إفريقية وتُونس: لأبي العرب، محمد بن أحمد بن تميم القَيْرَوَاني (المتوفى سنة ٣٣٣هـ).

عمل هذا المختصر أبو عمر أحمد بن محمد المعافري الطَّلَمنكي (المتوفى سنة عمل هذا العرب هذا الكتاب ببيان ماوَرَد في فضائل إفريقية من أحاديث وآثار، ثم يسوق أخبارَ (عُقْبَة بن نافع) فاتحها، ثم يذكر من دَخَلها من الصحابة، والتابعين موضّحاً: أنه سيرتّبهم على الطبقات، وبدأ بذكر من اشترك بفتحها من الصحابة، وساق أسماء من دخلها منهم مجرّدة، ثم انتقل إلى التابعين؛ وقد جعلهم ثلاث طبقات، وفي الغالب جرّد أسماءهم فقط، ثم ذكر أتباع التابعين.

<sup>(</sup>١) انظر: «بحوث في تاريخ السنة المشرَّفة» ص: ١٤٢.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ مشاهير علماء الأمصار: للإمام أبي حاتم، محمد بن حِبَّان التَّميمي البُسْتي (المتوفئ سنة ٣٥٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ تاريخ الرُّقَة ومَن نَزَل بها من أصحاب رسول الله على والتابعين والفقهاء والمحدِّثين: لأبي علي، محمَّد بن سعيد بن عبد الرحمن القُشَيْري (المتوفى سنة ٣٣٤هـ).

ذَكَر في بدايته خبرَ فتح (عياض بن غنم) للرُّقَّة، ثم ذكر من نَزَل الرُّقَّةَ من الصحابة ثم من التابعين ثم من بعدهم.

وهو مطبوعٌ.

طبقات المحدِّثين بإصبهان والواردين عليها: لأبي الشيخ، ابن عبد الله بن محمد ابن جعفر بن حَيَّان الإصبهاني الأنصاري (المتوفى سنة ٣٦٩هـ).

ذَكر فيه من قَدِمَ إصبهان من الصحابة، والتابعين، ومن تلاهم؛ حتى ذكر معاصريه مع الحديث الذي يتفرَّد به واحدٌ منهم ولا يرويه غيره بذلك الإسناد. وقد جعلهم إحدى عشرة طبقة، ولكنه لم يذكر سوى عشر طبقات، أولها: الصحابة.

وهو مطبوعٌ .

٦ ـ تاريخ دَارَيًا: لأبي عبد الله، عبد الجبّار بن عبد الله الخَوْلاني الدَّارَاني (المتوفى سنة ٣٧٠هـ).

تَرْجَم فيه لسبعة وأربعين محدِّثاً من أهل داريًا من الصحابة، والتابعين، وتابعي التابعين، وأدمانهم.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ تاريخ نَيْسَابور: لأبي عبد الله، محمد بن عبد الله الحاكم النَّيْسَابُوْري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

وَصَل إلينا مختصرٌ له فقط، فقد اختصره أحمدُ بن محمد بن الحسن بن أحمد المعروف بالخليفة النَّيسابوري، ذكر فيه مَن نَزَلها من الصحابة، ثم التابعين، ثم الأتباع مِمّن وَرَدها، أو سكنها، أو حَدَّث بها، ثم من بعدهم من علماء نيسابور، وقد رَتَّبه على الطبقات؛ حيثُ جعلهم سِتَّ طبقات.

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ تاريخ علماء مصر: أو «الذَّيْلُ على تاريخ ابن يونس المصري»: لأبي القاسم يحيى ابن علي الحَضْرَمي المعروف بـ: «ابن الطَّحَّان» (المتوفى سنة ٢٦٦هـ).

وهو ذيلٌ على «تاريخ مصر» لأبي سعيد بن يونس، لكنه استدرك عليه بعض ما فاته من تراجم الصّحابة الواردين إلى مصر.

وهو مطبوعٌ.

٩ ـ تاريخ جُرْجَان: أو «معرفة علماء جُرْجَان»: لأبي القاسم، حمزة بن يوسف بن إبراهيم السَّهْمي (المتوفى سنة ٥٢٨هـ).

ذكر فيه مَن دَخَل جُرْجَانَ من الصحابة، ومن التابعين، ثم بدأ بالتراجم مرتّبةً على حروف المعجم بحسب أول حرف من الاسم فقط.

وهو مطبوعٌ.

١٠ ـ ذِكر أخبار أصبهان: لأبي نُعَيْم، أحمد بن عبد الله الأصبهاني (المتوفى سنة ٢٥هـ).

ذكر فيه تراجمَ من دَخَل أصبهان من الصحابة، ثم ذكر التابعين، وأتباعهم فيها.

وهو مطبوعٌ.

۱۱ ـ تاريخ بغداد: للحافظ أحمد بن علي، المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفى سنة ٤٦٣هـ).

خصَّ الخطيبُ في كتابه هذا المحدِّثين بمعظم تراجمه، والخطيبُ محدَّثٌ أوَّلاً،

وللحديث النصيبُ الأوفى في ثقافته، واهتمامُه بالحديث فاق بقيةَ الموضوعات، فمن الطبيعي أن يمنح ثقته لأهل فنه، وعلمه المحدِّثين.

وهو مطبوعٌ.

١٢ ـ التدوين في أخبار قَزْوِين: لعبد الكريم بن محمد الرَّافعي القَزْويني (المتوفى سنة ٥٦٢ هـ).

ذكر فيه المؤلِّفُ مَن وَرَد قَزْوِيْنَ من الصحابة، والتابعين رضي الله عنهم، ثم اندفع في تسمية مَن بعدهم. أمَّا منهجُه في التراجم؛ فهو يذكر اسمَ المترجَم له، وشيوخَه، ويهتم بذكر تاريخ مولده، ووفاته؛ وللكن ليس في جميع التراجم.

وهو مطبوعٌ.

١٣ ـ تاريخ مدينة دمشق: للحافظ أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله ثقة الدين المعروف بـ: «ابن عَسَاكِر» (المتوفى سنة ٧١هـ).

خَصَّص ابنُ عساكر المجلَّدَ الأول بفضائل الشام، والمجلَّدَ الثاني بسيرة النبي ﷺ، ثم ترجمَ للخلفاء الراشدين ـ رضي الله عنهم ـ ولمن كان حولهم، ومعهم تراجمَ طويلةً مستوفاةً.

ورَتَّب الكتابَ على حروف الهجاء، وبدأ بمن اسمه (أحمَد) قبل من كان اسمه (إبراهيم)، واعتبر الحروف في أسماء آبائهم وأجدادهم، وأردف ذلك بمن عُرف بكنيته؛ ولم يقف على حقيقة تسميته، ثم بمن ذُكر بنسبته، وبمن لم يُسَمَّ في روايته، وأتبعهم بذكر النسوة، والإماء، والشواعر.

وهو مطبوعٌ.



رَفَّحُ معبس (الرَّعِمِ) (الفِخِسَّيَ (السِكتِي (افتِرُ) (الفِزوف مِسِي www.moswarat.com



# ٣ ـ معرفة الصَّحَابة

# تعريف «الصحابة» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الصَّحابَةُ) جمعُ: صحابيٌ، وهو مأخوذٌ من الصُّحْبَة ـ بضَمِّ الصَّاد المُهْمَلة ـ ويقال: صاحَبَهُ، أي: عاشَرَه، والصاحبُ: المُعاشِرُ، وكلُّ ما لازَمَ شيئاً فقد استصحبه (١٠).

والأصلُ في هذا الإطلاقُ: لمن حَصَل له رؤيةٌ، ومُجالسَةٌ (٢).

قال أبو بكر الباقِلاني: «لا خلاف بين أهل اللغة: أنَّ (الصحابيَّ) مشتقٌ من الصحبة، وأنَّه ليس بمشتقٌ من قدرٍ منها مخصوصٌ، بل هو جارٍ على كلِّ من صَحِبَ غيرَه، قليلاً \_كان \_ أو كثيراً، يقال: صَحِبْتُ فلاناً حَوْلاً، ودَهْرَاً، وسَنَةً، وشهراً، ويوماً، وساعةً، قال: وذلك يُوجِب في حكم اللغة إجراءها على من صَحِبَ النبيَّ عَلَيْ ساعةً من نهارٍ، هذا هو الأصلُ في اشتقاق الاسم (٣).

واصطلاحاً: هو من لَقِيَ النبيَّ ﷺ مؤمناً به، وماتَ على الإسلام، ولو تَخَلَّلَتْ رِدَّةٌ في الأَصَحِّ (٤٠).

هذا هو المُعْتَمَدُ في تعريف الصحابيّ عند جُمهور المحدِّثين، وهناك تعريفاتٌ أخرى ضعيفةٌ شاذَّةٌ.

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط».

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير.

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٥١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «شرح النخبة» ص: ١١١، و «علوم الحديث» ص: ٢٩٤.

# أدلَّةُ عدالة الصحابة من الكتاب والسُّنَّة والإجماع:

أوّلاً: من الكتاب:

قال تعالى في سورة (الفتح): ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالْدِينَ مَعَهُ وَالْدِينَ مَعَهُ وَالْدِينَ مَعَهُ وَالْدِينَ مَعَهُ وَالْدَيْنَ مَعَهُ وَالْدَيْنَ مَعَهُ وَالْدَيْنَ مَعَهُ وَاللَّهُ مَلَى الْكُفّارِ وَمَا لَهُ مَنْ اللّهِ وَرِضَوانًا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِ مِنْ أَثْرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَئَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي التَّوْرِئَةُ وَمَثَلُهُمْ فِي اللّهُ الْإِنْجِيلِ كَرَرْجٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَآسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ مَعْجِبُ الزَّرَاعَ لِيغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَقْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾.

وقال تعالى في سورة (التوبة): ﴿ وَالسَّيِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَالَّذِينَ الْتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدَ لَمُمُّ جَنَّتِ تَجْسَرِى تَعْتَهَـا ٱلْأَنْهَـُـرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدُأُ ذَلِكَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ .

وقال تعالى في سورة (الأنفال): ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُواْ أَوْلَنَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمْتُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴾.

وقال تعالى في سورة (الحشر): ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِمْ وَأَمَوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِنَ اللَّهِ وَرِضَوْنَا وَيَنصُرُونَ ٱللّهَ وَرَسُولُهُمُّ أُولَئِكَ هُمُ الصَّلَاقُونَ هَيْ وَٱللّذِينَ نَبُوّهُ و الدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُجِبُونَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً يَمَّا أُوتُواْ وَيُوقِدُونَ عَلَى ٱلْشُعِيمِمْ وَلَوْ كَانَ مِن مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً يَمَّا أُوتُواْ وَيُوقِدُونَ عَلَى ٱلْفُيسِمِمْ وَلَوْ كَانَ مِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَّ نَقْسِهِ عَقَولُولِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَاللّهِ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ مَنَا أَعْفِرَ لَكَ وَهُو اللّهُ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَقْسِهِ عَقُولُولِكَ هُمُ ٱلمُقْلِحُونَ فَلَوْمِنَا غِلَا لِلّهِينَ ءَامَنُواْ رَبّنَا آلِيَا فَي وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُومِنَا غِلَا لِللّهِ مَن يُولَ اللّهِ مِن مَا عَلَى مُن وَلا تَجْعَلَ فِي قُلُومِنَا غِلَا لِللّهِ مَن أَولَا لَا يَعْلَى وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُومِنَا غِلَا لِللّهِ مَن أَن وَلَا اللّهِ مِنْ اللّهُ وَلَا عَبْعَلَ فِي قُلُومِنَا غِلَا لِللّهِ مِن أَنْ اللّهُ وَلَا عَلَى مَا مُنُواْ رَبّنَا آلِينَا اللّهُ مِن أَولُولُونَا إِلْهُ إِلَيْهُمُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُومِنَا غِلَا لِللّهِ مَا اللّهُ وَلَا عَلَى مَا عَلَولُولَ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ لَهُ اللّهُ الْمِلْولُولُ اللّهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقال تعالى في سورة (الفتح): ﴿ ﴿ لَقَدْ رَضِى اللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ نَعَلِمَ مَا فِى قُالُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَنْحًا قَرِيبًا﴾.

ثانباً: أدِلَّةُ عدالة الصحابة من السُّنَّةِ:

في صحاح السُّنَّة أحاديثُ كثيرةٌ تشهد بفضل الصحابة جملةً، وآحاداً، وفي أكثر الكتب ك: «صحيح البخاري» و«صحيح مسلمٍ» و«السُّنن الأربعة» وغيرها أبوابٌ خاصَّةٌ في فضل الصحابة.

فمِن ذلك:

عن أبي هُريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تَسُبُّوا أَصْحَابي، فوَالَّذي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَباً ما أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهمْ، ولا نَصِيفَهُ! »(١).

وعن عبد الله بن مُعَفَّلٍ ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «الله الله في أَصْحَابِي! لا تَتَّخِذُوْهُمْ غَرَضاً بَعْدِي، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ؛ فَبِحُبِّي أَحَبَّهُمْ، ومَنْ أَبْعَضَهُمْ؛ فَبِبُغْضِي أَحْبَهُمْ، ومَنْ آذَاهُمْ؛ فَقَدْ آذَى اللهَ، ومَنْ آذَاهُمْ؛ يُوشِكُ أَنْ يَأْخُذَهُ (٢).

وعن أبي بُرْدَةَ عن أبيه \_ رضي الله عنهما \_ قال: صَلَّيْنَا الْمَغْرِبَ مِعَ رسُولِ اللهِ عَلَيْنَا، ثُمَّ قُلْنَا: لَوْ جَلَسْنَا، فَخَرَجَ عَلَيْنَا، فقال: «ما زِلْتُمْ قُلْنَا: لَوْ جَلَسْنَا، فَخَرَجَ عَلَيْنَا، فقال: «ما زِلْتُمْ هَاهُنَا؟!»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله! صَلَّيْنَا مَعَكَ الْمَغْرِبَ، ثُمَّ قُلْنَا: نَجْلِسُ؛ حَتَّى نُصَلِّيَ مَعَكَ الْمِفْرِبَ، ثُمَّ قُلْنَا: نَجْلِسُ؛ حَتَّى نُصَلِّيَ مَعَكَ الْمِفْرِبَ، ثُمَّ قُلْنَا: نَجْلِسُ؛ حَتَّى نُصَلِّيَ مَعَكَ الْمِشَاءَ.

قال: «أَحْسَنْتُمْ» أَوْ: «أَصَبْتُمْ».

قال: فَرَفَعَ رأْسَهُ إلى السَّمَاءِ وكان كثيراً مِمَّا يَرْفَعُ رأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ فقال: «النُّجُوْمُ أَمَنَةٌ للسَّمَاءِ، فإذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ؛ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوْعَدُ، وأَنَا أَمَنَةٌ لأَصْحَابِي، فَإِذَا ذَهَبْتُ؛ أَتَى أَمَنَةٌ لأُمَّتِي، فإذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي؛ أَتَى أُمَّتِي مَا يُوْعَدُونَ» مَا يُوْعَدُونَ، وأَصْحَابِي أَمَنَةٌ لأُمَّتِي، فإذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي؛ أَتَى أُمَّتِي مَا يُوْعَدُونَ» (٣).

# ثالثاً: أدلَّةُ عدالة الصحابة من الإجماع:

وفيه عِدَّةُ أمورٍ:

أولاً: أجمعت الأمةُ الإسلاميةُ على عدالة الصحابة، رضوان الله عليهم جميعاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: الفضائل، برقم: (١٩٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب: المناقب، باب: في من سب أصحاب النبي على الله ، برقم: (٣٨٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في: فضائل الصحابة، برقم: (٢٥٣١).

ثانياً: خالفت بعضُ الفِرَقِ الضَّالَةِ هذا الإجماعَ كالباطنية، والخوارج، ولا يعتد بخلافهم، فلا عبرةَ به.

ثالثاً: ما حَدَث بينهم من خلاف كان مبنياً على الاجتهاد، والمجتهدُ المُصِيبُ له أجرانِ، والمُجتهدُ المُخطئ له أجرٌ.

وأهلُ السُّنَّةِ يرون: أنَّ علياً ـ رضي الله عنه ـ مجتهدٌ مُصِيبٌ، وأنَّ معاوية رضي الله عنه مجتهدٌ مخطِئ .

رابعاً: أنَّ الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ قد اجتمعتْ كَلِمَتُهم في عام الجماعة، حين تنازل الحسنُ بن على \_ رضي الله عنهما \_ لمعاوية، رضي الله عنه.

خامساً: لا يجوز لمسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمَّداً رسول الله ﷺ أن يَسُبَّ أصحابَ رسول الله ﷺ وليتذكَّر، جهادَهم وصَبْرَهم، وتضحيتهم.

قال أبو زُرْعَةَ الرَّازي، رحمه الله تعالى:

"إذا رأيتَ الرجلَ ينتقص أحداً من أصحاب النبيِّ عَلَيْهُ فاعْلَمْ: أنه زِنْدِيْقٌ، وذلك: أنَّ الرسول حَقَّ، والقرآن حَقَّ، وما جاء به حَقَّ، وإنما أدَّى ذلك كُلَّه إلينا الصحابة، رضوان الله عليهم، وهؤلاء الزنادقة يريدون أن يجرحوا شهو كنا ليبطلوا الكتاب، والسُّنَّة، فالجَرْحُ بهم أولى»(١).

والصَّحابةُ الأَجِلَّةُ، البُدُورُ الأَدِلَّةُ، هم مُقْتَدانا في الدِّين بعدَ الأنبياء، عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ، فعلينا الاقتداءُ بهم، والتوقيرُ لهم، والاستمساكُ بهَدْيهم، قال الصحابيُ الجليلُ عبدُ الله بن مسعود\_رضي الله عنه \_:

«من كان منكم مُتأسِّياً؛ فلْيتأَسَّ بأصحابِ محمَّدٍ ﷺ، فإنهم كانوا أبَرَّ هذه الأمَّةِ قُلوباً، وأعمَقَها عِلماً، وأقلَها تكلُّفاً، وأقومَها هَدْياً، وأحسنَها حالاً، قَوْمٌ اختارَهم الله لِصُحبةِ نبيِّهِ ﷺ، وإقامةِ دينهِ، فاعْرِفوا لهم فَضْلَهم، واتَّبِعُوهم في آثارِهم، وتمسَّكوا بما استطعتم

الكفاية: ص: ۲۰.

من أخلاقِهِم، وسِيَرِهم، فإنَّهم كانوا على الهَدْي المستقيم»(١١).

وقد أشار الإمامُ ابنُ حَزْم (المتوفئ سنة ٤٥٦ هـ) إلى تعريف الصحابي، وفضلِ الصحابة، وما يجبُ علينا حِيالَهم بأوجز عبارةٍ، فقال رحمه الله تعالى:

«فأمًّا الصحابةُ ـ رضي الله عنهم ـ فهم كلُّ من جالَسَ النبيَّ ﷺ ولو ساعةً، وسَمِعَ منه ولو كلمةً، فما فوقها، أو شاهدَ منه ـ عليه السَّلامُ ـ أمراً يَعِيه، ولم يكن من المنافقين، الذين اتَّصَل نِفَاقُهم، واشتَهَر؛ حتى ماتوا على ذلك.

وكُلُهم عَدْلٌ إِمامٌ فاضلٌ رِضاً، فَرْضٌ علينا توقيرُهم، وتعظيمُهم، وأن نستغفرَ لهم، ونُحِبَّهم. وتَمْرَةٌ يتصدَّقُ بها أحدُهم أفضَلُ من صدقة أَحَدِنا بما يَملِك، وجَلسةٌ من الواحِدِ منهم مع النبي عَلَيُّ أفضَلُ من عبادة أحَدِنا دَهرَهُ كلَّه، ولو عُمَّر أحدُنا الدهرَ كلَّه في طاعات متصلة؛ ما وَازَى عَمَلَ امرِيْ صَحِبَ النبيَ عَلَيْ ساعة واحدة، فما فوقها! قال رسولُ الله عَلَيْ: «دَعُوا لي أصحابي، فلو كان لأحدِكم مثلُ أُحُدٍ ذهباً، فأنفقه في سبيل الله، ما بَلَغ مُدَّ أَحَدِهم ولا نَصِيفَه. فمتى يَطْمَعُ ذو عقلِ أن يُدرِكَ أحَداً من الصحابة؛ مع هذا البَوْنِ الممتنع إدراكُهُ قطعاً!؟»(٢).

وقال الإمامُ تقيُّ الدين السُّبْكيُّ (المتوفى سنة ٧٨٦ هـ) رحمه الله تعالى:

«أبو بكر، وعُمَرُ ـ رضي الله عنهما ـ بل وسَائرُ الصحابةِ لا يَصِلُ أَحَدٌ ممن بَعْدَهم إلى مرتبتهم»(٣).

قال الإمامُ ابن الجَوْزي (المتوفئ سنة ٥٩٧ هـ) رحمه الله تعالى:

<sup>(</sup>١) أوردهُ ابنُ الأثير في «جامع الأصول» ١٠/ ٢٩٢) في «باب الاستمساك بالكتاب والسُّنة»، وقال: «وهذا حديثٌ وجدنُهُ في كتاب رَزين، ولم أجده في الأصول».

ولفظهُ عنده: «مَن كان مُسْتَنَّا ؛ فليَسْتَنَّ بمن قد مات، فإنَّ الحيَّ لا تُؤمَّنُ عليهِ الفتنةُ، أولئكَ أصحابُ محمد ﷺ، كانوا أفضلَ هذه الأمةِ وأبَرَّها قلوباً . . » .

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام: (٥/ ٨٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح الإحياء» للزبيدي: (١/ ١٧٦ ـ ١٧٧).

"إِنَّ المعانيَ المستحسَنةَ تُحَبُّ أكثرَ من الصُّورَ، ولهذا نُحِبُّ أبا بكرٍ، وعمرَ، وعثمان، وعلياً \_ رضى الله عنهم \_، لمَعَانِيهم لا لِصُورِهم (١٠).

# طبقات الصَّحَاية:

# تعريف (الطبقات) لغةً واصطلاحاً:

أولاً في اللغة: (الطَّبقات): جمعُ (طبقة) (٢) ومادة (طبق) تُوَوَّل أكثر معانيها في «لسان العرب» (٣) إلى تماثل شَيْئَيْن؛ إذا وضعت أحدهما على الآخر... وسَمَّوا كلَّ ما غَطَّىٰ شيئاً: (طبقاً)؛ لأنه لا يُعَطِّيه حتى يكون مساوياً له، ثم لا يُعَطِّيه حتى يكون فوقه، فسَمَّوا مراتبَ الناسِ، ومنازلَ بعضِهم فوق بعضٍ: «طبقات»، ولِمَا كانت كلُّ مرتبة من المراتب لها حالٌ، ومذهبٌ؛ سَمَّوا الحالَ المميَّزة نفسها: «طبقة».

وترد (الطبقةُ) في اللغة بمعنى: الجماعة، والقوم المتشابهون(٤٠).

وثانياً في الاصطلاح: أمَّا تعريفُ (الطبقة) في اصطلاح المحدِّثين فهو: قومٌ تَقارَبوا في السِّنِّ والإسناد فقط: بأن يكون شيوخُ هاذا هم شيوخُ الآخر، أو يُقارِبوا شيوخَه، أو قد تجمع بينهم صفةٌ يشتركون فيها مثل الصُّحْبَة (٥).

#### • عدد طبقات الصَّحابة:

واختلفت مسالك العلماء في ذكر عدد طبقات الصَّحابة على مسلكين:

المسلك الأول: جعل الصحابة كلهم طبقة واحدة لاشتراكهم في صحبة الرسول ﷺ. وسَلَكُ هنذا المسلكَ عددٌ من المؤلِّفين، هم:

<sup>(</sup>١) انظر: «الآداب الشرعية»: لابن مفلح الحنبلي (٢/ ٢٠٤) وحاشية «صفحات من صبر العلماء الشيخ عبد الفتاح أبو غُدَّة، ص: ٣٨ \_ ٣٩.

<sup>(</sup>٢) يراجع: «تاج العروس»: (٦/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب.

<sup>(</sup>٤) الصحاح: (٤/١١٥١).

 <sup>(</sup>٥) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٥٧، و «فتح المغيث»: (٤/ ٣٩٤).

- ١ ـ خليفة بن خَيَّاط العُصْفُرِي (المتوفى سنة ٢٤٠ هـ) في كتابه: «الطبقات».
- ٢ ـ وأسلم بن سهل الواسطي، المعروف بـ: «بَحْشُل» (المتوفئ سنة ٢٩٢ هـ) في
   كتابه: «تاريخ واسط».
- ٣ ـ الإمام أبو حاتم، محمد بن حِبَّان البُسْتِيُّ (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ) في كتابه:
   «الثقات».
- ٤ ـ الإمام أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النَّيْسَابوري (المتوفئ سنة ٤٠٥ هـ)
   في كتابه: «تاريخ نيسابور».
- الحافظ ابن حجر العَسْقَلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ) في كتابه: «تقريب التهذيب».

ففي جميع هلذه المؤلَّفات الخمسة جعلوا الصحابةَ طبقةً واحدةً.

المسلك الثاني: تقسيمُ الصحابة إلى عِدَّة طبقاتٍ؛ نظراً لاختلاف مراتب الصحابة، وفَضْلِهم، ومنزلتِهم، وسابقتِهم في الإسلام.

واختلفت مناهجُهم في تعداد طبقاتهم حسب الآتي:

- ١ جعلهم الإمامُ محمد بن سَعْد (المتوفئ سنة ٢٣٠ هـ) في كتابه: «الطبقات الكبرئ» خمس طبقات، وقلَده الإمامُ ابن الجَوْزي (المتوفئ سنة ٥٩٧ هـ) في مقدمة كتابه: «صفة الصفوة»، وهذه الطبقات هي:
- ـ الطبقة الأولى (البَدْرِيُون): وهم أهلُ بَدْرٍ، بدأهُم برسول الله ﷺ، ثم الأقرب، فالأقرب، فالأقرب، فالأقرب، فالأقرب في النسب من بُطون قريش، ثم ذكر الأنصار، فبدأ بالأؤس، ثم الخَزْرَج.
- \_ الطبقة الثانية من الصَّحابة: مَن أَسْلَمَ قديماً، وهاجَرَ، وشهد أُحُداً، وما بعدها من المشاهد.
- \_ الطبقة الثالثة: مَن شَهِدَ الخَنْدَقَ، وما بعدها، ومَن أَسْلَمَ فيما بين الخندق، وفتحِ مكَّةَ.

ـ الطبقة الرابعة: مَن أسلم عند فتح مكَّة، وما بعد ذلك.

- الطبقة الخامسة: مَن قُبِضَ رسول الله ﷺ وهم أحداثُ الأسنان، ولم يَغْزُ منهم أحدٌ مع رسول الله ﷺ، وقد حَفِظَ عامتهُم ما حدَّثوا به عنه، ومنهم مَن أدركه، ورَآه؛ ولم يُحدَّث عنه شيئاً.

٢ ـ جعلهم الإمامُ أبو عبد الله الحاكم النَّيْسَابوري (المتوفئ سنة ٤٠٥ هـ) في كتابه:
 «معرفة علوم الحديث» اثنتي عشرة طبقة (١٠):

- (١) قومٌ أسلموا بمكَّة .
- (٢) أصحابُ دار النَّدْوَة.
- (٣) المهاجرةُ إلى الحَبَشَة.
- (٤) الَّذين بايعوا النَّبِيِّ ﷺ عند العَقَبَةِ.
- (٥) أصحابُ العَقَبَةِ الثانية، وأكثرهم مِن الأنصار.
  - (٦) المهاجرون.
    - (٧) أهلُ بَدْرِ.
- (٨) المهاجرون الذين هاجروا بين بَدْرٍ، والحُدَيْبِيَة.
  - (٩) أهلُ بَيْعَة الرَّضوان .
  - (١٠) المهاجرون بين الحُدَيْبيّة، والفتح.
- (١١) الذين أسلموا يومَ الفتح، وهم جماعةٌ من قُرَيْش.
- (١٢) صِبيانٌ، وأطفالٌ رأوا رسولَ الله ﷺ يومَ الفتحِ، وفي حَجَّةِ الودَاع، وغيرِها، وعِدادُهم في الصحابة.

<sup>(</sup>۱) ص: ۲۲ ـ ۲۲.

٣ ـ ونقل ذلك عنه الإمامُ ابن الصَّلاح (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ) ثم قال: "ومنهم من زاد على ذلك دُون تحديدِ لعددهم»(١).

٤ - ذَهَب أبو منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي (المتوفئ سنة ٤٢٩ هـ)، في كتابه: «أصول الدين» (٢) إلى أنَّ الصحابة سبع عشرة طبقةً، وقال:

«الصَّحابةُ على مراتب: أعلاهم رُثْبَةً: السَّابقون منهم إلى الإسلام.

والطبقة الثانية من الصحابة: هم الذين أسلموا عند إسلام عُمَر.

والطبقة الثالثة منهم: أصحابُ الهجْرَة الأولى إلى الحَبَشَة.

والطبقة الرابعة منهم: أصحابُ العَقَبة الأولى.

والطبقة الخامسة: أصحابُ العَقَبة الثانية، وأكثَرُهم من الأنصار.

والطبقة السادسة: المهاجرون مع رسول الله ﷺ إلى المدينة، ومَن أدركه منهم بقُبَاء قبل دُخوله ﷺ المدينة .

الطبقة السابعة: المهاجرون بين دُخول رسول الله ﷺ المدينةَ وبين بَدْرٍ.

الطبقة الثامنة: البَدْريُّونَ.

الطبقة التاسعة: أصحابُ أُحُدِ.

الطبقة العاشرة: أصحابُ الخَنْدَق.

الطبقة الحادية عشرة: المهاجرون بين الخندق، والحُدَيْبيّة.

الطبقة الثانية عشرة: أصحابُ بيعة الرِّضوان بالحُدَيْبِيّة عند الشَّجَرة.

الطبقة الثالثة عشرة: المهاجرون بين الحُدَيْبِيّة، وبين فتح مكَّة.

علوم الحديث: ص: ٤٣٣.

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۹۸ ـ ۳۰۳.

الطبقة الرابعة عشرة: الذين أسلموا يومَ فتح مكَّة، وفي ليلته.

الطبقة الخامسة عشرة: الذين دخلوا في دين الله أفواجاً بعد ذلك.

الطبقة السادسة عشرة: صِنبَيَانٌ أدركوا رسولَ الله عَلَيْد.

الطبقة السابعة عشرة: صِبْيَانٌ حُمِلوا إليه عامَ حَجَّةِ الوداع، وقُبَيْلَ ذلك ليست لهم رواياتٌ صحيحةٌ، ومن هاذه الطبقةِ قومٌ رأوا رسولَ الله ﷺ فحسب».

وكِلاً المَسْلَكَين له وجه من حيث الدَّلالة اللُّغُوية، فمَن جعلهم طبقةً واحدةً؛ فقد راعى اشتراكهم في صحبة النبيِّ ﷺ، فتُعْتَبر الطبقةُ هنا بمعنى: الجِيل، أو الجماعة، أو القوم المتشابهين في صفة الصحبة.

ومَن عدَّد طبقاتِهم؛ فقد نظر إلى مراتبهم، ومنازلهم في الإسلام، وفَضْلِ بعضهم على بعضيم، فيشملهم مُسَمَّى الطبقات؛ ليتميَّز من أسلم قديماً، أو لَهُ سابقة الهجرة، والجهاد، عن الذين أسلموا يوم الفتح، أو بعده، رضي الله عنهم أجمعين! (١١).

## عَدَدُ الصحابة:

أولاً: عددُ الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ كثيرٌ .

قال كَعْبُ بن مالكِ \_ رضي الله عنه \_: «وأصحابُ رسولِ الله ﷺ كثيرٌ لا يجمعهم كتابُ حافظ».

ثانياً: تفرَّقوا في البلدان، (كالشَّام، والعراق، ومصر)، فصَعُبَ حصرُهم، وعَدُّهم.

ثالثاً: هناك نصوص تَدُلُ على عدد تقريبي، مثل عدد الذين حَجُوا معه ﷺ، وأنهم حوالي تسعين ألفاً. قال أبو زُرْعَة \_ رحمه الله \_: «قُبِضَ رسولُ الله ﷺ عن مائة ألف وأربعة عشر ألفاً من الصحابة»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «معرفة الصحابة عند المحدّثين»: ص: ٦١ ـ ٦٤، و علم طبقات المحدّثين، ص: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٣٩/٤).

#### علمُ الصحابةِ:

أَوَّلاً: اختلف الصحابةُ ـ رضوان الله عليهم ـ في المُدَد الزَّمنية التي قضوها مع النبيِّ ﷺ.

ثانياً: اختلفوا في الأخذ عن النبيِّ ﷺ حسب إمكاناتهم، وقدراتهم.

ثَالِثاً: لَم يَسْتُووا في العلم، والتحصيل، قال مسروق \_ رحمه الله\_: "جالستُ أصحابَ محمَّد ﷺ فوجدتُهم كالإخَّاذ \_ أي الغدير \_ فالإخَّاذُ يروي الرَّجُلَ، والإخَّاذُ يروي الرَّجُلَين، والإخَّادُ يروي المئة، والإخَّادُ لو نزل به أهلُ الأرض؛ لأَصْدَرَهم (١).

#### الصحابة المُكثِرون من الرواية عن الرسول على السول المُلانة :

أكثرُ الصحابةِ روايةً عن الرسول عليه السلام سبعةٌ، وهم:

ابو هريرة: عبد الرحمن بن صَخر الدَّوْسِي اليَمَاني، رضي الله عنه، (المتوفى سنة ٥٩ هـ)، عددُ ما رواه: (٥٣٧٤) حديثاً.

٢ - عبد الله بن عمر بن الخطّاب، رضي الله عنهما (المتوفى سنة ٧٣ هـ)، عددُ
 ما رواه: (٢٦٣٠) حديثاً.

٣ ـ أنس بن مالك، رضي الله عنه (المتوفى سنة ٩٣ هـ)، عددُ ما رواه: (٢٢٨٦)
 حديثاً.

عائشة بنت أبي بَكْر الصَّدِّيق أم المؤمنين، رضي الله عنهما (المتوفاة سنة ٥٨ هـ، وقيل سنة ٥٧ هـ)، وعددُ ما روته: (٢٢١٠) حديثاً.

عبد الله بن عباس بن عبد المُطلِب، رضي الله عنهما (المتوفى سنة ٦٨ هـ)،
 وعدد ما رواه: (١٦٦٠) حديثاً.

٦ - جابر بن عبد الله الأنصاري، رضي الله عنهما (المتوفى سنة ٧٨ هـ)، وعددُ ما
 رواه: (١٥٤٠) حديثاً.

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى: (۲/ ۱۰٤).

ابو سعید الخُدري: سعد بن مالك بن سِنَان الأنصاري، رضي الله عنه (المتوفى سنة ٧٤ هـ)، وعددُ ما رواه: (١١٧٠) حديثاً.

## طُرُق إثبات الصُّحْبَة:

الاتّصافُ بالصُّحْبَة شرفٌ عظيمٌ لمَن وُصِفَ به، ولذلك وَضَع العلماء ضوابطَ لِمَا تُعرَف به الصحبةُ؛ لئلاً يدّعيها مَن لم يكن مِن الصّحابة (١).

ويُمكِن حصرُ طُرُقِ إثبات الصُّحبة فيما يلي:

التَّواتُر: فمن تواترتْ صُحْبَتُه، كأبي بكر، وعُمَر، وبقية العَشَرة، وزوجات الرسول ﷺ؛ فهم من الصَّحابة بلا خلاف الرسول ﷺ؛

لاستفاضة، والشُّهْرَةُ القاصرةُ عن التَّواترِ<sup>(٣)</sup>، كعُكَّاشة بن مِحْصن وضِمَام بن تَعْلَبَة ـ رضي الله عنهما ـ وغيرِهما ممن اشتهرت صحبتُهم.

٣ ـ أن يُرْوَىٰ عن أحدِ من الصحابة: أنَّ فلاناً له صحبة (١٤)، مثل : حُمَمَة الدَّوْسِي ـ رضي الله ـ رضي الله عنه ـ، الذي مات بأصبهان مبطوناً، فشهد له أبو موسئ الأشعري ـ رضي الله عنه ـ: أنَّه سمع النبيَّ عَلَيْ حَكَم له بالشهادة، فقال: «أيها الناس! إنا والله ما سمعنا فيما سمعنا من نبيِّكم على وفيما بَلَغ علمنا إلا أنَّ حممة شهيدٌ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) معرفة الصحابة عند المحدثين: ص: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٦٤.

 <sup>(</sup>٣) شرح التبصرة: للعراقي: (٣/ ١١) و «شرح مختصر الروضة» للطوفي: (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) الإصابة: (٩/١).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن المبارك في «الجهاد» ص: ١٣٧ رقم (١٤١)، ورواه أبو داود الطَّيالسي في «مسنده» ص: ٦٣ (رقم ٥٠٥)، والطَّبراني في «المعجم الكبير» (٦١/٤) رقم (٣٦١٠)، وأبو نُعيم في «ذكر أخبار أصبهان» (١/ ٧١)، وقال الهيثمي: رجاله رجالُ الصحيح، غير داود بن عبد الرحمن الأودي، وهو ثقةٌ. (المجمع: ٩/ ٧٠٠).

وكذا لو شَهِدَ له بالصُّحبة أحدُ التابعين، بناءً على قبول التزكية من واحدٍ، فقال الحافظُ ابنُ حجر: «وهو الراجح»(١).

٤ - إخبارُه عن نفسه: أنه صحابيٌ - بعد ثبوت عدالته -. قال العِراقي: «هكذا أطلق ابن الصلاح تبعاً للخطيب، ولا بُدَّ من تقييد مَن أطلق ذلك بأن يكون ادَّعاؤه لذلك يقتضيه الظاهرُ، أمَّا لو ادَّعاهُ بعد مضي مئة سنة من حين وفاته عَلَيْ فإنه لا يُقبَل؛ وإن كانت قد ثَبَتَتْ عدالتُه قَبْلَ ذلك» (٢).

وبسط ذلك الحافظُ ابنُ حجر فقال: «وتُعْتَبر المعاصرةُ بمضي مئة سنة وعشر سنين من هجرة النبي على لقوله في آخر عمره الأصحابه:

«أرأيتكم ليلتكم هاذه؟ فإنَّ رأسَ مئة سنة منها لا يبقئ على وجه الأرض مِمّن هو اليوم عليها أحدٌ (٢) من حديث ابنِ عُمَر رضي الله عنهما، وزاد مسلم أن من حديث جابر ـ رضي الله عنه ـ أنَّ ذلك كان قبل موته على الله بشهر، ولفظه: سمعتُ النبيَّ عَلَيْهُ يقول قبل أن يموت بشهر: «أقسِمُ بالله ما على الأرض من نفس منفوسة اليوم يأتي عليها مئةُ سنة؛ وهي حَيَّةٌ يومئذٍ».

قلت: ويهذا يُعْلَم علماً يقينياً قطعياً كذب «رَتَنْ الهندي»(٥) الذي ادَّعي الصُّحْبَةَ بعد سنة ستمئة للهجرة، وصَدَّقه فئامٌ من الناس آنذاك»(١).

<sup>(</sup>١) الإصابة: (٩/١).

<sup>(</sup>۲) شرح التبصرة: (۳/ ۱۱ و ۱۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: السمر في العلم، برقم: (١١٦)، ومسلم في كتاب: فضائل الصحابة، برقم: (٢٥٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، في فضائل الصحابة، برقم: (٢٥٣٨).

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «السير ٢٢/ ٣٦٧». فقال: «تجرًا على الله، وزَعَم بقِلَة حياء: أنَّه من الصَّحابة، وأنه ابن ست مئة سنة وخمسين سنة، فراج أمره على من لا يدري، ثم قال: بلغني أنه تُونِفي في حدود سنة اثنين وثلاثين وستمئة».

وقدأفرده الذهبي بجزء سَمَّاه «كسر وثن رتن».

<sup>(</sup>٦) الإصابة: (٩/١).

#### ٥ - شهادة التّابعي لأحد بالصّحبة.

نَقَل الخطيبُ البغدادي عن أبي بكر الأَثْرَمِ؛ قال: «قلتُ لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: (إذا قال رجلٌ من التابعين: حَدَّثني رجلٌ من أصحاب رسول الله ﷺ فالحديثُ صحيحٌ؟ قال: نعم). قلتُ: واشترطوا أن يَصِحَّ السندُ إلى ذاك التابعي، وأن يكون من كبار التابعين لكثرة روايتهم عن الصحابة، وأن يكون التابعيُ ثقةً عارفاً بالصحابة، ومَن دُونهم»(١).

٦ - وزاد الحافظُ ابنُ حجر ضوابطَ أخرىٰ، هي: «أنهم كانوا لا يُؤمرون في المغازي إلا الصَّحابة، فمن تنبَع الأخبارَ الواردةَ في حروب الرِّدَة، والفتوح؛ وَجَد مِن ذلك الشيَ الكثيرَ. وكان لا يُولَد لأحدِ مولودٌ إلا أتى به النبيَّ ﷺ فدعا له، ولم يَبْقَ بمكَّةَ والطَّائف أحدٌ في سنة عشر إلا أسلم وشهد حَجَّةَ الوَدَاع، فمن كان في ذلك الوقتِ موجوداً اندرج فيهم لحصول رُويتهم النبيَّ ﷺ وإن لم يَرَهم هو عليه الصَّلاةُ، والسَّلامُ»(٢).

### آخر الصحابة موتاً:

آخرُ الصحابة موتاً على الإطلاق هو: أبو الطُّفيل عامر بن وَاثِلَةَ اللَّيثي، رضي الله عنه، توقِّي بمكة عام(١٠٠ هـ)(٣).

### فوائدُ معرفة الصَّحابة:

يقول حافظ المغرب الإمام ابن عبد البَرّ القُرطبي (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ) في مقدِّمة كتابه: «الاستيعاب في أسماء الأصحاب» في أهمية معرفة الصحابة، حيث قال رحمه الله تعالى: «. . . فواجبُ الوُقوفِ على أسمائهم \_ أي: الصحابة \_ والبحث عن سِيرهم، وأحوالهم؛ ليُهْتَدىٰ بهَدْيِه ﷺ، فهم خيرُ مَن سَلَك سبيلَه، واقتدىٰ به، وأقلُ ما في ذلك

<sup>(</sup>١) الكفاية: ص: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الإصابة: (٩/١).

<sup>(</sup>۳) تدریب الراوی: (۲/ ۲۲۸).

معرفة المُرسَل من المُسَند، وهو علمٌ جسيمٌ لا يُعذَر أحدٌ ينسب إلى علم الحديث بجهله، ولا خلاف بين العلماء: أنَّ الوقوف على معرفة أصحاب رسول الله عليه من أوْكَد علم الخاصَّة، وأرفَع علم الخبر، وبه سادَ أهلُ السُّيَر، وما أَظُنُّ أهلَ دينٍ من الأديانِ إلا وعلماؤهم معتنون بمعرفة أصحاب أنبيائهم؛ لأنهم الواسطةُ بين النبيِّ، وبين أمته...».

فيستفاد من كلامه \_ رحمه الله \_: أنَّ لمعرفة الصحابة فوائد، منها:

- ١ \_ معرفةُ أسماء الصحابة، وما تيسَّر الوقوفُ عليه من سِيَرِهم، وتراجمهم.
  - ٢ ـ معرفةُ فضائل الصحابة، ومناقبهم.
  - ٣ \_ الوقوفُ على أخبارهم مع المصطفى ﷺ.
    - ٤ \_ حِرْصُهم على نقل الشريعة للأُمَّة.
  - عنايتهُم بأداء أحاديث الرسول ﷺ بلفظها، وشِدَّةُ تحرِّيهم في ذلك.
- ٦ معرفة ما كانوا عليه من سبق للإسلام والهجرة، والجهاد، ونُصرة الرسول عليه.
  - ٧ \_ التأسِّي بأحوالهم في الزُّهْدِ، وبذلِ المعروف.
  - ٨ ـ تفاؤتُ منزلةِ بعض الصحابة، وتفضيل بعضهم على بعضٍ.
- - ١٠ \_ الترضِّي عنهم جميعاً.
  - ١١ \_ أنَّ مَن سَبَّهم يكون فاسقاً مُرتكِباً لكبيرة \_ نسأل الله السلامة \_.
  - ١٢ \_ معرفة طبقات الرُّواة، لتمييز الصحابة من التابعين، وأتباعهم.
    - ١٣ \_ معرفة الموقوف من المقطوع.
      - ١٤ \_ معرفةُ المُرْسَل من المُسْنَد.

10 ـ قبولُ مراسيل الصحابة بعضهم عن بعضٍ؛ لأنهم كلهم عُدُولٌ، قال السَّرَخْسِيُّ: «لا خلافَ بين العلماء في مراسيل الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ: أنها حُجَّةٌ؛ لأنهم صحبوا رسول الله على أنها عنه يُحْمَل على أنهم سمعوه منه، أو من أمثالهم، وهم كانوا أهل الصِّدُق، والعدالةِ»(١).

١٦ \_ قبولُ مراسيل كبار التَّابعين إذا كانت عن صحابةٍ.

وصَحَّح الحافظ ابن رَجَب الحنبلي (٢) تلك المراسيلَ؛ لأنهم لا يروون غالباً إلا عن صحابة.

١٧ ـ الاحتجاجُ بأقوالهم، وأفعالهم عند جمهور العلماء مالم تخالف نَصَّا في الكتاب، أو السُّنّة؛ فيُقدَّما.

١٨ \_ أنهم خيرُ القرون؛ إذ شرف الزمان بشرُّف أهله.

19 ـ نعمةُ الله عليهم؛ إذ اختارهم لصحبة نبيَّه ﷺ فرفع أقدارهم، وأعلى منزلتهم (٣).

٢٠ ـ ولمعرفة الصّحابة فوائد جَمَّةٌ، يَدُلُ عليها قولُ الحاكم أبي عبد الله النيّسابوري: «ومَن تبحّر في معرفة الصحابة؛ فهو حافظٌ كاملُ الحفظ»(٤٠).

#### كتبٌ ومصنَّفات في الصحابة:

اعتنى العلماءُ \_ رحمهم الله تعالى \_ بتأليف كُتب تراجم الصَّحابة، ومعرفة أخبارهم في حياة النبيِّ ﷺ، وبعد مماته ﷺ.

واخْتُلِفَ في ابتداء التأليف في تراجِم الصحابة، فجَزَم الحافظُ ابن حجر بأنَّ أول من

أصول السرخسي: (١/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) شرح علل الترمذي: (١/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «معرفة الصحابة عند المحدِّثين»: ص: ٥٦ ـ ٥٧.

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث: ص: ٢٥.

صَنَّف في ذلك هو: الإمام أبو عبد الله البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ) أفرد في ذلك تصنيفاً، ولكن بعض المصادر التاريخية تَدُلُّ على أنَّ أوّل من صَنَّف فيهم هو: أبو عُبَيدة مَعْمَر بن المُثَنَّىٰ (المتوفىٰ سنة ٢٠٨ هـ)، والله أعلم.

أذكر فيما يلي بعضَ أهمِّ ما أُلِّفَ في الصحابة مع تعريفٍ وجيزِ لبعضٍ منها:

١ معرفة مَنْ نَزَلَ مِنَ الصّحابَة ساثر البُلدان: للحافظ الثقة أبي الحسن علي بن
 عبد الله بن جعفر بن نجيح السعدي البَصْري، المعروف بـ: «ابن المديني» (المتوفئ سنة
 ٣٣٤ هـ).

ذكره الكتَّاني وقال: «في خمسة أجزاء لطيفة»(١).

٢ ـ تسمية من رُوِيَ عنه من أولاد العشرة وغيرهم مِن أصحاب النبي ﷺ: لابن المديني أيضاً.

٣ ـ الطبقات الكبرى: لابن سعد محمد بن سعد بن منيع البصري (المتوفئ سنة ٢٣٠ هـ).

وهو كتابٌ قَيِّمٌ، تَرْجَم فيه المؤلِّفُ للرسول ﷺ وللصحابة والتابعين إلى عصره، ومن ميزاته: أنه من أوائل الكتب في تراجم الرجال بعد طبقات الواقدي، وأنه حَفِظَ لنا تراجم أعداد كبيرة من الصحابة، والتابعين؛ إذ كان لا يزال قريبَ العهد بهم، الأمر الذي سَهَّل عليه تقصِّي أخبارهم وشؤونهم. وهو من أهمِّ الكتب في التاريخ لرجال الفترة الأولى من التاريخ الإسلامي، وقد كان له تأثيرٌ واضحٌ في الكتب التي أُلِّفت بعده. والكتاب يَضُمُّ حوالي ثلاثة آلاف ترجَمة، بعضها للنساء.

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ كتاب الطبقات: لأبي عمرو، خليفة بن حيًاط بن خليفة الشَّيْبَاني العُصْفُري (المتوفئ سنة ٢٤٠ هـ).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٧.

يحوي هـٰذا الكتابُ تراجم ما يُقارِبُ (٣٣٧٥) من الصحابة، والتابعين، وتابعيهم رجالًا، ونساءً، وقد تكرَّرتْ تراجمُ بعضِهم، ولا سِيَّما الصحابة.

وقد بدأ المؤلّفُ كتابَه بالتحدُّث عن الرسول ﷺ، ثم أخذ يُترجم للصحابة؛ حتى إذا تحدَّث عن الأمصار؛ ترجم لصحابة كلِّ مصرٍ، ثم لتابعيه، وأمَّا الصحابيات؛ فأفرد لهنَّ باباً خاصاً في آخر الكتاب.

وهو مطبوعٌ.

أسماء الصحابة: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن بَرْدِزْبَة الجُعْفِي البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

٦ ـ الطبقات (هو نفسُ «طبقات رواة الحديث»): للإمام أبي الحسين، مسلم بن الحجّاج القُشَيْري (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ).

اقتصر فيه المؤلّفُ على الصحابة، والتابعين، ولم يُترجِم لهم، بل اقتصر على تجريد أسمائهم، وقد خلط الكُنى، والأسماء، وبدأ بالصحابة، فرتّبهم على المُدُن، فبدأ بأهل المدينة، ثم مكّة، فالكوفة، فالبصرة، فالشّام؛ فمِصر، فاليمن، ثم أهل مُدُنِ شتّى، ثم ذكر النساء على المُدُن أيضاً، ثم انتقل إلى طبقة التابعين، فرتّبهم على طبقاتهم، وأزمانهم، وبلك بطبقات التابعين من أهل البصرة ثلاث طبقاتي.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ معرفة الصحابة: للحافظ أبي بكر، أحمد بن عبد الله بن عبد الرحيم بن سعيد البَرْقي (المتوفئ سنة ٢٧٠ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص:١٢٧).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (۱/ ۱۸۹ ـ ۱۹۰).

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

٨ ـ عددُ ما لكلِّ واحدٍ من الصحابة من الحديث: للإمام أبي عبد الرحمن، بَقِيِّ بن مَخْلَد بن يزيد، الأندلسي القُرطبي (المتوفئ سنة ٢٧٦ هـ).

وهو مخطوطٌ (٢).

٩ ـ تسمية أصحاب رسول الله ﷺ: للإمام أبي عيسى، محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (المتوفي سنة ٢٧٩ هـ).

بدأه بذكر العشرة المبشّرين بالجنّة، ثم رَتَّب الصحابة على حروف المعجم في أبواب، كما كباب الألف، يليه بابُ الباء، وهاكذا؛ غير أنه لم يلتزم بترتيبهم ضِمن الأبواب، كما يقتضيه الترتيب المتعارف عليه، فتراه يقدِّم في باب الشّين: (شيبة بن عثمان) على (شريد ابن سُويُد).

وخَتَم الترمذيُّ هـٰذا الكتابَ في (كُنَى من لا تُعرَف أسماؤهم)، أمَّا طريقته في ذِكر الاسم؛ فهو يُورِد العَلَمَ، ونسبتَه، وكنيتَه أحياناً، ويذكر شهودَه بَدْراً، أو الحُدَيْبِيَةَ، وغيرهما. وبَلَغ عددُ الأسماء في الكتاب (٧٢٨) اسماً، ولكنه لم يلتزم في هذا الكتاب بذكر أسماء الصحابة.

وهو مطبوعٌ.

١٠ \_ معرفة الصحابة: للحافظ أبي محمد، عبد الله بن محمد بن عيسى المَرْوَزي، المعروف بـ: «عَبْدان» (المتوفي سنة ٢٩٣ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٦).

١١ ـ طبقات الأسماء المفردة من الصحابة والتابعين وأصحاب الحديث: لأبي بكر،
 أحمد بن هارون البَرْذَعي البَرْدِيجي (المتوفئ سنة ٣٠١ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (۲/ ۸۰۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق: (٨٠٢/٢).

يذكر فيه المؤلِّفُ الاسمَ، والكنيةَ، والنسبةَ إلى المدينة، وأحياناً يذكر أحدَ شيوخه، أو تلاميذه، وقد جعلهم خمسَ طبقاتِ من الصَّحابة، والتابعين، فمن بعدهم.

وهو مطبوعٌ.

17 ـ تسمية فقهاء الأمصار من الصحابة ومن بعدهم مِن أهل المدينة: للإمام أبي عبد الرحمن، أحمد بن على بن شعيب النَّسائي (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

۱۳ ـ معرفة الصحابة: لأبي منصور، محمد بن سَعْد البَاوَرْدي (المتوفئ سنة ٣٠١ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٨).

1٤ \_ معجم الصحابة: للحافظ أبي القاسم، عبد الله بن محمد بن عبد العزيز بن المَرْزُبان البَغَوى (المتوفى سنة ٣١٧ هـ).

وهو مخطوطٌ (١).

١٥ ـ معجم ابن قانع: للحافظ القاضي أبي الحسين، عبد الباقي بن قانع بن مَرزوق
 ابن واثق الأموي البغدادي (المتوفئ سنة ٣٥١ هـ).

ذكره الكَتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص:١٢٧)، وهو مخطوطٌ <sup>(٢)</sup>.

١٦ \_ الحروف: للحافظ أبي علي سعيد بن عثمان بن سعيد بن السَّكَن البغدادي المصرى (المتوفئ سنة ٣٥٣ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٦).

1٧ ـ تاريخ الصحابة الذين رُوِيَ عنهم الأخبار: للحافظ أبي حاتم، محمد بن حِبًان البستى (المتوفئ سنة ٣٥٤ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «الفهرس الشامل»: الحديث: (٣/ ٤١٢ و١٥٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الفهرس الشامل»: الحديث: (١/ ٣٧٧).

وهو مطبوعٌ.

1۸ ـ المعجم الكبير: للحافظ أبي القاسم، سليمان بن أحمد الطَّبَراني (المتوفئ سنة ٣٦٠ هـ).

رَتَّبه على مسانيد الصحابة، ورَتَّب أسماءَهم على حروف المعجم، إلا أنه بدأ بالعشرة المبشَّرين بالجنَّة لثلا يتقدَّمهم غيرهم، ويذكر ترجمة الراوي ثم يسوق أحاديثه بسنده، فإن كان من المُكثِرين روى عنه حديثاً أو حديثَيْن أو ثلاثة أو أكثر حسب الراوي.

وهو مطبوعٌ.

١٩ ـ أسماء مَن يُعْرَف بِكُنْيَتِهِ مِن أصحاب رسول الله ﷺ: لأبي الفتح، محمد بن الحسين بن أحمد الأزدي الموصلي. (المتوفئ سنة ٣٧٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٠ ـ تسمية مَنْ وَافَق اسمُه اسمَ أبيه من الصحابة والتابعين ومَن بَعْدَهُم مِن المحدّثين: لأبي الفتح الأزدي أيضاً.

وهو مخطوطً<sup>(١)</sup>.

٢١ ـ تسمية من يُرْوَىٰ عنه الحديث من الصحابة والتابعين ممَّن لا أخ لاسمه في الحديث يُوافق اسمُه على حروف المعجم: لأبى الفتح الأزدي أيضاً.

وهو مخطوطٌ (٢).

٣٨٢ ـ معرفة الصّحابة: لأبي أحمد العَسْكَري، الحسن بن عبد الله (المتوفئ سنة ٣٨٢ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (١/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق: (١/ ٣٧٧).

قال الكتَّاني: «وهو مُرَتّب على القبائل»(١).

٢٣ ـ أسماء الصّحابة التي اتّفق فيها البخاري ومسلم، وما انفرد به كل منهما: للحافظ أبي الحسن، علي بن عمر بن أحمد بن مهدي الدَّارَقُطني (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ). وهو مخطوط (٢٠).

٢٤ ـ معرفة الصّحابة: للحافظ أبي حفص، عمر بن أحمد، المعروف بـ: «ابن شاهين» (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ).

ذكره الكَتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٧).

٢٥ ـ معرفة الصّحابة: للحافظ أبي عبدالله، محمد بن إسحاق الأصبهاني،
 المعروف بابن مَنْدَه (المتوفئ سنة ٣٩٥ هـ).

قال الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٧): «وهو كبيرٌ جليلٌ، قال ابن عساكر: وله فيه أوهامٌ كثيرةٌ، والذَّيل الكبير عليه، أو على أبي نُعَيم لأبي موسى المَدِيني». وهو مخطوطٌ (٣٠).

٢٦ \_ معرفة الصّحابة: للحافظ أبي نُعَيْم، أحمد بن عبد الله الأصبهاني (المتوفئ سنة ٤٣٠ مـ) صاحب «حلية الأولياء».

بدأه بالعشرة المبشّرين، ثم مَن اسمه (محمد) تكريماً للنبيِّ ﷺ، ثم رَبَّبه على حروف المعجم مع ذكر حديث، أو حديثين بسنده في كل ترجمة تَدُلُ على صحبة ذلك الراوي، أو اتصال سنده إلى الرسول، أو ما اشتهر به من الأحاديث، وبلغ عددُ تراجم الصحابة (٤٣٠) ترجمة، واشتملت على (١٤٠٢) حديثاً، وأثراً مسنداً.

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفهرس الشامل»: الحديث: (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع السابق: (٣/ ١٥٣٩).

٢٧ ـ معرفة الصحابة: لأبي العباس جعفر بن محمد بن المعتز النَّسَفِي المُسْتَغْفِري
 (المتوفى سنة ٤٣٢ هـ).

ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٦).

٢٨ ـ أسماء الصحابة الرُّواة، وما لكلِّ واحدٍ من العَدَد: لأبي محمد، علي بن أحمد بن عبد الله القرطبي الأندلسي الظاهري، المعروف بابن حزم (المتوفئ سنة ٤٥٦ هـ).

وهو ترتيب لكتاب «عدد ما لكل واحد من الصحابة من الحديث»: لبقي بن مَخْلَد الأندلسي (المتوفئ سنة ٢٧٦هـ)، يمتاز بذكره ما لكل صحابي من الأحاديث فيذكر عددها فقط. وبلغ عدد الصحابة الذين ذكرهم (١٠١٨)، رَتَّبه بحسب عدد أحاديثهم فبدأه بأصحاب الألوف، ثم المئين، ثم المئة ثم العشرات... إلى الواحد.

وهو مطبوعٌ.

٢٩ ـ الاستيعاب في أسماء الأصحاب: للإمام الحافظ المحدّث الفقيه أبي عمر، يوسف بن عبد البرّ النّمري (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

قصد فيه إلى جمع ما تفرّق في كتب الصحابة المدوّنة من قبله، ذَكر في مقدِّمته خمسة عشر مرجعاً، وأشار إلى مراجع أخرى كثيرة ولم يذكرها، واقتصر في جمعه ذلك على النُّكت التي هي البُغْيَةُ من المعرفة بهم. فلذلك سَمَّىٰ كتابَه «الاستيعاب»، ورتَّبه على حروف المعجم.

لكن انتُقِدَ عليه: أنه فاته جمعٌ من الصحابة كثيرٌ، وأنَّه كما قال ابنُ الصَّلاح شانَه بذكر ما شَجَر بين الصحابة، وحكايته فيه عن الأخباريين لا المحدِّثين. والمحدِّثون لا يرتاحون إلى هؤلاء الأخباريين؛ لأن الغالب عليهم الإكثارُ، والتخليطُ فيما يروونه.

افتتحه ابنُ عبد البَرّ بسيرة الرسول ﷺ ثم رَتَّب الصحابة على أساس ترتيب المعجم، وابتدأه بترجَمة الرسول الكريم ﷺ واستوعبَ الكتابُ حوالي (٣٥٠٠) من التراجم.

وهو مطبوعٌ.

٣٠ - مختصر الإشبيلي من كتاب «اقتباس الأنوار للرشاطي» لعبد الله بن عبد الرحمن الإشبيلي (المتوفئ سنة ٥٨٠ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٣١ - الذَّيل على «الاستيعاب لابن عبد البرّ»، لأبي إسحاق بن الأمين. ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» فقال: «مِن مُعاصري صاحب الذيل بعدن».

٣٢ ـ الذّيل على «الاستيعاب لابن عبد البرّ»: لأبي بكر، محمد بن أبي القاسم خلف بن سليمان بن خلف بن محمد بن فتحون الأندلسي (المتوفئ سنة ١٩٥هـ).

قال الكتّاني في «الرسالة المستطرفة»: «وهو ذيلٌ حافلٌ، ذكر فيه أنّ ابن عبد البَرّ ذكر في كتابه من الصحابة ثلاثة آلاف وخمسمئة، يعني ممّن ذكره باسمه أو كنيته أو حَصَلَ له فيه وَهُمٌ، وأنّه استدرك فيه عليه مِمّن هو على شرطه قريباً مِمّن ذكره، وابن فتحون هاذا من شيوخ عياض، قال في «فهرسته»: أجازني كتابيه المؤلّفين على كتاب الصحابة لأبي عمر ابن عبد البرّ: كتاب «التنبيه»، وكتاب «الذيل» انتهى».

٣٣ - التنبيه على النّقص في الأصحاب الواقع في كتاب «الاستيعاب لابن عبد البرّ»: لابن فتحون أيضاً.

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٠٣)، راجع الكتاب السابق.

٣٤ ـ اقتباس الأنوار والتماس الأزهار في أنساب الصحابة ورواة الآثار: لأبي محمد عبد الله بن علي الرُّشاطي (المتوفئ سنة ٥٤٢ هـ).

ذكره الكتّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٦).

٣٥ ـ الأرتجال في أسماء الرّجال، أو ذيل «الاستيعاب لابن عبد البرّ»: لأبي الحجّاج يوسف بن محمد بن مقلّد الجماهري التّنُوخي الشافعي، المعروف بابن الدّوانيقي (المتوفئ سنة ٥٥٨ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٠٤) وقال: «استدرك فيه على مالم يُذكّر في «الاستيعاب».

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

٣٦ \_ ذيل «معرفة الصحابة لابن مَنْدَه»: للحافظ محمد بن أبي بكر عمر بن أحمد بن عمر بن عمر الأصبهاني الشافعي (المتوفئ سنة ٥٨١ هـ).

ذكره الذهبي في مقدمة «تجريد أسماء الصحابة»، وفي «سير أعلام النبلاء» (٢١٣/٦) وقال: «جَمَع فأوعى»، ويسمِّيه الزركلي في «الأعلام» (٦/ ٢١٣): «تتمة معرفة الصحابة»، ويسمِّيه الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٧): «الذيل الكبير».

٣٧ \_ ذيل «الاستيعاب لابن عبد البرّ»: لأبي القاسِم محمد بن عبد الواحد بن محمد ابن إبراهيم الباهلي الغَرْناطي المَلاَّحي الأندلسي (المتوفئ سنة ٦١٩ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٠٤).

٣٨ ـ الاستبصار في نسب الصحابة من الأنصار: لأبي محمد عبد الله بن أحمد بن قُدَامة الموفّق المَقْدِسي (المتوفئ سنة ٦٢٠ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣٩ ـ أسد الغابة في معرفة الصحابة: للإمام المحدِّث الحافظ عزِّ الدين علي بن محمد الجَزَري، المعروف بابن الأثير (المتوفى سنة ٢٣٠هـ).

جَمَع ابنُ الأثير في هاذا الكتاب بين الكتب التي هي غاية ما انتهى إليه الجَمْعُ في الصحابة حتى عهده، فاجتمع له من الصحابة (٧٥٠٠)، وعُني بترتيبه على الأحرف ترتيباً أدق من كتاب «الاستيعاب»، فجاء كتاباً عظيماً حافلاً. قال الحافظُ ابن حجر: «إلاّ أنه تبع من قبله، فخلط من ليس صحابياً بهم، وأغفل كثيراً من التنبيه على كثير من الأوهام الواقعة في كتبهم»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة «الإصابة».

رَتَّبه ابنُ الأثير ترتيباً ألفبائياً، راعاه في الاسم وفي اسم الأب واسم الجدّ، وكان يقوم بالمقارنة، والتحقيق حين ورود خلاف في الروايات، ثم يرجِّح ما يرى أنه أقرب إلى الصواب.

وهو مطبوعٌ.

وللكتاب مختصران: أولهما للذهبي باسم: «تجريد أسماء الصحابة»، والثاني لأبي زكريا المَقْدِسي باسم: «دُرر الآثار وغرر الأخبار».

٤٠ ــ روضة الأحباب في مختصر «الاستيعاب لابن عبد البرّ»: لشهاب الدين أحمد بن يوسف بن إبراهيم المالكي الأذرّعي.

ذكره حاجى خليفة في «كشف الظنون»: (١/ ٨١).

٤١ ـ مختصر أسد الغابة: للإمام محيي الدين أبي زكريا، يحيئ بن شرف النَّووي (المتوفئ سنة ٦٧٦ هـ).

ذكره النّووي في كتابه «التقريب» في النوع (٣٩): معرفة الصحابة، فذكر من ألّف فيهم، وقال: «وقد جمع الشيخ عز الدين ابن الأثير الجَزَري في الصحابة كتاباً حسناً جمع كتباً كثيرة، وضَبَط، وحَقَّق أشياءَ حسنةً، وقد اختصرتُه بحمد الله».

وهو مخطوطً<sup>(١)</sup>.

٤٢ ـ مختصر «أسد الغابة لابن الأثير»: لمحمد بن محمد بن علي النَّحوي اللُّغوي الكاشَفي (المتوفئ سنة ٧٠٥ هـ).

ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون»: (١/ ٨٢).

٤٣ ـ تجريد أسماء الصحابة تلخيص أُسُد الغابة: : للحافظ أبي عبد الله، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الدمشقى الذّهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «القهرس الشامل» الحديث: (١/ ٣٦٣).

ذكره غيرُ واحدٍ ممَّن ترجم للذهبي، اختصر نيه كتابَ «أسد الغابة في معرفة الصحابة» لابن الأثير الجزري، وزاده من «تاريخ الصحابة الذين نزلوا حمص» لعبد الصَّمد بن سعيد الحمصي، و «تاريخ دمشق» لابن عَسَاكر، و «مسند أحمد»، و «مسند بقي»، و «الطبقات الكبرى» لابن سعد، لا سِيّما في النساء، ومن كتابات ابن سيد الناس، ووضع إشارات لهذه المصادر.

ومن استدراكاته النفيسة أنه علَّم لمَن ذُكِرَ غلطاً في الصَّحابة، ولمن لا تصحّ صحبته، لكنه لم يستوعب ذلك، ولا قَارَبَ.

وهو مطبوعٌ.

22 ـ أعلام الإصابة بأعلام الصحابة: لشمس الدين محمد بن يعقوب بن محمد بن أحمد الخليلي (المتوفئ سنة ٧٩٧ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٠٣).

وهو مخطوطٌ.

٤٥ ـ الإصابة في تمييز الصحابة: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن علي ابن حجر العَسْقَلاني (المتوفى سنة ٨٥٢هـ).

جَمَع الحافظُ في هاذا الكتاب ما كتبه السابقون، وأعاد النظرَ في مراجع الصحابة الأولى من كتب السُّنَّة، وتاريخ الرواة، والسُّيَرِ، والمغازي، فاستخرج منها أسماءَ صحابة فاتَتْ غيرَه.

وقد رتَّب الكتابَ على أحرف الهجاء، وقَسَّم كلَّ حرف أربعة أقسام، عُني فيها بتمييز من ثبت لقاؤه للنبي ﷺ ومن لم يثبت، ونَبَّه فيه على ما ذكر في الكتب السابقة على سبيل الوهم، والغلط.

وهو مطبوعٌ.

23 ـ عين الإصابة في معرفة الصّحابة: للحافظ جلال الدين، أبي الفضل، عبد الرحمان بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

اختصر به «الإصابة» لابن حجر العسقلاني، وقد اختصر مجهولٌ من أعيان القرن ١٣ هـ كتابَ السيوطي وسَمَّاه: «مختصر الإصابة بأعلام الصحابة».

وهو مخطوطٌ(١).

٤٧ ـ مختصر «الاستيعاب في الآل والأصحاب لابن عبد البَرّ»: لزين الدين محمد عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين المُنَاوي المصري (المتوفئ سنة ١٠٣١ هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(٢)</sup>.

٤٨ ـ الشُّموس المضيّة في ذكر أصحاب خير البَرِيَّة: لمحمد بن محمد بن محمد بن علي الطرابلسي السَّنْدَرُوْسي (المتوفى سنة ١١٧٧هـ).

هو تلخيص مختصر لكتاب «الاستيعاب في معرفة الأصحاب» لابن عبد البر. وهو مخطوط (٣).

**٤٩ ـ حياة الصحابة:** للعلاَّمة الداعية المحدِّث الشيخ محمد يوسف الكَانْدَهْلَوي (المتوفى سنة ١٣٨٣هـ).

هو كتابٌ بديعٌ جدّاً في هذا الفَنِّ، تناول فيه المؤلِّفُ \_ رحمه الله تعالى \_ سيرة الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ من حيث كَوْنُهم أمثلة عليا في تطبيق هذا الدِّين، ومن حيث كَوْنُهم قدوة تُحْتَذَى في العلم، والعمل، والتُّقَى، والوَرَع، فجمع فيه أخبارَهم مرتَّبة على الأبواب لا الأسماء. مثل «بَاب تحمُّل الشدائد في الله»، «باب الهجرة»، «باب الجهاد» وهكذا. . .

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>١) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (٣/ ١٣٩٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكتاب السابق: (٣/ ١٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر الكتاب السابق: (٢/ ١٠٣٤).

رَفْعُ معبر ((رَجِي الْجَرِّرِي رُسِكتِر) (الإِرْر) ((يزود كريري www.moswarat.com

# ٤ - معرفةُ الثّقات والضّعفاء

التعريف اللُّغوي والاصطلاحي لـ: «الثقات» و«الضعفاء»:

لغةً: (الثقات) جمعُ: ثقةٍ، و(الثقةُ): المُؤْتَمَنُ.

و(الضعفاء) جمعُ: ضعيفٍ، و(الضعيفُ): ضِدُّ: القويِّ، ويكون حِسِّياً ومعنوياً.

واصطلاحاً: الثقةُ: هو العَدْلُ الضابطُ.

والضعيف: هو اسمٌ عامٌّ يَشْمَلُ مَن فيه طَعْنٌ في ضِبطه، أو عدالتِه.

أهمية ومعرفة هلذا العلم:

إنه يُنْتَجُ من الأبحاث التي قام بها العلماءُ الجَهَابِذَةُ، والنُّقَّادُ الصَّيَارِفَةُ، لمعرفة صفة كلِّ راوِ من رواة الحديث، ثم ما رأوه مناسباً له مِن مراتب الجرح والتعديل.

مِن هنا نَبَه العلماءُ على أهمية هاذا النوع، وأنه كما قال ابنُ الصَّلاح: «من أَجَلُ نوعٍ وأفخمه، فإنه المِزقاةُ إلى معرفة صِحَّة الحديث، وسَقَمِه»(١).

وقد لقي هاذا العلمُ عناية أثمَّة الحديث في القديم، والحديث، فصنَّقوا فيه التآليفَ الكثيرة، وتكلَّموا فيها على الرُّواة ممَّا شاهدوه من أحوالهم، أو ما نقلوه من الكلام في صفاتهم عن أثمة العلم (٢).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ١٢٩.

## أهمُّ المصنَّفات في الثقات والضعفاء :

تنقسم الكتبُ في هاذا العلم إلى ثلاثة أقسام: ما أُفرِد في الثقات، وما أُفرِد في الشعفاء، وما جُمِعَ فيه بين الثقات، والضعفاء، وقد سبق تعريف كُتب الجرح والتعديل (١٠).

000

<sup>(</sup>١) انظرصفحة: (٣١٦).



# ه ـ معرفة الوُخدَان

## تعريف: «الوحدان» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الوُّحْدَان) جمعُ: "واحدٍ» وهو: أُوَّلُ عَدَدِ الحِسَابِ(١).

واصطلاحاً: (الوُحْدَانُ): هم الرُّواةُ الذين لم يَرْوِ عن كلُّ واحدٍ منهم إلا راوِ واحدٌ (٢). فائدة معرفة الوحدان:

ومن فائدته معرفةُ «مجهول العَيْن» ورَدُّ روايته إذا لم يكن من الصحابة، إلا إذا وَثَقَهُ من انفرد عنه إذا كان متأهِّلًا لذلك، أو وثَّقَه غيرُه على الأَصَحِّ من أقوال العلماء.

وبهلذا يكون مَن لم يَرْو عنه إلا راو واحدٌ مجهول العَيْن.

#### الوُحْدَانُ من الصّحابة:

ففي الصحابة جماعةٌ لم يَرْوِ عنهم غيرُ أبنائهم، منهم:

المُسَيَّب بن حَزْن بن وَهْب المَخْزُومي، له ولأبيه صحبةٌ، لم يَرْوِ عنه غيرُ ابنه:
 سعيد بن المُسَيَّب (المتوفئ سنة ٩٤ هـ)، وهو سيِّدُ التابعين.

٢ ـ ومعاويةُ بن حَيْدَة بن معاوية القُشَيْرِيّ، لم يَرْوِ عنه غيرُ ابنه: حكيم بن معاوية.

٣ - وقُرَّةُ بن إياس بن هلال بن رِئَابِ المُزَنِيِّ (المتوفئ سنة ٦٤ هـ)، لم يَرْوِ عنه غيرُ
 ابنه: معاوية (المتوفئ سنة ١١٣ هـ).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣١٩، و «تدريب الراوي»: (٢/ ٦٠).

أبو لَيْلَىٰ الأنصاري، اسمه: بلال (قُتل بصفين مع علي، رضي الله عنهما) لم يَرْوِ
 عنه إلا ابنه: عبد الرحمان.

وكذلك من الصحابة: وَهْبُ بن خَنْبَشْ، وعامرُ بن شهر، وعُرْوَة بن مُضَرِّس، ومحمَّدُ ابن صَفْوان، ومحمَّدُ بن صَيْفي، لم يَرْو عنه غيرُ حَمَّاد بن سَلَمة.

### الوحدان من التابعين وأتباعهم:

#### (أ) من التابعين:

محمَّد بن أبي سفيان الثَّقَفِي، لم يَرْو عنه غيرُ الزهريِّ، وقد تفرَّد الزُّهريُّ عن نيف وعشرين رجلاً من التابعين، لم يَرْوِ عنهم غيرُه.

وكذا تفرَّد عمرو بن دينار (المتوفئ سنة ١٢٦هـ) عن جماعة، ويحيئ بن سعيد، وهشام بن عُرْوَة.

#### (ب) ومن أتباع التابعين:

المِسْوَرُ بن رِفَاعة القُرَظِيِّ (المتوفى سنة ١٣٨ هـ)، تفرَّد به مالكٌ، وكذا تفرَّد مالكٌ أيضاً عن عشرة من شيوخ المدينة.

هذه بعضُ الأمثلةِ التي ذكرها العلماءُ في مؤلّفاتهم، وكان أكبرُ اعتمادهم في ذلك على: «كتاب الوُحدان والأفراد» للإمام مسلم بن الحَجّاج القُشيْري، و«معرفة علوم الحديث» و«المدخل إلى الإكليل» للحاكم أبي عبد الله النّيسابوري، وفي بعض ما ذكروه نظرٌ؛ فقد أبدى ابنُ الصَّلاح خَشْيَتَه من الحاكم أن يكون اعتمادهُ على الحُسْبان، والتوهم، وأكّد الحافظُ العِراقيُّ في «تقييده» بأنّ ما خشيه المصنّفُ هو المتحقّق في بعضهم (١٠).

## أشهر الكتب في الوحدان:

أَلَف العلماء جملة من الكتب باسم «الوحدان»، أسردها مع بيان موضوع كلّ كتابِ منها على النَّحو التالى:

انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٢٢، و (إرشاد طلاب الحقائق» ص: ٢٣٤، و (المقنع»: (٢/ ٥٤٩).

۱ ـ الوحدان: للإمام أبي عبدالله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦هـ).

موضوعه خاصٌ بالصحابة الذين ليس لهم إلا حديثٌ واحدٌ، وواضحٌ أنَّ هنالك فرقاً كبيراً بين مَن ليس له إلا حديثٌ واحدٌ، فقد يكون للراوي حديثٌ واحدٌ واحدٌ تفرَّد عنه، فقد حديثٌ واحدٌ رواه عن واحدٍ أو أكثر، وقد لا يكون للراوي إلاَّ راوٍ واحدٌ تفرَّد عنه، فقد يكون له حديثٌ، أو أكثر.

٢ ـ المنفردات والوحدان: للإمام أبي الحسين، مسلم بن الحَجَّاج القُشَيْرِيّ النَّيسابوري (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ).

موضوعُه: من ليس له إلَّا راوِ واحدٌ.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ الوحدان: للإمام محمد بن إدريس بن المنذر بى مِهران أبي حاتم الرَّازي (المتوفئ سنة ٢٧٧ هـ).

وهو مفقودٌ؛ لذا لا نستطيع تحديدَ موضوع الكتاب هل هو في الأحاديث، أم في الرواة؟

الوحدان: للإمام أحمد بن عمر الضَّحَّاك بن مَخْلَد الشَّيباني، المعروف بـ: «ابن أبي عاصم» (المتوفئ سنة ۲۸۷ هـ).

وهو مفقودٌ.

• ـ الوحدان: للإمام الحافظ أبي علي، الحسين بن محمد بن زياد القَبَّاني النَّيْسَابوري (المتوفى سنة ٢٨٩ هـ).

الوحدان: للإمام الحافظ أبي جعفر، محمد بن عبد الله بن سليمان الحَضْرَمي، الملقّب بـ: «مُطَيّن» (المتوفئ سنة ۲۹۷ هـ).

٧ ـ تسمية من لم يَرْوِ عنه غير رجل واحد: للإمام الحافظ أبي عبد الله، أحمد بن شعيب النّسائي (المتوفئ سنة ٣٠٣هـ).

وهو جزءٌ صغيرٌ جداً يحتوي على (٢٣) ترجمة من التابعين، تفرَّد عنهم نفسُ العدد من أتباع التابعين، وطريقته في عرض التراجم مشابهةٌ لطريقة الإمام مسلم، فهو يذكر الرجل ويذكر من تفرَّد عنه، وقد ضَمَّ كتابُ الإمام مسلم أغلب هؤلاء في كتابه: المنفردات.

وهو مطبوعٌ في آخر كتابه «الضعفاء والمتروكين».

٨ ـ الوحدان: للإمام الحافظ الحسن بن سفيان بن عامر بن عبد العزيز بن التعمان بن عطاء، أبى العبّاس الشّيبانى الخُراسانى (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ).

٩ ـ المخزون في علم الحديث: للإمام أبي الفتح، محمد بن الحسين الأزدي المُؤْصِلي (المتوفئ سنة ٣٦٧ هـ).

وهو مطبوعٌ.

بعضُ أَهَمّ الكتب التي اشتملت على رواية الوحدان:

لقد تضمَّنت أغلبُ كتب السُّنّة رواية من ليس له إلا راوِ واحدٌ، وخاصةً الصحابة، ومن هـٰذه الكتب:

الجامع الصحيح: للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦هـ).

٢ - صحيح مسلم: للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجَّاج القُشَيْري (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ).

٣ ـ سنن أبي داود: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السِّحِستاني (المتوفئ سنة ٢٧٥ هـ).

٤ ـ جامع الترمذي: للإمام أبي عيسى محمد بن عيسى بن سَوْرَة التَّرمذي (المتوفى سنة ٢٧٩ هـ).

سنن النّسائي: للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النّسائي (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ).

- ٦ \_ المسند: للإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشَّيْبَاني (المتوفئ سنة ٢٤١ هـ).
- ٧ ـ سنن ابن ماجَه : للإمام أبي عبد الله محمد بن يزيد الرَّبعي ابن ماجَه القَزْويني (المتوفئ سنة ٢٧٣ هـ).
- ٨ ـ المعجم الكبير: للإمام أبي القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب اللَّخْمي الطّبرَاني
   (المتوفي سنة ٣٦٠ هـ).
- ٩ ـ سنن الدَّارَقطني: للإمام أبي الحسن علي بن عمر الدَّارَقُطني (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ).
- ١٠ مسند الطَّيَالسي: للإمام سليمان بن داود بن الجارود الطَّيَالِسي البَصْري (المتوفي سنة ٢٠٣ هـ).
- ۱۱ ـ مجمع الزوائد: للحافظ أبي الحسن نور الدين الهَيْثَمي (المتوفئ سنة ٨٠٧ هـ).

رَفْخُ مجب (الرَّحِمْ) (النَّجْنَّ يُ (سِلَتَهُ (النِّرْ) (النِّرْوَكُ www.moswarat.com



# ٦ \_ معرفة الرواة المُختلطين

## تعريف «المختلط» لغةً واصطلاحاً:

في اللغة: (المُخْتَلِطُ): اسمُ فاعلِ من (الاختلاط)، وهو مصدرُ: اخْتَلَطَ، يقال: اخْتَلَطَ عقلُه؛ أي: فَسَد. واختلط الشيءُ بالشيء؛ أي: خالطه. ويقال: اختلطوا في الحديث؛ أي: اشتبكوا.

وفي الاصطلاح: هو اختلالٌ طارئٌ على الضَّبُط، يقع إمَّا لفسادِ العقل عند كِبَر السَّنِّ، أو لذَهابِ البَصَر، أو احتراقِ الكتب، أو نحوِ ذلك.

### أهمية معرفة هلذا العلم:

معرفةُ المُختلطِين فَنُّ مُهِمٌّ جِدَّا؛ لِمَا يحتاج إليه من دِقَّةِ؛ لتمييز أحاديث الراوي المختلطة من غيرها، وقد عُني أثمَّةُ الحديث به، وضبطوا أحوالَه، وأعطوا كُلَّا منها حُكْمَه حسب الميزان العلمي.

#### مثالُ الاختلاط:

مشالُ ذلك حديثٌ رواه أحمد عن يزيد بن هارون، عن حَمَّاد بن سَلَمَة ورضي الله عنهما عن الأزرق بن قيس، عن ذَكْوَان، عن أُمَّ سَلَمَة، قالت: صَلَّىٰ رسولُ الله ﷺ العَصْرَ، ثم دَخَل بيتي فصَلَّىٰ رَكْعَتَيْن، فقلتُ: يا رسول الله! صَلَّيْتَ صلاةً لم تكن تُصَلِّيها؟ فقال: «قَدِمَ عليَّ مالٌ فشَغَلني عن الرَّكْعَتَيْن كنتُ أركعهما بعد الظُهر، فصَلَيْتُهما الآن». فقلت: يا رسول الله! أفنقضيهما؛ إذا فاتنا؟ قال: «لا»(١).

 <sup>(</sup>۱) مسئد أحمد: (۲/۵/٦).

قال الهيثميُّ: "رجالُ أحمد رجالُ الصَّحيح"، للكن فيه عِلَّةٌ، هي: أنَّ (حَمَّاد بن سَلَمَة) ثقةٌ جليلٌ، احتجَّ به مسلمٌ في روايته عن ثابت البُنَاني، وروىٰ له مقروناً مع غيره، وقد اختلط، و(يزيدُ بن هارون) مُتأخِّرُ السَّماع منه، يُخْشَىٰ أن يكون هاذا سَمِعَه منه بعد الاختلاط(۱).

## • أنواع المختلطين:

قَسَّم الحافظُ ابن رجب الحنبلي (المتوفئ سنة ٧٩٥ هـ) المخلتطِين إلى ثلاثة أنواع:

النوع الأول: مَن ضُعِّفَ حديثُه في بعض الأزمان دُون بعضٍ.

النوع الثاني: مَن ضُعِّفَ حديثُه في بعض الأماكن دُون بعضٍ.

النوع الثالث: مَن ضُعِّفَ حديثُه عن بعض الشيوخ دُون بعضٍ.

وقد أضافَ إليه أستاذُنا الشيخ الدكتور نور الدين عِثْر ـ حفظه الله، وأمتع به ـ نوعاً لم يذكره الحافظُ ابن رجب، وهو:

النوع الرابع: مَن ضُعِّفَ حديثُه في بعض الموضوعات دُون بعضٍ.

أذكر فيما يلي هئذه الأقسامَ الأربعة مع الأمثلة:

النوع الأول: مَن ضُّعِّفَ حديثُه في بعض الأزمان دُون بعض:

وهاذا هو المعروفُ في مصارد علوم الحديث بعنوان: "من اخْتَلَطَ في آخر عُمْرِه من الثّقات»، وهؤلاء هم الثّقاتُ الذين خلطوا آخر عُمرِهم. ويتبع معرفة هؤلاء معرفة مَن روى عنهم قبل الاختلاط، ومعرفة مَن روى عنهم بعد الاختلاط، وذلك من أجُلِ الحُكم على الحديث بالاحتجاج، أو عدمه.

<sup>(</sup>١) انظر: «إعلام الأنام شرح بلوغ المرام» (١/ ٣٥٧ ـ ٣٥٨)، و «لمحات موجزة في أصول علل الحديث» ص: ٥٧، للدكتور عتر.

#### ومن أمثلة هؤلاء:

١ \_ عطاء بن السَّائب النَّقفي الكُوفي (المتوفىٰ سنة ١٣٦ هـ).

ذكر الترمذيُّ: أنه يقال: "إنَّ عطاء بن السَّائب كان في آخر عُمره قد ساءَ حفظُه"، وذكر الترمذيُّ أيضاً عن عليِّ بن المَدِيني، عن يحيئ بن سعيد؛ قال: من سَمِعَ من عطاء بن السَّائب صحيحٌ السَّائب قديماً؛ فسماعُه صحيحٌ، وسماعُ شُعبة، وسفيان عن عطاء بن السَّائب صحيحٌ إلاَّ حديثين عن عطاء بن السَّائب، عن زاذان، قال شعبة: سمعتُهما منه بِأَخَرَةٍ.

ومِمَّن سمع من عطاء قبل أن يتغيَّر: سفيانُ، وشعبةُ، وحَمَّادُ بن زيد، وحَمَّادُ بن سَمَع من عطاء الدَّسْتُوَائي.

ومِمَّن سمع منه بأَخَرَةٍ بعد اضطرابه: جريرٌ، وخالدُ بن عبد الله، وابن عُلَيَّة، وعلي بن عاصم، ومحمد بن فُضَيْل، ووُهَيْب، وعبد الوارث، وهُشَيم (١١).

٢ ـ الإمام الحافظ عبد الرزَّاق بن هَمَّام الصَّنْعَاني (المتوفئ سنة ٢١١هـ).

كان يحدِّث من كتابه، ثم عمي، فغلط فيما حدَّث من حفظه (٢).

وَمَنَ أَمثَلَةَ ذَلَكَ: حَدَيْتُهُ عَنَ مَعْمَرٍ، عَنَ الزُّهْرِيِّ، عَنَ سَالَمٍ، عَنَ أَبِيهَ: أَنَّ النبيَّ ﷺ رأَىٰ عَلَىٰ عُمَر ثوباً جَدَيداً، فقال: «ثَوْبُكَ هَاذَا غَسِيلٌ أَمْ جَدَيدٌ؟» قال: لا ، بل غسيلٌ، قال: «إِلْبَسْ جَدَيداً، وعِشْ حَمَيداً، ومُتْ شهيداً» (٣).

قال أحمد في رواية الأثرم: «هاذا كان يُحَدِّث به من حفظِه، ولم يكن في الكتب»(٤). النوع الثاني: مَن ضُعِّف حديثُه في بعض الأماكن دُون بعض:

وهو من حَدَّث في بعض الأماكن، فأصابَ، ثم حَدَّث في بعض آخر، فأخطأ.

<sup>(</sup>۱) انظر للتفصيل: «شرح علل الترمذي»: (٢/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>٢) انظر للتفصيل: المصدر السابق: (٢/ ٥٧٧ \_ ٥٨٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في أول اللباس، باب: ما يقول الرجل إذا لبس ثوباً جديداً، برقم: (٣٥٥٨).

 <sup>(</sup>٤) شرح علل الترمذي: (٢/ ٥٨٤ ـ ٥٨٥).

وهاذا كمَن حَدَّث في مكانٍ لم يكن معه كتبُه، فخَلَط، وحَدَّث في مكانٍ آخر من كُتبه، فضَبَط، أو كمَن سمع في مكانٍ من شيخ، فلم يَضْبِط عنه، وسمع منه في موضع آخر، فضَبَط (١٠).

#### ومن أمثلة هؤلاء:

١ \_ مَعْمَرُ بن راشد الأزدي (المتوفى سنة ١٥٣هـ).

كان حديثُه بالبَصْرة فيه اضطرابٌ كثيرٌ، وحديثُه باليمن، جَيِّدٌ. فمما أُختُلِفَ فيه باليمن والبَصرة حديثُ: "أنَّ النبيَّ ﷺ كَوَىٰ أَسْعَدَ بن زُرَارَة من الشَّوْكَةِ (٢)، (٣).

فهلذا الحديثُ رواه مَعْمَرٌ باليمن عن الزُّهريِّ، عن أبي أُمَامَة بن سَهْلِ مُرْسَلاً، ورواه بالبصرة عن الزهريِّ، عن أنس.

والصُّوابُ: المُرْسَل.

٢ - هشام بن عروة بن الزُّبير بن العَوَام (المتوفى سنة ١٤٦هـ).

تغيَّر حفظُه عندما كَبِرَ، فتغيَّر حديثُه في قَدْمَتِه الثالثة إلى العراق، فقد كان يُسنِد الحديثَ أحياناً ويُرسِله أحياناً، فتارةً يقول: عن أبيه، عن النبيِّ ﷺ، وأخرى يقول: عن أبيه، عن عائشة رضي الله عنها، عن النبيِّ ﷺ، فكان إذا أتقن الحديثَ؛ أسنده، وإذا هابه؛ أرسله، هاكذا قال فيه يعقوبُ بن شيبة (٤٠).

ويَدخُلُ في معرفة المُختلِطين أيضاً: معرفةُ من حَدَّث عن أهل مصرٍ، أو إقليمٍ، فحفظوا حديثهم، وحَدَّث عن غيرهم، فلم يحفظ، وكذلك من حَدَّث عنه أهل مصرٍ، فحفظوا

<sup>(</sup>١) شرح علل الترمذي: (٢/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) الشوكة: هي حُمرةٌ تعلو الوجة، والجسد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في أبواب الطُبّ، برقم: (٢٠٥٠)، وأحمد في «المسند» (٥٦/٤)، والحاكم في «المستدرك» (٣/٧٠)، أما حديثُه المُرسَل؛ فأخرجه عبد الرزّاق في «المصنَّف» (١٠/٧٠).

<sup>(</sup>٤) شرح علل الترمذي: (٢/ ٢٠٤).

حديثَه، وحَدَّث عنه غيرهم، فلم يقيموا حديثَه (١٠).

مثال الأول: حديث: «إذا عَمِلَتْ أُمَّتي خمسَ عشرة خصلةً حَلَّ بها البلاءُ...»(٢) الحديث.

هذا الحديثُ جاءَ من طريق (فَرَج بن فَضَالة)، عن يحيئ بن سعيد، وقد أُنكِرَ هذا الحديثُ على فَرَج بن فَضَالة؛ لأن أهل الحديث قد تَكَلَّموا فيه، وضَعَّفوه من قِبَل حفظِه، فقد قال فيه الإمامُ أحمدُ عندما سُئل عنه: «أمًا ما روى عن الشَّاميين، فصالحُ الحديث، وأمًّا ما روى عن يحيئ بن سعيد؛ فمضطربٌ»(٣).

ومثال الثاني: وهو مَنْ حَدَّث عنه أهلُ مصرٍ، أو إقليمٍ فحفظوا حديثَه، وحَدَّث عنه غيرُهم، فلم يُقيموا حديثَه ومثالُ ذلك: (زُهير بن محمد الخُراساني)، كان أهلُ العراق يَزُوُوْنَ عنه أحاديثَ مستقيمةً، وأهلُ الشَّام يَزُوُوْنَ عنه رواياتٍ مُنْكَرةً.

فقد خَرِّج له الترمذيُّ من رواية الشَّامِيِّين عنه غيرَ حديثٍ، نذكر منها:

حديث: «أنَّ رسول الله ﷺ كان يُسَلِّم في الصَّلاة تسليمة واحدة تلقاء وجهه، يميل إلى الشَّقِّ الأيمن شيئاً (٤٠).

وحديث: «قرأ النبيُّ ﷺ على أصحابه سورةَ الرَّحمان من أوَّلها إلى آخرها، فسكتوا، فقال: لقد قَرَأْتُها على الجنِّ ليلةَ الجِنِّ، فكانوا أحسن مردوداً منكم...»(٥).

قال ابن عَدِيِّ في زُهير: «لعلَّ حديثَ الشَّامِيِّين إذا رَوَوْا عنه؛ أخطؤوا عليه، فإنه إذا حَدَّث عنه أهلُ العراق؛ فرواياتُهم عنه شبهُ المستقيم، وأرجو: أنه لا بأسَ به»<sup>(٢)</sup>.

شرح علل الترمذي: (۲/ ۲۰۹ \_ ۲۱۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب الفتن، باب: ما جاء في علامة حلول المسخ والخسف، برقم: (٢٢١٠).

<sup>(</sup>٣) شرح علل الترمذي: (٢/ ٢١٢ \_ ٦١٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في أبواب الصلاة، باب: ما جاء في التمليم في الصلاة، برقم: (٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في أبواب التفسير، بأب: ومن سورة الرحمن، برقم: (٣٢٩١).

<sup>(</sup>٦) شرح علل الترمذي: (٢/ ٦١٦ ـ ٦١٧).

النوع الثالث: مَن ضُعِّفَ حديثُهُ عن بعض الشَّيوخ دُون بعض:

وهاذا يندرج أيضاً في معرفة مَن اختلط؛ أي: معرفةُ قومٍ هم ثقاتٌ في أنفسهم، الكنَّ حديثَهم عن بعض الشيوخ فيه ضَعْفٌ، بخلاف حديثهم عن بقية شيوخهم.

#### ومن أمثلة هؤلاء:

ا \_ إسماعيل بن عَيَّاش الحِمْصي (المتوفى سنة ١٨٢ هـ) عن موسى بن عُقْبَة ، عن نافع ، عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ عن النبيِّ ﷺ أنه قال: «لا يقرأ الجُنُبُ والحائضُ شيئاً من القرآن»(١).

قال أبو حاتم الرَّازي: «هاذا خطأٌ، إنما هو عن ابن عمر قوله»(٢).

يعني: أنَّ إسماعيل بن عَيَّاش وَهِمَ فيه، وإسماعيل بن عياش هذا، صدوقٌ في روايته عن أهل بلده، مختلطٌ في غيرهم.

وإسماعيل يروي هنا عن موسى بن عقبة (المتوفى سنة ١٤١ هـ)، وموسى مدنيٌّ ثقةٌ فقيةٌ، إمامٌ في المغازي. فضُعِّف الحديثُ بسبب ذلك.

٢ ـ جرير بن حازم البصري (المتوفئ سنة ١٧٠هـ).

ثقةٌ تغيَّر قبل موته بسنة، للكن أولاده حَجَبُوه، فلم يُسمَع منه في اختلاطه شيءٌ، إلاَّ أنه كان يُضعَّفُ في حديثه عن قتادة.

قال أحمد: «كان يُحَدِّث بالتَّوَهُم أشياءَ عن قتادة يُسْنِدها بواطيلَ»، وقال أيضاً: «كأنَّ حديثه عن قتادة غيرُ حديثِ الناس، يُسنِد أُسياءً، ويُوقِف أشياءً».

وقد أنكر عليه أحمدُ، ويحيئ وغيرُهما من الأئمة أحاديثَ متعدِّدةَ يرويها عن قتادة، عن أنس، عن النبيِّ ﷺ، وذكروا: أنَّ بعضها مراسيلُ أسندها (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب الطهارة، باب: ما جاء في الجنب والحائض، برقم: (١٣١).

<sup>(</sup>٢) علل الحديث: (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) شرح علل الترمذي: (٢/ ٦٢٤ \_ ٦٢٥).

فمِن هاذه الأحاديث: حديثُه عن قتادة عن أنس: أنَّ رجلاً جاء إلى رسول الله ﷺ وقد توضَّأ، وترك على قدَميه مِثْلَ موضع الظُفر، فقال له رسولُ الله ﷺ: «ارْجِعْ فأَحْسِنْ وضوءَك اللهُ اللهُ على قدَميه مِثْلَ موضع الطُفر، فقال له رسولُ الله ﷺ: «ارْجِعْ فأحْسِنْ وضوءَك اللهُ اللهُ الحديثُ ليس بمعروف عن جرير بن حازم، ولم يروه إلاَّ ابنُ وهب».

## النوع الرابع: مَن ضُعِّف حديثُه في بعض الموضوعات دُون بعض:

يقع ذلك في الرُّواة الذين تخصَّصوا، وأفرغوا عنايتَهم لنوعٍ مُعَيَّنٍ من أبواب الحديث، أو العُلوم الأخرى، ثم تعرَّضوا لغير ما تخصَّصوا به.

#### ومن أمثلة هؤلاء:

١ ـ وذلك كمن يتخصّص بالقراءة دون السّنن، مثل: (عاصم بن بَهْدَلَة الكُوفي، المعروف بـ: "أبي النّجُود»، المتوفئ سنة ١٢٨ هـ).

إمامُ القراءة المشهور، قال الحافظ ابن حجر: «صدوقٌ، له أوهامٌ، حُجَّةٌ في القراءة»(٢).

٢ ــ أو كمن تخصص في السيرة، أو التاريخ، مثل: (محمد بن إسحاق بن يَسَار المدنى، المتوفئ سنة ١٥١ هـ).

صاحبُ المَغازي وهو إمامٌ فيها، قال عنه ابن حجر: «إنه صدوقٌ، يُدَلِّس، ورُمي بالتشيُّع والقَدَر»(٣).

٣ ـ ومثل: (سَيْفِ بن عمر التَّميمي، المتوفي سنة ٢٠٠ هـ).

هو ضعيفٌ في الحديث، عمدةٌ في التاريخ.

٤ ـ ومنهم: (نَجِيح بن عبد الرحمان السِّنْدِي، أبو مَعْشَر، المتوفىٰ سنة ١٧٠ هـ).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب: الطهارة، باب: تفريق الوضوء، برقم: (١٧٣).

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب: ص: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) تقريب التهذيب: ص: ٤٦٧.

قال يحيئ بن مَعِين: «اكتبوا عن أبي معشر حديث محمَّدِ بن كعب في التفسير، وأمَّا أحاديثُ نافع وغيرها؛ فليس بشيء، التفسير حسنٌ»(١١).

٥ ـ ومثله: (سعيدُ بن بشير الأزدي، المتوفئ سنة ١٦٨هـ).

قال فيه سعيدُ بن عبد العزيز الدِّمشقي: «كان غالبُ علمِه التفسيرُ، خُذْ عنه التفسيرَ، وُدَعْ ما سِوىٰ ذلك».

٦ ـ ومنهم: (إسماعيل بن عبد الرحمان السُّدِّي، المتوفئ سنة ١٢٨ هـ).

قال الإمام أحمد: «هو حَسَنُ الحديث، وحديثه مقاربٌ، إلا أنَّ هـنذا التفسير الذي يجيء به أسباطٌ (٢) عنه»، فجعل يستعظمه، ويقول: «من أين قد جعل له أسانيدَ؟ ما أدري ما ذاك».

٧ ـ ومنهم: (عبدالجَبَّار بن عمر الأيلي، المتوفى بعد منة وستِّين الهجرية).

قال أبو زُرْعَة: «واهي الحديث، وأمَّا مسائله؛ فلا بأسَ» (٣).

## حُكم روايةِ المُختلطِين في الصَّحِيْحَين:

وقد روى الإمامان البُخاريُّ ومُسلمٌ لكثيرٍ ممن نُسِبوا إلى الاختلاط من الثُقات في صحيحيهما. . وهاذه المرويَّاتُ محمولةٌ في عُمومها على ما كان من مروياتهم في الصِّحّة قبل التغيُّر، والاختلاط.

قال ابن الصَّلاح: «واعْلَمْ: أنَّ ما كان من هـُذا القَبيل مُحْتَجَاً بروايته في الصحيحين أو أحدِهما، فإنَّا نعرف على الجُملة: أنَّ ذلك مما تميَّز، وكان مأخوذاً عنه قبل الاختلاط، والله أعلم»(٤).

<sup>(</sup>۱) شرح علل الترمذي: (۲۸۸۶).

<sup>(</sup>٢) هو: (أسباطُ بن نصر الهَمْدَاني) صدوقٌ كثيرُ الخطأ، يُغرِب. (انظر: «تقريب التهذيب» ص: ٩٨).

 <sup>(</sup>٣) شرح علل الترمذي: (٢/ ٢٥٩ ـ ٦٦٠).

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث: ص: ٣٩٧ ـ ٣٩٨.

## وكذا عَلَّق الحافظُ العراقِي علىٰ كلام ابن الصَّلاح، فقال:

«... وذكر في آخر النوع: أنَّ ما كان من هلذا النوع مُحْتَجًا بروايته في الصحيحين، أو أحدِهما، فإنَّا نعرف على الجملة: أنَّ ذلك مما تميَّز، وكان مأخوذاً عنه قبل الاختلاط، فرأيتُ أن أذكر ما عرف في تلك التراجِم ممن سمع منهم قبل الاختلاط، أو بعده، وأذكر من روايته عن المذكورين في الصحيح حتى يعرف: أنَّ ذلك مأخوذٌ عنه قبل الاختلاط، كما ذكره المصنَّفُ؛ وذلك من تحسين الظَّنِّ بهما لتلفِّي الأُمَّةِ لهما بالقبول، كما قبل فيما وقع في كتابيهما، أو أحدهما من حديث المدلِّسين بالعنعنة. والله أعلم»(١).

## أشهر الكتب في الرُّواة المختلطين:

أوَّلُ من أَلَف في هاذا التَّوع هو: الحافظُ محمد بن موسى الحازمي (المتوفى سنة ٥٨٤ هـ)، قال السُّيوطي: "وقد ألَف الحازميُّ تأليفاً لطيفاً رأيتُه»(٢)، ثم ألَف الحافظُ صلاح الدين العَلاَثي (المتوفى سنة ٧٦١هـ) تصنيفاً مختصراً، لم يبسط الكلامَ فيه، ورَتَّبهم على حروف المعجم (٣)، وهو مخطوطٌ.

ثم تبعهما علماء في التصنيف في هلذا النوع، ومن كتبهم مايلي:

١ ــ الاغتباطُ بمعرفة من رُمي بالاختلاط: للحافظ أبي الوفاء، بُرهان الدين، إبراهيم
 ابن محمد بن خليل، المعروف بــ: "سبط ابن العجمى" (المتوفئ سنة ١٤٨هـ).

وهي رسالةٌ صغيرةٌ لكنها مفيدةٌ، رَبَّبها على حروف المعجم.

٢ ـ الكواكب النيرات في معرفة من اختلط من الرُّواة الثقات: للشيخ أبي البركات،
 محمد بن أحمد بن يوسف الذَّهبي، المعروف بـ: «ابن الكَيَّال» (المتوفئ سنة ٩٢٩ هـ).

التقييد والإيضاح: ص: ٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوى: (٢/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٣) في مكتبة السليمانية باستنبول، تحت رقم (كوبريلي ٢٦٨).

خَصَّها المؤلِّفُ بالثقات؛ الذين اختلطوا دُون الضعفاء، ولكنه خالَفَ ما ذكره في مقدِّمته، وذكر بعضَ الضعفاء، والمتروكين.

وهي مطبوعةً.

٣ ـ نهاية الاغتباط بمن رُمي من الرُّواة بالاختلاط: للأستاذ أبي عبيد الله، علاء الدين على رضا (معاصر).

وهو أصلُ رسالة الحافظ سبط ابن العجمي، تعقّب عليها المؤلّفُ، وزاد عليها زياداتٍ مفيدةً.

وهو مطبوعٌ.

وقد وفّى الحافظُ ابن رجب الحنبلي (المتوفى سنة ٧٩٥هـ) البحثَ حقّه في «شرح علل الترمذي» بما لا تجده في مراجع علوم الحديث المطوّلة، فعرض فيه لأقسام لم نتعرّض لها، فارجع إليه، فيه الغنائم من العِلم مفيدةٌ.

000



# ٧ \_ معرفة الرُّواة المُدَلِّسين

# تعريف «المدلِّس» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُدَلِّسُ): اسمُ فاعلِ من (التدليس): وهو مأخوذٌ من الدَّلَس، والدَّلَسُ التَّلَسُ الظُّلْمَةُ، أو اختلاطُ النُّور بالظُّلمة.

و(التدليسُ): إخفاء العيب، والتمويه، ويُقال: دَلَّس فلانٌ في البيع، وفي كلِّ شيءٍ؛ أي: لم يُبَيِّن عيبَه.

وسَمَّاه المحدِّثون تدليساً؛ لاشتراكه مع المعنى اللَّغَوي في الخفاء، وفي تغطية وجه الصَّواب فيه (۱).

واصطلاحاً: هو إخفاءُ عَيْبٍ في الإسناد، وتحسينٌ لظاهره (٢).

والأولى منه «التمويهُ في إسناد الحديث، أو رواتِه» $^{(7)}$ .

يعنى: التموية في اتصال السَّند، أو اسم الشيخ.

سيأتي في الباب الرابع التعريفُ المفصّلُ عن «التدليس» وأقسامه، فارجع إليه.

## أهمية معرفة التدليس:

مسألة (التدليس) مسألةٌ مُهِمَّةٌ جِداً في علم الرجال؛ لِمَا له (أي: التدليس) من أثر في قبول الراوي أو رَدِّه.

<sup>(</sup>١) انظر: «مناهج المحدِّثين في تقوية الأحاديث الحسنة والضعيفة» ص: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) تيسير مصطلح الحديث: ص: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: «أصول الجرح والتعديل» ص: ١٢٠.

# مراتب المدلّسين:

قَسَّم علماء الحديث المدلِّسين إلى مراتب؛ ليعلم أنَّ هؤلاء ليسوا على حدُّ واحدِ، وحتى لا يتوقَّف في حديث كلِّ من لم يصرِّح منهم بالسَّماع. وأوّلُ مَن قَسَّم المدلِّسين إلى مراتب العَلاَئيُّ في كتابه: "جامع التحصيل" (١)؛ حيث قَسَّمهم إلى خمس مراتب، وتبعه على هذا التقسيم عددٌ من أهل العلم منهم: الحافظُ ابنُ حجر في كتابيه: "تعريف أهل التقديس" (٢) و «النكت (٣)، والسَّخاوي (٤) في: "فتح المغيث»، إلاَّ أنَّ ما امتاز به ابنُ حجر عن البقية تلخيصه لمراتب العلائي.

# فائدة معرفة مراتب المدلّسين:

وتظهر فائدة معرفة مراتب المدلسين في الحُكم على روايتهم بالاتصال أو بالإرسال؛ ذلك أنَّ الرواة الذين وُصفوا بالتدليس ليسوا على درجة واحدة من حيثُ كثرة من نسبهم إلى التدليس، أو من حيثُ إكثارهم منه، أو روايتهم عن الضعفاء، أو ضعفهم هم في أنفسهم، فمَن نَدُر تدليسُه ليس كمن أكثر منه، ومن كان لا يدلِّس إلا عن ثقة ليس كمن يدلِّس عن كلُّ واحدٍ، ومن احتمل الأثمةُ تدليسَه وأخرجوا له في الصحيح؛ ليس كمن لم يُخرج له فيهما. فالحكمُ عليهم إذاً يختلف باختلاف المراتب المذكورة (٥٠).

قال العلائيُّ: ثم ليُعلم بعد ذلك أنَّ هؤلاء كلَّهم ليسوا على حدُّ واحدٍ، بحيث إنه يتوقّف في كلِّ ما قال فيه واحدٌ منهم: «عن» ولم يصرِّح بالسَّماع، بل هم على طبقات<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) جامع التحصيل: ص: ١١٣ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) تعريف أهل التقديس: ص: ٦٢ \_ ٦٣.

<sup>(</sup>٣) النكت: (٢/ ٢٣٦ \_ ١٤٤٤).

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (١/ ٢٢٨ ـ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٥) التدليس في الحديث: ص: ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) جامع التحصيل: ص: ١١٣.

#### المرتبة الأولئ:

من لم يُوصَف بذلك إلا نادراً جداً، بحيث إنه لا ينبغي أن يُعَدَّ فيهم، وغالبُ رواياتهم مصرَّحةٌ بالسماع، والغالبُ أنَّ إطلاق من أطلق ذلك عليهم فيه تجوُّزٌ من الإرسال إلى التدليس، ومنهم من يُطلق ذلك بناءً على الظَّنّ، ويكون التحقيق بخلافه(١).

# حُكم أهل هذه المرتبة:

أهلُ هذه المرتبة لا يُعَدّون في الحقيقة من المدلّسين الذين يُنظَر في تصريحهم بالسّماع، بل روايتهم محمولة أبداً على الاتصال صرّحوا بالسّماع أم لم يصرّحوا؛ لأنهم لا يخرجون عن أحد الأحوال السبعة الآتية (٢):

١ ــ من لم يثبت عليه التدليسُ وإنما تجوَّز من وصفه به، وأن ما ذُكر عنه ليس بتدليسِ
 على الحقيقة .

٢ ـ من كان نادرَ التدليس.

٣ - مَن لم يصرِّح المتقدِّمون بتدليسه، إنما في كلامهم إيماءٌ وإشارةٌ يمكن أن يُفهم منها مَا يَدُلُّ على تدليسه.

عَن رُمي بتدليس الشيوخ.

من كان يقول: قُرئ على فلانٍ حَدَّثكم فلانٌ. ولا يقول وأنا أسمع، فيُوهِم أنه سمع.

٦ ـ مَن كان يُطلِق في الإجازة: «أخبرنا» ولا يبيِّن كونها إجازةً، وهذا اصطلاحٌ خاصٌ صَرَّح به بعضُهم، وهو مشهورٌ عن أهل الأندلس.

٧ ـ من كان يُطلِق: «حَدَّثنا» في الوِجَاد.

<sup>(</sup>١) جامع التحصيل: ص: ١١٣، تعريف أهل التقديس ص: ٦٦، النكت: (٢/ ٦٦٣ ـ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٦٣٨).

#### • المرتبة الثانية:

من احتمل الأثمةُ تدليسَه، وخرَّجوا له في الصحيح وإن لم يصرُّح بالسَّماع؛ وذلك إمَّا لإمامته، وقِلَّة تدليسِه في جنب ما روى، أو لأنه لا يُدلِّس إلا عن ثقةٍ<sup>(١)</sup>.

## حُكم أهل هذه المرتبة:

وحُكم أهل هذه المرتبةِ كحُكم أهل المرتبة الأولى، تُقبَل روايتُهم سواء صرَّحوا بالسَّماع أم لم يصرِّحوا.

#### • المرتبة الثالثة:

مَن أَكْثَرَ من التدليس فلم يَحْتَجُ الأثمةُ من أحاديثه إلا بما صرَّح فيها بالسَّماع، ومنهم مَن رَدَّ أحاديثَه مُطلَقاً، ومنهم مَن قَبِلَها(٢).

فأهلُ هذه المرتبة أكثروا من التدليس بخلاف أهل المرتبتين المتقدّمتين، لكنهم لم يُكثروا عن الضعفاء والمجاهيل، كأهل المرتبة الرابعة، ولا ضُعّفوا بشيء آخر كأهل المرتبة الخامسة.

# حُكم هذه المرتبة:

حُكم أهل هذه المرتبة قبولُ روايتهم إذا صرَّحوا بالسَّماع.

#### • المرتبة الرابعة:

مَن أكثر من التدليس عن الضعفاء والمجهولين (٣).

فَأَكْثَرُ هَذَه المرتبة ممن قبل فيه: صدوقٌ، إما مُطلَقاً، أو مع قول: يُخطئ، أو كثيرُ الخطأ، أو يتلقّن، ونحو ذلك.

انظر: "جامع التحصيل": ص: ١١٣، و"تعريف أهل التقديس": ص: ٦٦، و"النكت": (٢/ ٦٣٨).

<sup>(</sup>٢) تعريف أهل التقديس: ص: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع التحصيل»: ص: ١١٣.

الفرقُ بين أهل هذه المرتبة والتي قبلها، هو ما قدمناه من إكثار هؤلاء التدليسَ عن الضعفاء والمجهولين، أمَّا أولئك، وإن كان منهم من ذكر عنه التدليس عن الضعفاء والمجهولين، فإنهم لم يُكثروا منه. فالإكثار هو: الفرقُ بين المرتبتين.

وفرقٌ آخر، هو أنَّ مِن أهل هذه المرتبةِ عدداً وُصفوا بتدليس التسوية<sup>(١)</sup>، بل الإكثار منه<sup>(٢)</sup>.

# حُكم أهل هذه المرتبة :

حُكم أهل هذه المرتبة؛ هو قبولُ ما صرَّحوا فيه بالسَّماع، ورَدُّ ما رووه بالعنعنة.

#### • المرتبة الخامسة:

مَن قد ضُعِف بأمرِ آخر سِوى التدليس، فحديثُه مردودٌ ولو صرَّح فيه بالسَّماع، إلا أن يوثق مَن كان ضَعْفُه يسيراً (٣).

# حُكم أهل هذه المرتبة:

حُكم أهل هذه المرتبة؛ رَدُّ ما صرَّحوا فيه بالسَّماع لضعفهم، ورَدُّ ما رووه بالعنعنة، إلا إن تُوبع من كان ضَعْفُه منهم يسيراً.

#### أشهر الكتب في المدلسين:

١ ـ أسماء المدلِّسين: للحسن بن على الكَرَابيسي (المتوفى سنة ٢٤٥ هـ).

٢ ـ التبيين الأسماء المدلّسين: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت المعروف
 بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر تعريف: «تدليس التسوية» في الباب الرابع، ص: (٧٧٢).

<sup>(</sup>٢) التدليس في الحديث: ص: ٢٤.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «معرقة أهل التقديس» ص: ١٤، و

- ٣ ـ منظومة الذهبي في أهل التقديس: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).
- كتاب المدلسين: للحافظ أبي زُرْعَة أحمد بن عبد الرحيم العِراقي (المتوفئ سنة ٨٢٦ هـ).
- التبيين في أسماء المدلِّسين: للحافظ أبي الوفاء إبراهيم بن محمد سِبط بن العجمى الحلبي (المتوفئ سنة ٨٤١هـ).
- ٦ تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن على بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

استمدَّه مِنْ: «جامع التحصيل» للحافظ العلائي، وحَرَّر ما كتبه السابقون، وأضاف إلى المدلِّسين مادةً جديدةً، وقدَّم لإحصائه بمقدِّمة مُهمَّة، فكان كتابهُ أجمعَ كتاب.

٧ ـ كتاب أسماء المدلسين: للحافظ أبي الفضل جلال الدين بن أبي بكر السيوطي
 (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

٨ ـ إتحاف ذوي الرسوخ بمن رُمي بالتدليس من الشيوخ: للشيخ حمَّاد بن محمد الأنصاري (معاصر، المتوفئ سنة ١٤٢٠ هـ).

- ٩ ـ التدليس والمدلُّسون: للأستاذ بشير التُّرابي (معاصر).
- ١٠ ـ التأنيس بشرح منظومة الذهبي في التدليس: للشيخ عبد العزيز الغُمَاري (معاصر).
- 11 ـ التأسيس بذكر مَن وُصف بالتدليس: للأستاذ عاصم بن عبد الله بن إبراهيم القريوتي (معاصر).
- ١٢ ـ التعليق الأمين على كتاب التبيين لأسماء المدلِّسين: للأستاذ أبي محمد بديع الدين الراشدي (معاصر).
  - ١٣ التدليس والمدلُّسون: دراسة عامَّة: لسيد عبد الماجد الغَوْري.



١ \_ معرفة التَّابعين وأتباعهم والمُخَضْرَمِين.

٢ ـ معرفة تاريخ الرُّواة.

٣ ـ معرفة طبقات الرواة.

٤ ـ معرفة الإِخوة والأُخَوات.

٥ \_ معرفة رواية المُدَبِّج والأقران .

٦ ـ معرفة رواية الأكابر عن الأصاغر.

٧ ـ معرفة رواية الآباء (الرُّواة) عن الأبناء.

٨ ـ معرفة رواية الأبناء (الرُّواة) عن الآباء.

٩ \_ معرفة السَّابِق واللاَّحِق.



رَفْحُ حِس (لاَرَجِمُ) (الْفِخَسَّ يَ رُسِكِنتر (لِنِدُرُ (الِفِرُووكِ www.moswarat.com



# ١ \_ معرفة التَّابعين وأتباعهم المُخَضْرَمِين

# أُوّلاً: التَّابِعُوْنَ

تعريف «التابعين» لغةً واصطلاحاً:

لغــةً: (التَّابِعُون) جَمْعُ: (تَابِعِيُّ)، أو (تابِعٍ)، والتّابِعُ: اسمُ فاعلٍ مِن: تَبِعَه، بمعنى: مَشَى خَلْفَه، أو مَرَّ به، فمضى معه<sup>(۱)</sup>.

واصطلاحاً: هو مَن شَافَهَ أصحابَ رسولِ الله ﷺ مع كونه مؤمناً ٢٧.

ثناء الله ورسوله عليهم:

وقد أثنئ الله سبحانه، ورسولُه ﷺ عليهم، ومَدَحهم.

قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّنبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدَّ لَهُمْ جَنَّنتِ تَجَـّرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

وقد أشار النبيُّ ﷺ إلى الصحابة والتابعين بقوله: «طُوْبَىٰ لِمَنْ رَاَنِي واَمَنَ بِي! وطُوبَىٰ لِمَنْ رَأَىٰ مَنْ رَأَىٰ مَنْ رَآنِي» (٣٠).

#### فائدة معرفة التابعين:

ولهذا العلم فائدةٌ عظيمةٌ، فإنَّه إذا غَفَل الإنسانُ عن هذا العلم؛ لم يفرِّق بين

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) معرفة علوم الحديث: ص: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) أورده الخطيب في تاريخه: (٢/ ٢٥٨)، (٣/ ٤٩).

الصحابة، والتابعين، ثم لم يفرِّق أيضاً بين التابعين، وأتباع التابعين.

ويُمكن أن نقول أيضاً في فائدة هذا العلم: تمييزُ «المُرْسَل» من «المُتَّصِل»، وتمييزُ «الموقوفِ» من «المقطوع».

#### طبقات التابعين:

أُخْتُلِفَ في عدد طبقاتهم، فقسَّمهم العلماءُ كلُّ حسب وِجْهَته.

١ - فَجَعَلهم الإمامُ مسلمٌ ثلاثَ طبقاتٍ.

٢ ـ وجعلهم ابنُ سَعْد أربعَ طبقاتٍ .

٣ - وجعلهم الحاكمُ أبو عبد الله النّيسابوري خمسَ عشرة طبقةً، ذكر منها ثلاث طبقات فقط. في مقدّمتها:

الذين لحقوا الأصحابَ العشرةَ الذين شَهِدَ لهم رسولُ الله ﷺ بالجَنَّة، مثل: قَيْس بن أبي حازم (المتوفى سنة ٨٤ هـ)، سمع مِن العَشَرَةِ وروى عنهم، وليس في التابعين أحدٌ روى عن العشرة سِوَاه.

وآخرُ طبقات التابعين: مَن لَقِيَ أنسَ بن مالكِ (المتوفئ سنة ٩٣ هـ) من أهل البَصْرة، ومن لقي عبدَ الله بن أبي أَوْفى (المتوفئ سنة ٨٧هـ)، ومن لقي السَّائبَ بن يزيد (المتوفئ سنة ٩١هـ) مِن أهل المدينة . . . وهؤلاء مِنْ آخر الصحابةِ موتاً ـ رضى الله عنهم ـ (١٠) .

ومن هذه الطبقة: الإمام الأعظم أبو حنيفة (المتوفئ سنة ١٥٠ هـ) على الأصحِّ.

ويُمكن تقسيمُ التابعين إلى ثلاث طبقاتٍ شاعتْ في كتب العلم، وهي:

١ طبقة كبار التابعين: وهم الذين رووا عن كبار الصحابة، وهؤلاء يقع حديثُهم موقع حديث متأخّري الصحابة.

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ١٤٨.

٢ - طبقة متوسّطي التابعين: وهم الذين أدركوا هؤلاء الأثمّة، وأمثالهم، ورووا عن الصحابة، وعن التابعين.

٣ ـ طبقة صِغَار التابعين: وهم الذين حَدَّثُوا عن صِغار الصحابة الذين تأخَّرت وفاتُهم. فأُدركوهم في حال صِغَر سِنَّهم وكِبَرِ سِنَّ الصحابة الذين كانوا صغاراً في عهد رسولِ الله عَلَيْهِ (١).

# أوَّلُ التابعين وآخرُهم موتاً:

وأوَّلُ التابعين مَوْتاً: أبو زيد مَعْمَر بن يزيد، قُتِل سنة ٣٠ هـ.

وآخرهم موتاً: خلف بن خليفة، تُوفّي سنة ١٨٠ هـ.

#### سادات التَّابعين:

ومن سادات التَّابعين، وأكابرهم: الفقهاء السَّبْعة من أهل المدينة المنوَّرة، وإليهم المنتهئ في القول، والفتوئ، قال عبد الله بن المبارك: «وكانوا إذا جاءتهم المسألةُ؛ دخلوا فيها جميعاً، فنظروا فيها، ولا يقضى القاضى حتى ترفع إليهم، فينظرون فيها، فيُصدِرون».

والفقهاء وإن كانوا بكثرةٍ في زمن التابعين إلا أنَّ هـٰذا الوصف مع هـٰذا القيد لا ينصرف إلا إليهم، وهم تِسعةٌ:

١ ـ خارجة بن زَيْد بن ثابت الأنصاري (المتوفئ سنة ١٠٠ هـ).

٢ ـ القاسم بن محمد بن أبي بكر الصِّدّيق (المتوفئ سنة ١٠٦ هـ).

٣ ـ عُزْوَة بن الزُّبَيْر بن العَوَّام الأسدي (المتوفىٰ سنة ٩٤ هـ).

٤ ـ سليمان بن يَسَار الهِلالي الأسدي (المتوفيٰ سنة ١٠٤ هـ).

٥ - عُبَيْد الله بن عبد الله بن عُتْبَة بن مسعود (المتوفئ سنة ٩٩ هـ).

٦ - سعيد بن المُسَيَّب بن حَزْن القُرَشِي (المتوفى سنة ٩٤ هـ).

التقييد والإيضاح: (٩٥٤/٢).

٧ - أبو سَلَمة بن عبد الرحمن بن عَوْف (المتوفي سنة ٩٤ هـ).

٨ ـ سالم بن عبد الله بن عُمَر بن الخَطَّاب (المتوفي سنة ١٠٦ هـ).

٩- أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام القُرشي (المتوفئ سنة ٩٣ هـ).
 أفضل التابعين:

هناك أقوالٌ للعلماء في أفضلهم، وقال أبوعبد الله محمَّد بن خفيف الشِّيرازي:

١ - أهلُ المدينة يقولون: أفضلُ التابعين: سعيد بن المُسَيَّب (المتوفئ سنة ٩٤ هـ).

٢ ـ وأهلُ الكُوفة يقولون: أُوَيْس بن عامر القَرَني (المتوفئ سنة ٣٧هـ).

٣ - وأهلُ البَصْرة يقولون: الحسن البَصْري (المتوفى سنة ١١٠ هـ).

والمشهورُ: أنَّ أفضلَهم: سعيد بن المُسَيَّب.

# ثانياً: أَتْبَاعُ التَّابِعِيْن

## تعريف أتباع التابعين:

تَابِعُ التَّابِعِين : هو مَن شَافَهَ التابعيُّ مؤمناً بالنبيِّ ﷺ.

وهم الطبقةُ الثالثةُ بعد الصحابة والتابعين، إذ جعلهم النبيُّ ﷺ خيرَ الناس بعدهم (أي: بعد الصحابة والتابعين)، وقال: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُوْنَهُمْ، ثُمَّ الَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ، ثُمَّ الَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ، ثُمَّ الَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ، أَنَّ اللَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ، أَنَّ اللَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ، أَنَّ اللَّذِيْنَ يَلُوْنَهُمْ، أَنَّ اللَّذِيْنَ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُو

فهذه صفةُ أتباع التابعين؛ إذْ جعلهم النبيُّ ﷺ خيرَ الناس بعد الصحابة والتابعين المنتخبين، وهم الطبقةُ الثالثةُ بعد النبيُّ ﷺ، وفي هاذه الطبقةِ جماعةٌ من أثمَّة المسلمين، وفقهاء الأمصار، مثل:

١ ـ الإمام مالك بن أنس الأصبَحِي (المتوفئ سنة ١٧٩ هـ).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الشهادات، باب: لا يشهد على شهادة جور...، برقم: (٢٦٥٢).

- ٢ ـ عبد الرحمن بن عَمْرو الأَوْزَاعي (المتوفئ سنة ١٥٧ هـ).
  - ٣ ـ سفيان بن سعيد الثَّوْرِي (المتوفئ سنة ١٦١ هـ).
  - ٤ شُعْبَة بن الحَجّاج العَتَكِي (المتوفى سنة ١٦٠ هـ).
- عبد الملك بن عبد العزيز، المعروف بـ: «ابن جُريْج» (المتوفئ سنة ١٥٠ هـ).

ثم فيهم أيضاً جماعةٌ من تلامذة هؤلاء الذين ذكرناهم، مثل:

١ ــ يحيى بن سعيد القَطَّان (المتوفئ سنة ١٩٨ هـ)، وقد أدرك أصحاب أنسٍ بن مالك، رضى الله عنه.

٢ \_ عبد الله بن المُبَارك (المتوفئ سنة ١٨١ هـ)، وقد أُدرك جماعةً من التابعين.

٣ محمَّد بن الحَسن الشَّيْبَاني (المتوفئ سنة ١٨٩ هـ) وهو ممَّن روى «الموطَّأ»
 عن الإمام مالك، وقد أدرك جماعة من التابعين (١).

نَبَّه الحاكمُ النيسابوري إلى أمرٍ قد يقع القارئ بسببه في الوَهْمِ وهو من المتعلَّمين؛ وهو: أنَّ في هاذه الطبقة جماعةً مشتركةً في النسب، أو غيره، قد يتوهَّم غيرُ المتبحِّر: أنهم من التابعين، وليسوا كذلك.

مثل: (إبراهيم بن محمَّد بن سعد بن أبي وَقَّاص) ولم يسمع من أحدٍ من الصحابة، وربما نُسِبَ إلى جَدِّه... "(٢).

هاذا التوهُّمُ إنما يَحْدُث إذا نُسب إلى جدّه.

فإذا ما تأمَّل الدارسُ محلَّه، وسِنَّه ومَن روى عنه مع نسبته إلى أبيه فإنَّ الوَهْمَ مرفوعٌ.

قال الحاكمُ بعد ذِكره لجملة من الأسامي: «فقد ذكرنا هنذه الأسامي ليستدلّ بها على

معرفة علوم العديث: ص: ٤٦ ـ ٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٤٦ ـ ٤٨.

جماعة من أتباع التابعين لم نذكرهم، ويعلم بذلك: أنَّ معرفة الأتباع نوعٌ كبيرٌ من هذا العِلم»(١١).

دلَّ تصرُّفُ الحاكم على جَعْلِ أتباع التابعين طبقة واحدة . . . ثم إنَّه قد خَصَّص النوعَ التاسعَ بعد الأربعين لذِكر أسماء الأثمة الثقات المشهورين من التابعين وأتباعهم ممن يجمع حديثهم للحِفظ، والمذاكرة، والتبرُّكِ، فذكر من أهل كلِّ بلدِ جماعة .

ويُستفاد من صنيع الحافظ ابن حجر في حصره لجميع الرُّاوة في اثنتي عشرة طبقةً: أنَّ أتباع التابعين ثلاث طبقات كبرى، والتي منها: الإمامُ مالك، والثَّوري. ووسطى، ومنها: ابن عُيَيْنَة. وصغرى، ومنها: الإمامُ الشافعيُّ، وقد كان لهاذه الطبقة أثرٌ عظيمٌ في حفظ الشُنَّة، وتدوينها.

## مصادر معرفة رجال التابعين وتابعيهم:

١ ـ الطَّبقاتُ الكبرىٰ: لمحمد بن سَعْد بن مَنِيع البَصْري (المتوفىٰ سنة ٢٣٠ هـ).

٢ ـ الطّبقات: لأبي عمرو، خليفة بن خَيّاط بن خليفة الشّيباني العُصْفُري (المتوفئ سنة ٢٤٠ هـ).

٣ ـ ذكر أسماء التّابعين: للحافظ أبي الحسن، علي بن عمر الدَّارقطني (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

٤ - كتاب معرفة التابعين: لأبي المطرّف، عبد الرحمن بن محمد بن عيسى بن فُطيس القُرطبي (المتوفئ سنة ٤٠٢ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٠٥).

 تلقيح فهوم الأثر: لأبي الفَرَج، عبد الرحمن بن الجوزي (المتوفئ سنة ٥٩٧ هـ).

يتضمن فصلاً عن التابعين.

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث: ص: ٢٤٩ ــ ٢٤٩.

٦ - جنة الناظرين في معرفة التابعين: لمحب الدين محمد بن محمود بن النَّجَّار المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

ذكره حاجي خليفة في: «كشف الظنون» (٢٠٧/١).

التبيين عن مناقب من عُرف بقرطبة من التابعين: لقاسم بن محمد بن أحمد القرطبي (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

ذكره حاجى خليفة في: «كشف الظنون» (١/ ٣٤٣).

٨ ـ معرفة التابعين من «الثقات» لابن حبان: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين
 محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

ألّف الحافظ ابن حِبًان (المتوفئ سنة ٣٥٤ هـ) كتابَه «الثقات» ورَبَّبه على الطبقات، وتناول فيه الصحابة، والتابعين، وأتباع التابعين، ورَبَّب كلَّ طبقة على حروف المعجم. إلا أنه ذكر في هذا الكتاب عدداً كثيراً، وخلقاً عظيماً من المجهولين، بل إنه ذكر خِلقاً كثيراً هنا في «الثقات»، ثم أعاد ذكرهم في كتاب «الضعفاء والمجروحين».

قام الذهبيُّ بتلخيص «التابعين» من كتابه، وحافظَ فيه على ترتيب الأصل، وكتب تاريخ الوفيات بالأرقام، وعَلَّق على بعض التراجم، وأخذ على ابن حبان: أنه لم يستوعب التابعينَ في كتابه.

وهو مخطوطً<sup>(١)</sup>.

٩ \_ الرُّواة الثقات المتكلَّم فيهم بما لا يُوجب ردَّهم: للحافظ الذَّهبي أيضاً.

وهو مطبوعٌ .

١٠ \_ تذكرة الحقّاظ: للحافظ الذهبي أيضاً.

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>١) انظر «تاريخ التراث العربي»: (١/ ٣٨٢).



# ثالثاً: المُخَضْرَمُون

# تعريف «المخضرمين» لغة واصطلاحاً:

لغةً: المُخَضْرَم بالخاء والضَّاد المعجمتين على صيغة اسم مفعولٍ.

وقال ابن بَرِّي: «أكثر أهل اللغة على أنه (مُخَضْرِمٌ) بكسر الرَّاء على صيغة اسم الفاعل».

وحكى ابن خَلِّكان: «مُحَضْرِمٌ بالحاء المهملة والكسر أيضاً، والأول أصَحُّ إلى ما نحن في مبحثه».

قال العراقي: «(المخضرم) كأنه مأخوذٌ من الشيء المتردّد بين أمرين هل هو مِن هذا أو مِنْ هذا؟»(١).

واصطلاحاً (عند المحدِّثين): هو من أدرك الجاهلية، وحياة النبيِّ ﷺ، ولم يُسلِم إلاَّ بعد وفاته ﷺ، أو أَسلم في حياته؛ لكنه لم يَلْقَه، فكأنه خُضْرِمَ؛ أي: قُطِعَ عن نُظرائه الذين أدركوا الصَّحبة (٢٠).

## أقسام المخضرمين:

قال الإمام عبد الحي اللَّكْنَوي: «والمخضرمون على أقسام:

الأول: فمنهم مَنْ عُرِفَ إسلامُه في الحياة النبوية على كأُويس القَرَني سيد التابعين، وكالنَّجَاشي مَلِك الحَبَشة، وإسمه: أَصْحَمَة، وقد صَلَّىٰ عليه \_ أي: على النَّجاشي \_ النَّبيُّ عليه مَن حَضَر مِن أصحابه بالمدينة حين ماتَ بالحبشة، كما هو مرويٌّ في كتب الصحاح (٣).

التقييد والإيضاح: (٢/ ٩٥٤).

<sup>(</sup>٢) التبصرة والتذكرة: (٣/ ٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: (صحيح البخاري) كتاب: مناقب الأنصار، باب: موت النجاشي، رقم (٣٨٧٧).

والثاني: ومنهم مَنْ لم يُعْرَفْ إسلامُه في الحياة النبوية؛ أي: لم يَشْتَهر ذلك؛ لكنه كان مسلماً في نفس الأمر، فَيَدْخُلُ فيهم: قيسُ بن أبي حازم، وأبو مسلم الخَوْلاني، وأبو عبد الله الصُّنَابِحِي، الذين قدموا إلى المدينة بعد موت النبي عَلَيْمُ بليالٍ، وسُويد بن غَفَلَة الذي قدم المدينة حين فرغ الناسُ مِن دفن النبيِّ عَلِيْمٍ.

ولا يدخل فيهم من لم يُسْلِمْ في العهد النبوي ﷺ، بل أسلم بعده في عهد أبي بكر، أو عمر، أو غيرهما.

والثالث: ومنهم مَن جعله (أي: الذي لم يُسْلِم في العهد النبوي ﷺ، بل أسلم بعده) أيضاً مُخَضْرَماً (١٧)».

# حُكم المخضرمين:

قيل: إنهم في حُكم التابعين، وأحاديثُهم تُعْتَبَرُ مُرْسَلَةً، وعَدَّهم بعضُ العلماء من الصحابة.

### الكتب في المخضرمين:

لم يُفْرِد أحدٌ من العلماء كتاباً خاصاً في المخضرمين سِوى الإمامين الجليلين: الإمام مسلم بن الحجّاج القُشَيري صاحب الصحيح (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ)، والإمام برهان الدين إبراهيم بن محمد بن خليل سبط ابن العجمى (المتوفئ سنة ٨٤١ هـ).

أمّا كتاب الإمام مسلم؛ فقد ذكره النّووي في «شرح صحيح مسلم» (٢) بعد أن ذكر مصنّفات الإمام، وكذلك ذكره الحاكم أبو عبد الله النّيسابوري في «معرفة علوم الحديث» (٣)، وللكني لم أجد هاذا الكتاب مطبوعاً.

وأمَّا كتاب «تذكرة الطالب المعلم لمن يقال: إنه مُخَضِّرمٌ» لسبط ابن العجمي؛ فهو

<sup>(</sup>١) ظفر الأماني: ص: ٥٣٥.

<sup>.01./1 (</sup>٢)

<sup>. \$ { / 1 ( ) ( )</sup> 

قد طُبع في المطبعة العلمية بحلب، عام ١٣٥٠ هـ، ومعه: «التبيين لأسماء المدلّسين» و«الاغتباط بمن رُمي بالاختلاط» للمؤلّف.

# الكتب التي من مَظِنَّات الرُّواة المخضر مين من المحدِّثين:

لم يُفرد العلماء كتباً خاصَّة بالرواة المخضرمين من التابعين كما أفردوا التابعين في كتب مستقلّة، وهناك كتب الرواة العامة، والخاصة يكثر فيها وجودُ الرواة المخضرمين، فمن أشهر هذه الكتب:

١ ـ تجريد أسماء الصحابة: للحافظ أبي عبد الله، شمس الدين الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

٢ ـ تقريب التهذيب: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن حجر العسقلاني
 (المتوفي سنة ١٥٥٣هـ).

٣ \_ الإصابة في تمييز الصحابة: للحافظ ابن حجر أيضاً.



# ٢ معرفة تاريخ الرُّواة (أي: معرفة مواليد الرُّواةِ - أو العلماء - ووفياتهم)

# التعريف اللُّغوي والاصطلاحي لـ: «التاريخ»:

لغة: التاريخُ: مصدر: أَرَّخ، يؤرِّخ بمعنى: وَقَّته. يُقال: أَرَّخ الكتابَ، وأَرَّخه، وآرخه؛ أي: وَقَّته (١).

واصطلاحاً: هو التعريفُ بالوقت الذي تُضْبَط به الأحوالُ في المواليد والوفيات، ويلتحق به ما يتَّفق من الحوادث والوقائع التي ينشأ عنها معانِ حسنةٌ من تعديلٍ وتجريح ونحو ذلك (٢).

#### . أهميته وفائدته:

قال الحافظُ ابن الصَّلاح: «النوعُ المُوْفي ستين: معرفةُ تواريخ الرُّواة، وفيها معرفةُ وفيَاتِ الصحابةِ، والمحدِّثين، والعلماء، ومَواليدهم، ومقاديرِ أعمارهم، رُوِّيْنا عن سفيان الثَّوري: أنه قال: لمَّا استَعملَ الرواةُ الكذبَ؛ استعملنا لهم التاريخ. ورُوِّيْنا عن حَفْص بن غِيَاث: أنه قال: إذا اتَّهمتم الشيخ، فحاسِبوه بالسِّنيْن. يعني: احْسُبُوا سِنَّه، وسِنَّ من كتب عنه.

وهذا كنحو ما رُوِّيْنا عن إسماعيل بن عَيَّاش، قال: كنتُ بالعراق، فأتاني أهلُ الحديث، فقالوا: ها هنا رجلٌ يحدِّث عن خالد بن مَعْدان، فأتيتُه، فقلتُ: أيَّ سنة كتبتَ

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٣/ ٢٨٠).

عن خالد بن مَعدان؟ فقال: سنةَ ثلاثَ عشرة (يعني: ومئة) فقلتُ: أنت تزعم: أنك سمعتَ من خالد بن مَعْدَان بعدَ موتِه بسبع سنين! قال إسماعيلُ: ماتَ خالدٌ سنة ستٌ، ومئة.

ونحوه قولُ حَسَّان بن يزيد كما رواه الخطيب في «تاريخه»: لم يُسْتَعَنْ على الكذَّابين بمثل التأريخ، يقال للشيخ: سنة كم وُلِدْتَ؟ فإذا أقرَّ بمولده؛ عُرِفَ صِدْقُه من كَذِبه.

ومِن هنا تظهر أهمية معرفة المواليد أيضاً، ولا رَيْبَ: أنَّ أهميتها تُقارِب أهمية معرفة الوفاة، أو تُماثِلها في بعض الأحوال؛ إذْ بها تُعرَف طبقة الرجل، ويُعرَف أيضاً حالُ التلميذ عند تحمُّله عن شيخه، فهل تحمَّل طفلاً بإجازة، أو تحمَّل صغيراً مميَّزاً يَصِحُّ له السَّماعُ، أو تحمَّل كبيراً مُدْرِكاً واعياً ضابطاً، فيختلف النظرُ إليه باختلاف حال تحمُّله عن الشيخ من القصور، أو التساهُلِ، أو الوَعْي، أو الضَّبْطِ، أو عَدَمِهما.

وأذكر لذلك مثالاً يُوضِّحُ أهمية معرفة سنة الولادة: القاضي زكريا الأنصاري ـ زكريا ابن محمد بن أحمد المصري الفقيه الشافعي الإمام ـ (المتوفئ سنة ٩٢٦ هـ) رحمه الله تعالى، يقولُ كثيراً جداً في كتابه: «فتح الباقي بشرح ألفية العراقي» في مصطلح الحديث: «قال شيخنا الحافظ ابن حجر...»، والحافظ ابن حجر تُوفِي سنة ٨٥٢ هـ، رحمه الله تعالى.

فكيف يتأتَّى للقاضي زكريا التلقِّي الفعليُّ عنه، وقد مضى على وفاة الحافظ ابن حجر ٧٤ سنةً؟!

فإذا عرفنا: أنَّ ولادة القاضي زكريا في سنة ٨٢٣ هـ؛ اتَّضح لنا صِحَّةُ هذا التلقِّي وهذه التلمذةِ له على الحافظ ابن حجر؛ لأن القاضى زكريا كان قديمَ الولادة قبل وفاة الحافظ

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٨٠ ـ ٣٨١.

بتسع وعشرين سنة، وهما في بلدٍ واحدٍ القاهرة، فقد أدرك الحافظَ ابنَ حجر إدراكاً بيُّناً (١).

# أمثلةٌ مِن عيون التاريخ:

أ \_ الصحيح في سِنِّ سيدنا محمَّد ﷺ، وصاحبيه: أبي بكر، وعمر \_ رضي الله عنهما \_ثلاث وستون.

١ ـ قُبِضَ رسولُ الله ﷺ ضُحى الإثنين لثنتي عشرة خلت من ربيع الأول
 سنة ١١ هـ.

٢ ـ وتُبض أبو بكر ـ رضى الله عنه ـ في جمادي الأولى سنة ١٣ هـ.

٣ ـ وقُبض عمر ـ رضي الله عنه ـ في ذي الحِجَّة سنة ٢٣ هـ.

٤ ــ وقُتل عثمان ــ رضي الله عنه ــ في ذي الحِجَّة سنة ٣٥ هــ وعمره ٨٢ سنة، وقيل
 ابن ٩٠ سنة.

وقتل عليُّ ـ رضي الله عنه ـ في شهر رمضان سنة ٤٠ هـ وهو ابن ٦٣ سنة.

ب ـ صحابيان عاشا سِتُين سنةً في الجاهلية، وستين في الإسلام، وماتا بالمدينة سنة ٤٥ هـ، وهما:

١ - حكيم بن حِزَام.

۲ \_ حَسَّان بن ثابت.

ج \_ أصحاب المذاهب المتبوعة:

١ \_ الإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت: وُلِدَ سنة ٨٠ هـ، وتُوُفِّي سنة ١٥٠ هـ.

٢ \_ الإمام مالك بن أنس: وُلِدَ سنة ٩٣ هـ، وتُوفِّي سنة ١٧٩ هـ.

٣ \_ الإمام محمد بن إدريس الشافعي: وُلِدَ سنة ١٥٠ هـ، وتُؤفِّي سنة ٢٠٤ هـ.

<sup>(</sup>١) انظر: «لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث» ص: ١٥٤.

- ٤ الإمام أحمد بن حنبل: وُلِدَ سنة ١٦٤ هـ، وتُوُفِّي سنة ٢٤١ هـ.
  - د \_ أصحاب كتب الحديث المعتمدة:
- ١ ـ الإمام محمد بن إسماعيل البخاري: وُلِدَ سنة ١٩٤ هـ، وتُوفِّي سنة ٢٥٦ هـ.
- ٢ ـ الإمام مسلم بن الحَجَّاج النَّيْسَابوري: وُلِدَ سنة ٢٠٤ هـ، وتُوُفِّي سنة ٢٦١ هـ.
  - ٣ ـ الإمام أبو داود السُّجِسْتاني: وُلِدَ سنة ٢٠٢ هـ، وتُوُفِّي سنة ٢٧٥ هـ.
    - ٤ ـ الإمام أبو عيسى التُّرمذي: وُلِدَ سنة ٢٠٩ هـ، وتُوُفِّي سنة ٢٧٩ هـ.
  - ٥ \_ الإمام أحمد بن شعيب النَّسائي: وُلِدَ سَنة ٢١٤ هـ، وتُوفِّي سنة ٣٠٣ هـ.
- ٦ ـ الإمام ابن ماجه القَزْوِيني: وُلِدَ سنة ٢٠٧ هـ، وتُونِفي سنة ٢٧٥ هـ (وقيل سنة ٢٧٣ هـ).

#### فائدة معرفة الوفيات:

#### قال الحافظ السَّخَاوي:

«... يتبيَّن بمعرفة الوفيات ما في السَّنَد من انقطاع، أو عَضْل، أو تدليس، أو إرسالِ ظاهرٍ، أو خفيً، للوقوف به على أنَّ الراوي لم يُعاصِر مَن روى عنه، أو عاصَرَه ولكن لم يُلْقَه لكونه في غير بلده؛ وهو لم يَرْحَلُ إليها»(١).

ورَغْمَ: أَنَّ الأهمية الأولى لضبط سِني الوفيات هي في معرفة ما في سند الحديث من انقطاع، أو عَضْل، أو تدليس، أو إرسال ظاهر، أو خفيٌ؛ إلاّ أنَّ هناك فوائد أخرى من معرفة سني الوفيات؛ إذ تُفيد في تمييز المُؤْتَلِف، والمُخْتَلِف، والمُتَّفِق، والمُفتَرِق من الأسماء، والأنساب(٢).

#### أشهر الكتب فيها:

وقد اعتنى الحُفَّاظُ، والمؤرِّخون بذكر مواليد الرُّواة، ووفياتهم في كتب الطبقات،

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٣١٢/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «بحوث في تاريخ السنة المشرفة»: ص: ١٤٠.

وتراجم الرجال، وكتب التواريخ الجامعة بين الحوادث، والوفيات. وأمّا بخصوص المواليد؛ فلا أُعْرِفُ فيه تأليفاً مستقلاً، نعم ألَّفوا في الوفيات كتباً كثيرة، سنذكرها، وقد اعتنوا فيها غالباً بذكر المواليد أيضاً.

وكان منهجُ المؤلّفينَ في كتب الوفيات أن يذكر المؤلّفُ السّنوات الهجرية متسلسلة من السّنة الأولى إلى زمانه، وقد يفرّع في كتابه أكثرَ مِن ذلك فيذكر شهورَ كلّ سنة متسلسلة، وأيّام كلّ شهرٍ، ويذكر تحت كلّ سنة أسماء من تُوفّي فيها من العلماء، وقد يذكر تراجمهم متفاوتة في الطُول، والقِصَر، وأقوال العلماء في جرحهم، أو تعديلهم. وقد أطلق الأوائلُ على هاذا النوع من الكتب اسمَ: «التاريخ»؛ لأن أساس تصنيفه هو ذكر وفيات العلماء على السّنين، وأقدم من كتب تاريخاً للرجال على هاذا النّمط هو: الإمامُ اللّيث بن سعد الفَهْمي المصري (المتوفى سنة ١٧٥ هـ)، وعبد الله بن المبارك المَرْوزي (المتوفى سنة ١٨١ هـ)، ثم توالى التأليفُ فيه، ثم سَمّوه بعد ذلك بـ: «الوفيات»، واستقلّ بعد ذلك «علم التاريخ» لذكر الحوادث على السّنين، ورغم ذلك ظلّ المؤلّفون في التاريخ يذكرون وفياتِ العلماء إضافة إلى الحوادث في كتبهم، كما في «العِبَر في خبر من غبر» للحافظ وفياتِ العلماء إضافة إلى الحوادث في كتبهم، كما في «العِبَر في خبر من غبر» للحافظ الذهبي (المتوفى سنة ٧٤٨ هـ)، و«البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير (المتوفى سنة ٧٤٨ هـ).

# ومن أهمُّ الكتب المؤلَّفة في الوفيات ما يلي:

- التاريخ: للَّيث بن سعد الفهمي المصري (المتوفئ سنة ١٧٥ هـ)(١).
  - التاريخ: لعبد الله بن المبارك المَرْوَزي (المتوفئ سنة ۱۸۱ هـ)(۲).
- التاريخ والعِلَل: لأبي زكريا يحيئ بن مَعِين (المتوفئ سنة ٢٣٣ هـ).

وهو من رواية أبي الفضل العبَّاس الدُّوري (المتوفئ سنة ٢٧١ هـ) عن ابن مَعِين.

<sup>(</sup>۱) ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٨/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢)  $\dot{\epsilon}$  کره الذهبي في المصدر السابق: (٨/ ٣٧٨).

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ تاريخ عثمان بن سعيد الدارمي (المتوفى سنة ٢٨٠ هـ) عن أبي زكريا يحيئ بن معين.

وهو مطبوعٌ.

تاريخ أبي سعيد هاشم بن مرثد الطبراني (المتوفئ سنة ۲۷۸ هـ) عن يحيئ بن معين.

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ التاريخ: لعليِّ بن المديني (المتوفئ سنة ٢٣٤ هـ).

٧ ـ التاريخ: لعبد الله بن محمد بن أبي شيبة (المتوفئ سنة ٢٣٥ هـ)(١).

۸ ـ التاريخ: لأبي عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشَّيباني العُصْفُرِي البَصْري (المتوفئ سنة ٢٤٠ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٩ - التاريخ: للإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشَّيباني (المتوفئ سنة ٢٤١ هـ)(٢).

١٠ ـ التاريخ: لعمرو بن علي الفَلاس (المتوفئ سنة ٢٤٩ هـ) (٣).

۱۱ \_ التاريخ الصغير: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

 <sup>(</sup>١) ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) أ ذكره الذهبي في اسير أعلام النبلاء ٤: (١١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في اسير أعلام النبلاء): (١١/ ٤٧٠).

١٢ ـ التاريخ: للمفضَّل بن غَسَّان الغَلاَّبي (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ)(١).

١٣ ـ التاريخ: لأبي على حنبل بن إسحاق الشّيباني (المتوفئ سنة ٢٧٣ هـ)، ابن عمّ الإمام أحمد بن حنبل (٢).

١٤ - التاريخ: لمحمد بن ماجَه القرويني، صاحب «الشنن» (المتوفئ سنة ٢٧٥ هـ) (٣).

١٥ - تاريخ رواة الحديث: لزُهير بن حرب بن أبي خَيْثَمَة النَّسائي. (المتوفئ سنة ٢٧٩ هـ).

وهو مخطوطٌ (٤).

١٦ - تاريخ أبي زُرْعَة الدِّمشقي (المتوفى سنة ٢٨١ هـ).

التاريخ: لمحمد بن عبد الله بن سليمان الحَضْرمي، المعروف بـ: «المُطَيَّن»
 (المتوفئ سنة ۲۹۷ هـ)<sup>(٥)</sup>.

۱۸ ـ التاريخ: لابن نُحرَّم، الحسين بن إدريس بن مبارك الهَرَوي (المتوفئ سنة ٣٠١ هـ)(٦٠).

١٩ - التاريخ وأسماء المحدِّثين وكُناهم: لأبي عبد الله، محمد بن أحمد بن محمد المقدِّمي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ).

وهو مطبوغٌ.

<sup>(</sup>١) ذكره الخطيب في اتاريخ بغداد ٤: (١٣٤/١٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عبد الهادي في اطبقات علماء الحديثة: (٢/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١٣/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) انظر «الفهرس الشامل» الحديث: (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١١/١٤).

<sup>(</sup>٦) ذكره الذهبي في «المصدر السابق» (١١٣/١٤).

٢٠ ـ تاريخ وفاة الشيوخ الذين أدركهم البَغَوي: لأبي القاسم عبد الله بن محمد بن
 عبد العزيز (المتوفئ سنة ٣١٧ هـ).

وهو مطبوعٌ .

٢١ ـ التاريخ: للسوَّاج، محمد بن إسحاق بن إبراهيم الثقفي (المتوفئ سنة ٣١٣ هـ)(١).

٢٢ \_ التاريخ: لأبي عَرُوبَة الحَرّاني الحسين بن محمد بن أبي مَعْشَر (المتوفئ سنة ٣١٨ هـ)(٢).

۲۲ \_ التاريخ: لابن يونس أبي سعيد عبد الرحمن بن أحمد المصري (المتوفئ سنة ٣٤٧ هـ).

٢٥ ـ التاريخ: لمحمد بن أحمد بن إبراهيم العَسَّال الأصبهاني (المتوفئ سنة ٣٤٩ هـ)

٢٦ ــ الناريخ الكبير: لابن حَزْم أحمد بن أحمد بن سعيد الأندلسي (المتوفئ سنة ٣٥ هـ)<sup>(1)</sup>.

٢٧ ـ الوفيات (١ ـ ٣٤٦ هـ): للقاضي الحافظ أبي الحسين عبد الباقي ابن قانع البغدادي (المتوفئ سنة ٣٥١ هـ)<sup>(٥)</sup>.

٢٨ ـ تاريخ مولد العلماء ووفياتهم، أو «وَفَيات النَّقَلة على السنين» (١ ـ ٣٨٨ هـ):
 لابن زَبْر الربعي أبي سليمان، محمد بن عبد الله بن أحمد الدِّمشقي (المتوفى سنة ٣٧٩ هـ).

<sup>(</sup>۱) ذكره الذهبي في «سير أعلام البنلاء»: (١٤/١٥).

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في «المصدر السابق»: (١٤/ ١٠٥).

 <sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في «المصدر السابق» (١٦/١٦).

<sup>(</sup>٤) ذكره الذهبي في «المصدر السابق» (١١/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٥) ذكره الذهبي في «المصدر السابق» (١٥/ ٥٢٦).

قال الذهبي: «له كتاب الوفيات مشهورٌ على السنين»، قال حاجي خليفة: «ابتدأ بجمعه مِنَ الهجرة، ووصل إلى سنة ثمان وثلاثين وثلاثمئة.

ثم ذيَّله أبو محمد عبد العزيز بن أحمد الكتَّاني (المتوفى سنة ٤٦٦ هـ).

ثم ذيّل على الكتّاني أبو محمد هبة الله ابن أحمد الأكفاني الحافظ (المتوفئ سنة ٤٨٥) ذيلًا صغيراً نحو عشرين سنة منه إلى سنة ٤٨٥ خمس وثمانين وأربعمئة.

ثم ذيَّل على الأكفانيِّ الحافظُ أبو الحسن علي بن مفضَّل المَقْدِسي (المتوفى سنة ٦١١ هـ) إلى سنة ٥٨١ إحدى وثمانين وخمسمئة.

ثم ذيّلَ على ابن المفضَّل زكي الدين أبو محمد عبد العظيم بن عبد القويِّ المُنذري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ) ست وخمسين وستمئة منه إلى سنة ٢٥٠ هـ) بنيل كبير في ثلاثة مجلَّدات رأيتُه بخطِّه سمَّاه «التكملة لوفيات النَّقَلة»، وذكر: أنَّ الكتب المذكورة قد أهمل في كلِّ منها جماعة، ووعد فيه بجمع ما تضمَّن إهمالهم.

ثم ذيّل على المنذريّ تلميذُه عِزُّ الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن عبد الرحمان الشريف الحسيني الحلبي ثم المصري إلى سنة ٦٧٤ أربع وسبعين وستمئة، ولعلّه ذيّله إلى حين وفاته سنة ٦٩٥ خمس وتسعين وستمئة، كما في المنهل.

والكلُّ مُرَتَّبٌ على حسب وفياتهم في السِّنين والشهور لا على ترتيب حروف أسمائهم، وذَيَّل على الشريف شهابُ الدين أبو الحسين أحمد بن أيبك الدَّمْيَاطي الحافظ المحدِّث إلى نازلة الطاعون سنة ٧٤٩ هـ تسع وأربعين وسبعمئة.

وذيّل على ابن أيبك الحافظُ زين الدين عبد الرحيم العراقي (المتوفى سنة ٨٠٥) خمس وثمانمئة إلى زمانه. والذيول المتأخّرة أبسط من الأصل، والكلُّ مُرَتَّبٌ على السنوات»(١).

وهو مطبوعٌ .

<sup>(</sup>۱) كشف الظنون: (۲/۲۰۱۹-۲۰۲۹).

٢٩ ـ التاريخ: لابن الفُرَات محمد بن العبَّاس بن أحمد (المتوفئ سنة ٣٨٤ هـ)(١).

٣٠ ـ ذيل وفيات النَّقَلَة على السنين: أو «ذيل تاريخ مولد العلماء، ووفياتهم» (٣٨٨ ـ ٣٥ هـ): للحافظ أبي محمد عبد العزيز بن أحمد بن محمد بن علي الكَتَّاني التَّميمي الدِّمشقي (المتوفي سنة ٤٦٦ هـ).

قال محمد بن جعفر الكتَّاني: «ثم ذَيَّل أبو محمد الكتَّاني على كتاب «الوفيات» لابن زبر»(۲).

وهو مطبوعٌ.

٣١ ـ الوفيات (١ ـ ٤٧٠ هـ): لابن مَنْدَه، أبي القاسم، عبد الرحمان بن محمد (المتوفئ سنة ٤٧٠ هـ).

قال الكتَّاني: «وهو مستوعبٌ جداً» قال الذهبي: «لم أرّ أكثر استيعاباً منه» (٣).

٣٢ ـ وفيات قومٍ من المصريّين: لأبي إسحاق إبراهيم بن سعيد الحَبَّال (المتوفئ سنة ٤٨٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣٣ \_ جامع الوفيات: أو «ذيل تاريخ مولد العُلماء ووفياتهم» (٤٦٥ \_ ٤٨٠ هـ): لأبي محمد، هبة الله بن أحمد الأنصاري الدِّمشقي (المتوفئ سنة ٢٤٥ هـ).

قال الكتَّاني: «ثم ذيَّل على الكَتَّاني (المتوفى سنة ٤٦٦ هـ) تلميذُه محدَّث دمشق أبو محمد هبة الله الأكفاني... ذيلاً صغيراً نحو عشرين سنة منه إلى سنة ٤٨٥ هـ، وسَمَّاه جامع الوفيات»(٤).

<sup>(</sup>۱) ذكره الذهبي في اسير أعلام النبلاء»: (١٦/ ٤٩٥).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة: ص: ٢١١.

<sup>(</sup>٤) الرسالة المستطرفة: ص: ٢١٢ ـ ٢١٣.

٣٤ ـ وفيات الشيوخ: لأبي المعمر المبارك بن أحمد عبد العزيز الأنصاري الأزجي (المتوفئ سنة ٥٤٩ هـ).

ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (٢/ ٢٠١٩).

٣٥ \_ تاريخ الوفاة للمتأخّرين من الرُّواة: لأبي سعد، عبد الكريم بن محمد السَّمْعانِي، صاحب «الأنساب» (المتوفئ سنة ٥٦٢ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٢٢١).

٣٦ ـ وفيات جماعة من المحدِّثين من مشايخه وأقرانه: لأبي مسعود الحاجي عبد الرحيم بن أبي الوفاء الإصبهاني (المتوفئ سنة ٥٦٦ هـ).

٣٧ ـ كبار الحفّاظ: للحافظ أبي الفرج عبد الرحمـٰن بن علي، المعروف بـ: «ابن الجَوْزي» (المتوفئ سنة ٩٧ هـ).

٣٨ ـ ذيل الوفيات (٤٨٥ ـ ٥٨١ هـ): للحافظ ابن المُفَضَّل أبي الحسن علي بن المفضَّل بن علي المَقْدِسي؛ ثم الإسكندري المالكي (المتوفئ سنة ٦١١ هـ).

قال الكتَّاني: «ثم ذَيَّل على الأكفاني إلى سنة إحدى وثمانين وخمسمئة»(١).

٣٩ ـ التكملة لوفيات النّقلَة (٥٨١ ـ ٦٤٢ هـ): للحافظ أبي محمد، زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي المنذري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

قال عنه الكتَّاني: «ذيَّل به على ابن المفضَّل الإسكندري (المتوفى سنة ٦١١ هـ)، وهو ذيلٌ كبيرٌ كثيرُ الإتقان، والفائدة، وذكر: أنَّ الكتب المذكورة ـ قبله ـ قد أُهْمِلَ في كلُّ منها جماعَةٌ، ووعد بذكرهم»(٢).

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر «الرسالة المستطرفة» ص: ۲۱۳.

<sup>(</sup>٢) انظر المرجع السابق: ص: ٢١٣.

٤٠ مرآة الزمان في تاريخ الأعيان: لسبط ابن الجوزي، شمس الدين يوسف بن قره أوغلى (المتوفئ سنة ٦٥٤ هـ).

وهو مطبوغ.

٤١ - ذيل الروضتين (تراجم رجال القرنين السادس والسابع): لأبي شامة، شهاب الدين، أبي القاسم، عبد الرحمان بن إسماعيل بن إبراهيم المَقْدِسي الدِّمشقي (المتوفئ سنة ٦٦٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٤٢ ـ صلة التكملة لوفيات النَّقَلة (٦٤٢ ـ ٦٧٥ هـ): لابن الحلبي الحسيني، الشريف عز الدين أبي العبّاس، أحمد بن محمد بن عبد الرحمان الحلبي (المتوفئ سنة ١٩٥٠ هـ).

كان المنذري قد وقف في إملاء كتابه «التكملة لوفيات النقلة» عند ٢٦ ربيع الأول ٦٤٢ هـ، فقام صاحب الترجَمة بالتذييل عليه مبتدأً كتابه «صلة التكملة لوفيات النقلة» من سنة ٦٤٠ هـ، فكتب مجلَّدين بلغ فيهما إلى سنة ٦٧٥ هـ»(١).

27 ـ تاريخ البِرْزالي: أو «الوفيات» (١ ـ ٧٣٨ هـ): لعلم الدين، أبي محمد، القاسم بن محمد بن يوسف البِرْزالي الإشبيلي ثم الدِّمشقي (المتوفئ سنة ٧٣٩ هـ).

قال حاجي خليفة: «جَمَع فيه وفيات المحدِّثين، بل هو مختصِّ بمن له سماعٌ، لكنه لم يُبَيِّض». وذيَّل عليه ابن رافع السَّلاَمي (المتوفئ سنة ٧٧٤ هـ) في «وفياته»(٢).

٤٤ ـ الإعلام بوفيات الأعلام (١ ـ ٧٤٠ هـ): للحافظ أبي عبد الله شمس الدين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

رَتَّبه على السِّنين مبتدئاً بالسنة الأولى للهجرة وحتى سنة (٧٤٠هـ)، يذكر في كلِّ سنةٍ

<sup>(</sup>١) انظر «الأعلام» للزركلي: (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون: (١/ ٢٨٧).

أسماء أعلام المتوفّيين فيها، ويبيّن إذا كان ثمة خلاف في وفاة العَلَم في هذه السنة، أو في غيرها بقوله: «بِخُلْف». ويُشير \_ أحياناً \_ إلى أهمّ الأحداث؛ كالمعارك، والفتوح، والقحط، والجواثح. وذكر في أول الكتاب تواريخ بعض الغزوات المشهورة؛ كبدر، وأحُد، والخندق، وغيرها. وعدد المتوفّيين المذكورين في كل سنة مختلف، ففي بعض السنوات يذكر الرجل، والرجلين، بينما يذكر في بعضها الآخر عشرين نفساً.

وهو مطبوعٌ .

٤٥ ـ العبر في خبر من غبر (١ ـ ٧٤٠ هـ): للذهبي أيضاً.

وصل فيه إلى وفيات سنة ٧٤٠ هـ.

ومنهجُه في هاذا الكتاب: أنه يذكر أولاً الحوادث المُهِمّة في كل سنة، ثم يتناول وفياتِ الأعيان في تلك السَّنة، وقد رَتَّب الأسماء على حروف المعجم، وربما يختلُ هذا الترتيب أحياناً؛ خاصةً في القسم الأول من الكتاب.

ويُعْرَف «العبر» بـ: «التاريخ الأوسط» أيضاً، وقد احتلَّ هـنذا الكتابُ مكانةً مرموقةً عند المؤرِّخين، والعلماء، والباحثين، فوَصَفه السُّبْكِيُّ بأنه «حَسَنٌ جِدَّاً»، واعتمده كثيرٌ من العلماء مِمَّن جاء بعد المؤلِّف، فقد سَلَخه العَيْنِيُّ في «الدارس»، وابنُ العِمَاد في «شَذَرات الذهب»(۱).

ويتجلَّى اهتمامُ العلماء بهذا الكتاب باختصارهم له، أو بالتذييل عليه، ومتابعة تأريخ الحوادث، وترجَمة الوفيات على وجه الاختصار كما فعل الذهبي.

ـ فاختصره ابن قاضي شهبة (المتوفئ سنة ٨٥١ هـ).

وأمَّا الذُّيول عليه فكثيرة:

\_ فأوَّلُ مَن ذَيّل على العبر \_ بعد تذييل الذهبي عليه من سنة ٧٠٠ إلى ٧٤٠ هـ \_ تلميذُه: السيد شمس الدين أبو المحاسن محمد بن علي الحسيني (المتوفئ سنة ٧٦٥ هـ) إلى سنة ٧٦٤ هـ.

<sup>(</sup>١) انظر «الحافظ الذهبي مؤرخ الإسلام. . . » ص: ٤٨١ ـ ٤٨١ .

والذَّيْلُ عليه إلى قريب الثمانين لشمس الدين محمد بن موسى بن سند الحافظ محمد بن علي الحسيني (المتوفئ سنة ٧٩٧ هـ) ولد السابق ذكره إلى آخر سنة ٧٨٥ هـ.

وذيَّل على العبر أيضاً الحافظُ زينُ الدين عبد الرحيم بن حسين العراقي (المتوفئ سنة ٨٠٦) ست وثمانمائة.

والذيل على ذيل العراقي لولده: الحافظ أبي زُرْعَة ولي الدين أحمد العراقي (المتوفى سنة ٨٢٦ هـ)، والذي صنّف ذيلاً على ذيل أبيه.

وهو مطبوعٌ.

٤٦ \_ ذيل صلة التكملة لوفيات النَّقَلَةِ (٦٩٥ \_ ٧٤٩ هـ): لابن أَيْبَك شهاب الدين أبي الحسين أحمد بن أَيْبَك بن عبد الله الدِّمْياطي (المتوفئ سنة ٧٤٩ هـ).

ذيَّل به على «صلة التكملة لوفيات النَّقَلَة» لعزّ الدين أحمد بن محمد الحسيني (المتوفى سنة ٤٩٥ هـ) من سنة ٦٩٥ هـ إلى عام وفاته. ذكره الكتَّاني (١٠).

٤٧ = أعيان العصر وأعوان النصر: لصلاح الدين خليل بن أيبك الصَّفدي (المتوفئ سنة ٧٦٤ هـ).

وهو مخطوطٌ .

41 - نثر الجمان في تراجم الأعيان: لأحمد بن محمد بن علي المقري الفَيّومي (المتوفئ نحو ٧٧٠هـ).

وهو مخطوطٌ .

29 - عِبَو الأعصار وخبو الأمصار: أو «الذيل على العِبَو للذهبي» (المتوفى ٧٤١ هـ): لشمس الدين، أبي المحاسن، محمد بن علي الحسيني (المتوفى ٣٦٥ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر «الرسالة المستطرفة» ص: ۲۱۳.

وَصَل فيه إلى وفيات سنة ٧٦٧ هـ، قال حاجي خليفة: «قال ابن حجي: كتب الحسيني إلى شهر وفاته وهو شعبان سنة ٧٦٥ خمس وستين وسبعمئة، والمشهور منه إلى آخر سنة ٧٦٧ اثنين وستين وسبعمئة، وكأنه سقط منه الكراس الأخير.

وذَيَل الحافظ العراقي من أول سنة ٤١ إحدى وأربعين إلى آخر سنة ٦٣ ثلاث وستين، وقد تساهَلَ فيه، وليس هو على قدر علمه، والأكثر منه مأخوذٌ من ذيل الحسيني.

قال ـ ابن حجّي ـ: وقد وقفتُ على وفيات آخر للشيخ زين الدين بخطُّه بعد تلك الوفيات ولَخَصْتُ منه كراريس. انتهى.

ولما لم يكن ما يجمع الأمرين - أعني: الحوادث، والوفيات - على الوجه الأتم؟ شرع مفتي الشّام أحمد بن حجّي السّعدي في كتابة: ذيل من أول سنة ا ٧٤ إحدى وأربعين وسبعمئة على وجه الاستيعاب للحوادث والوفيات، فكتب منه سبع سنين، ثم شرع من أول سنة ٩٦٧ تسع وستين وسبعمئة فانتهى إلى ذي القعدة سنة ٩١٥ خمس عشرة وثمانمئة، وذلك قبل ضعفه ضعفة الموت، غير أنه سقط منه سنة ٧٥ خمس وسبعين، وقد أوصى لتلميذه أبي بكر بن أحمد بن شهبة الأسدي أن يكمل الخرم من سنة ٧٤٨ ثمان وأربعين وسبعمئة إلى سنة ٧٤٨ ثمان وسبعمئة فكمّله، ثم أراد أن يُذيّله من حين وفاته ثم رأى أن يستأنف الأمر فشرع من أول الذيل؟ لأنه كتب فوائد جمّة قد أهملها شيخُه، ويحتاج الكتابُ إليها، فألحق كثيراً منها في الحواشي، فجعل ذيلاً حافلاً، فذكر كلّ شهرٍ وما فيه من الحوادث، والوفيات إلى وفاته»(١٠).

وهو مطبوعٌ.

• • الوفيات (٧٣٧ ـ ٧٧٤ هـ): لابن رافع، تقي الدين أبي المَعَالي، محمد بن رافع بن هجرس السَّلَّامي (المتوفئ سنة ٧٧٤ هـ).

<sup>(</sup>١) كشف الظنون: (٢/ ١١٢٢).

قال حاجي خليفة: «ذيّل بها على تاريخ البِرْزالي من سنة ٧٣٧ هـ إلى سنة ٧٧٤ هـ، و«ذَيْلُه» لشهاب الدين أحمد بن حجّي بن موسى الحسباني الدّمشقي (المتوفى سنة ٨١٦ هـ)(١).

وهو مطبوعٌ.

١٥ ـ الوفيات: لعبد القادر بن محمد بن نصر الله القُرشي المصري (المتوفئ سنة ٧٧٥ هـ).

٥٢ ـ الذيل على «ذيل العبر للحسيني» (٧٦٥ ـ ٧٨٠ هـ): لابن سَنَد، شمس الدين، محمد بن بن موسى بن سَنَد، الحافظ المصري الأصل، الديمشقي الوفاة (المتوفئ سنة ٧٩٢ هـ).

ذيَّل فيه على «ذيل الحسيني على العبر للذهبي»، وَصَل فيه إلى وفيات سنة ٧٨٠ هـ.

٥٣ ـ الذيل على «ذيل العِبر للذهبي» (٧٤١ ـ ٧٦٣ هـ): للحافظ أبي الفضل زَيْن الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي (المتوفئ سنة ٨٠٦ هـ).

قال حاجي خليفة: «وذيّل الحافظ العراقي من أول سنة ٧٤١ إلى آخر سنة ٧٦٣، وقد تساهَلَ فيه: وليس هو على قدر عِلمه؛ والأكثر منه مِن «ذيل» الحسيني»(٢).

۵٤ ـ ترجمان الزَّمان في تراجم الأعيان: لابن دَقْماق، صارم الدين إبراهيم بن محمد بن أيدمر (المتوفئ سنة ٨٠٩هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(٣)</sup>.

٥٥ \_ ذيل «ذيل العبر للذهبي» (٧٤١ ـ ٨١٥ هـ): لابن حجّي، شهاب الدين، أحمد بن حِجّى السعدى، مفتى الشام (المتوفئ سنة ٨١٦ هـ).

کشف الظنون: (۲/ ۲۰۱۹).

<sup>(</sup>۲) كشف الظنون: (۲/ ۱۱۲۲).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن حجر في «المجمع المؤسّس»: (٣/ ١٨).

قال حاجي خليفة: "ولما لم يكن ما يجمع الأمرين ـ أعني: الحوادث، والوفيات ـ على الوجه الأتمّ؛ شرع مفتي الشام الشهاب أحمد بن حِجّي السّعدي في كتابَةِ "ذَيْلِ" من أول سنة ٧٤١ هـ على وجه الاستيعاب للحوادث، والوفيات، فكتب منه سبع سنين، ثم شرع من أول سنة ٧٦٩ هـ فانتهى إلى أثناء ذي القعدة سنة ٨١٥ هـ، وذلك قبل ضَعْفِهِ ضَعْفَةَ المَوْت، غير أنه سقط منه سنة ٧٧٥ فعدم، وقد أوصى لتلميذه أبي بكر بن أحمد بن شُهْبَة الأسَدِي (المتوفى سنة ٨٥١ هـ) أن يُكمل الخرم من سنة ٧٤٨ هـ إلى سنة ٨٦٨ فكمّله»(١).

٥٧ ـ الذَّيل على ذيل العِبَر في خبر من غَبَر (٧٦٣ ـ ٨٢٦ هـ): للحافظ أبي زُرْعَة ولي الدين العراقي أحمد بن عبد الرحيم بن الحسين العِراقي الشافعي (المتوفئ سنة ٨٢٦ هـ).

قال الكتَّاني: «ذيَّل الحافظ زين الدين العراقي إلى سنة ٧٦٧ هـ، فذيَّل عليه ولدُه الوليّ أبو زُرْعَة إلى أن مات سنة ٨٢٦. قال السَّخاوي: لكن الذي وقفتُ عليه منه إلى سنة سبع وثمانين وُريقات متفرّقة بعد ذلك»(٢).

وهو مطبوعٌ.

۸۵ ـ بدیعة البیان عن موت الأعیان علی الزمان (۱ ـ ۸۲۵ هـ): لابن ناصر الدین،
 شمس الدین، محمد بن أبی بكر بن عبد الله الدمشقی (المتوفئ سنة ۸٤۲ هـ).

وهو مطبوع.

قال النجم ابن فهد في معجمه (٢٣٩): «ونظم أعيان الحُفّاظ في ألفيَّة»، طُبعت مع شرحها للمؤلف المُسَمَّى: «التبيان لبديعة البيان».

٩٥ \_ تاريخ ابن قاضي شُهْبة (٧٤١ \_ ٧٨٥ هـ): لتقي الدين، أبي بكر، أحمد بن
 محمد الأسدي الدِّمشقى الشافعي (المتوفئ سنة ٨٥١ هـ).

<sup>(</sup>١) كشف الظنون: (٢/ ١١٢٢).

<sup>(</sup>۲)  $(T)^2 = T$ 

قال الزِّرِكْلِي: «الأول والثاني منه يشتملان على الحوادث والوفيات من بدء سنة ٧٤١ هـ إلى نهاية سنة ٧٨٥ هـ»(١)، وقال حاجي خليفة: «أوصى ابن حِجّي (المتوفئ سنة ٧١٦ هـ) فكمَّله، ثم أراد أن يذيِّله مِن حين وفاته، ثم رأى أن يستأنف الأمرَ، فشرع من أول الذيل؛ لأنه كتب فوائدَ جمّةً قد أهملها شيخُه، ويحتاج الكتابُ إليها، فألحق كثيراً منها في الحواشي، فجعل ذيلاً حافلاً، فذكر كلَّ شهرٍ وما فيه من الحوادث، والوفيات إلى وفاته،(١).

٦٠ ـ إنباء الغمر بأنباء العمر (٧٧٣ ـ ٠٥٠ هـ): للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

قال حاجي خليفة: «ذكر فيه: أنه جمع الحوادث التي أدركها منذ وُلد سنة ثلاث وسبعين وسبعمئة، وأورد في كل سنة أحوال الدُّوَل، ووفيات الأعيان، مُسْتَوْعِباً لرواة الحديث، وغالبُ ما نقله من «تاريخ» ناصر الدين ابن الفُرَات، وصارم الدين ابن دَقْماق، وشهاب الدين بن حجّي، والمَقْريزي، والتقي الفاسِي، والصلاح خليل الأَقْفَهْسي، والبَدر العَيْنِي، وأوْرَدَ ما شاهده أيضاً».

وقال: «وهذا الكتابُ يحسن من حيث الحوادث أن يكون ذيلاً على «تاريخ» الحافظ ابن كثير؛ فإنّه انتهى في ذيل تاريخه إلى هذه السّنة، ومن حيث الوفيات أن يكون ذيلاً على «وفيات» ابن رافع، وانتهى فيه إلى سنة خمسين وثمانمئة. و«الذيل» عليه لبرهان الدين إبراهيم بن عمر البُقاعي (المتوفى سنة ٥٨٨)، بلغ فيه إلى آخر سنة سبعين، وسَمَّاه: «إظهار العصر لأسرار أهل العصر» أوله: الحمد لله الذي يبدئ ويعيد. . . إلخ، وذَيْلٌ آخر المُسَمَّى بـ «إنباء المصر في أبناء العصر» من سنة إحدى وخمسين إلى سنة ست وثمانين» (۳).

الأعلام: للزركلي: (١/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون: (١/ ١١٢٢).

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون: (١٧١/١).

وهو مطبوعٌ.

٦١ \_ نظم وفيات المحدِّثين: للحافظ ابن حجر أيضاً.

قال عبد الحي الكتَّاني: «وهو ممَّا شرع فيه، وكتب منه اليسيرَ»(١).

٦٢ ـ إظهار العصر لأسرار أهل العصر (٨٥١ ـ ٨٧٠ هـ): لبرهان الدين إبراهيم بن عمر البُقاعي (المتوفئ سنة ٨٨٥ هـ).

قال حاجي خليفة: «وهو ذيلُ (إنباء الغمر) لابن حجر العسقلاني»(٢).

٦٣ \_ «إنباء المصر في أبناء العصر» (٨٥١ \_ ٨٧٠ هـ): «للبُقاعي أيضاً.

قال حاجي خليفة: «وله ذيلٌ آخر من سنة إحدى وخمسين وثمانمئة إلى سنة سِتُ وثمانين» (٣).

٦٤ ـ دستور الإعلام بمعارف الأعلام: لابن عَزْم محمد بن عزم التُونسي (المتوفئ سنة ٨٩١ هـ).

وهو مخطوطٌ.

مع من نظم العقيان في أعيان الأعيان: للحافظ أبي الفضل، جلال الدين عبد الرحمن ابن أبي بكر الشُيوطي (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

77 ـ قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر: لبامخرمة، أبي محمد، الطّيب بن عبد الله بن أحمد بن علي (المتوفئ سنة ٩٤٧ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٧٧ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذَهَب (١ ـ ١٠٠٠ هـ): لابن العِمَاد، أبي

<sup>(</sup>۱) قهرس الفهارس: (۱/ ۳۳٦).

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون: (١١٨/١).

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون: (١ / ١١٨).

الفلاح، عبد الحي بن أحمد بن محمد العَكْرِي الصالحي الدِّمشقي الحنبلي (المتوفى سنة ١٠٨٩ هـ).

جَمَع فيه تواريخَ من سبقه باختصارٍ، مع وفيات الأعلام تحت كل سنة وتراجمهم باختصارٍ.

يجد القارئ في هاذا الكتاب فوائد جَمّةً فيما يتصل بتراجم الأعيان من المحدّثين، والمؤرّخين، والأدباء، والشعراء، والفرسان، والقادة، والأمراء، لا يجدها في غيره من المراجع إلا بعد تتبُّع، واستقراء كبيرين.

ولقد عُنِي فيه المؤلِّفُ بذكر وفيات أعيان المحدِّثين من رجال القرون العَشَرة التي استوعبها، الأمر الذي جعل الباحثين في كتب الحديث النبوي الشريف يستفيدون فوائد قيمة من هذا الكتاب.

وهو مطبوعٌ.

٦٨ ـ تراجم الأعيان من أبناء الزمان: لبدر الدين أبي الضياء الحسن بن محمد البُوْريني (المتوفئ سنة ١٠٢٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

79 ـ ديوان الإسلام: لابن الغزي أبي المعالي محمد بن عبد الرحمن (المتوفئ سئة ١١٦٧ هـ).



## (٣) معرفة الطّبقات

## تعريف: «الطبقات» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الطَّبقات): جمعُ (طَبَقةِ)، معناها: القومُ المُتشابِهون في سِنٌّ، أو عَهْدٍ.

واصطلاحاً: هي اشتراكُ المتعاصرين في السِّنِّ ـ ولو تقريباً ـ والأخذ عن المشايخ.

تعريفٌ آخر: هي قومٌ تقاربوا في السِّنِّ والإسنادِ، أو في الإسناد فقط، بأن يكون شيوخُ هذا هم شيوخ الآخر، أو يُقارِبوا شيوخه (١٠).

وقال الحافظ ابن حجر: «الطبقة عبارةٌ عن جماعة اشتركوا في السِّنِّ، ولقاءِ المشايخ»(٢).

ومفهومُ الطبقة اصطلاحٌ إسلاميٌّ بَحْتٌ، تطوَّر في أواثل القرن الثاني الهجري مع تطوُّر نقدِ عِلْم الحديث للإسناد، ولم تُسْتَعْمَل الطبقةُ وحدةً زمنيةً ثابتةً، بل كانت تعني اللَّقيا في الأغلب<sup>(٣)</sup>، وقد اختلف مفهومها من مؤلِّف لآخر، ومن كتاب لآخر حتى عند المؤلِّف الواحد.

## أهمية معرفة الطبقات:

قال ابنُ الصَّلاح: «والباحثُ الناظرُ في هذا الفَنِّ يحتاج إلى معرفة المواليد،

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٣/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) نزهة النظر: ص: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: «علم التاريخ عند المسلمين» ص: ١٣٤، و«الذهبي ومنهجه في تاريخ الإسلام»: ص: ٢٨٠.

والوفيات، ومن أخذوا عنه، ومن أخذ عنهم، ونحو ذلك الأ(١).

#### طبقات الرواة:

وهي اثنتان :

الأولى: الصَّحابة رضي الله عنهم، وهم يَنقسِمون إلى عِدَّة طبقاتٍ، أشهرها تقسيمُ الحاكم أبي عبد الله النَّيسابوري إلى اثنتي عشرة طبقة (٢).

والثانية: طبقة غير الصحابة، وهم يَنقسِمون حسب الضَّبْطِ، والإتقان وطُول الصُّحبة، والمشهورُ عند المحدِّثين أنهم على خمس طبقاتٍ.

والمثالُ على ذلك ما ذَكره الحازِميُّ، وغيرُه: أنَّ أصحاب الزُّهْرِيِّ على خمس طبقاتِ:

الطبقة الأولى: جمعت الحفظ، والإتقان، وطول الصُّحبة للزهريِّ، والعلمَ بحديثه، والضَّبْطَ له، مثل: مالكِ، وابن عُيَيْنَة، وعُبيد الله بن عمر، ومَعْمَر، ويونس، وعَقيل، وشُعَيْب، وغيرِهم. وهؤلاء مُتَّفَقٌ على تخريج حديثهم عن الزهريِّ.

الطبقة الثانية: أهلُ حفظٍ، وإتقانٍ، لكن لم تَطُلُ صحبتهم للزهريِّ، وإنما صحبوه مُدَّة يسيرةً، ولم يُمارِسوا حديثه، وهم في إتقانهم دُون الطبقة الأولى، مثل: الأوزاعي، واللَّيْث، وعبد الرحمن بن خالد بن مُسافِر، والنعمان بن راشد، ونحوِهم؛ وهؤلاء يُخرِج لهم مسلمٌ عن الزهريُّ.

الطبقة الثالثة: قومٌ لازموا الزهريَّ، وصحبوه، ورووا عنه، لكن تُكُلِّمَ في حفظِهم، مثل: سفيان بن حسين، ومحمد بن إسحاق، وصالح بن أبي الأَخْضَر، وزَمْعَة بن صالح، ونحوِهم، وهؤلاء يُخْرِج لهم أبو داود، والتَّرمذيُّ، والنَّسائيُّ، وقد يُخْرِج مسلمٌ لبعضهم متابعةً.

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) الباعث الحثيث: ص: ١٦٩ ـ ١٨٠.

الطبقة الرابعة: قومٌ رَوَوْا عن الزهريِّ من غير ملازمةِ، ولا طُولِ صحبة، ومع ذلك تُكُلِّمَ فيهم، مثل: إسحاق بن يحيى الكَلْبي، ومعاوية بن يحيى الصَّدَفي، وإسحاق بن أبي فَرْوَة، وإبراهيم بن يزيد المَكِّي، والمُثَنَّى بن الصَّباح، ونحوِهم؛ وهؤلاء يُخرِج الترمذيُّ لبعضهم.

الطبقة الخامسة: قومٌ من المتروكين، والمجهولين، مثل: الحَكَم الأيْلي، وعبد القُدُّوس بن حبيب، ومحمد بن سعيد المَصْلوب، وبحر السَّقَّاء، ونحوِهم؛ وهؤلاء لم يُخرِج لهم الترمذيُّ، ولا أبو داود، ولا النَّسائيُّ، ويُخرِج لبعضهم ابنُ ماجه (۱).

فالطبقةُ الأولى هم على شرط البخاريِّ، وقد يُخرِج لمن يعتمده من أهل الطبقة الثانية من غير استيعاب.

قال الحافظ ابن حجر: «وأكثرُ ما يُخرِج البخاريُّ حديثَ الطبقة الثانية تعليقاً، وربما أخرِج اليسيرَ من حديث الطبقة الثالثة تعليقاً أيضاً» (٢).

ولكن ليس معنى هذا خُلُوَّ كتابِه (أي: صحيحه) من مواضع النقد، فالحُفَّاظُ، والنُّقَّادُ تناولوه بالنقد بحُرِّيةِ كاملةِ، وأشهرهم جميعاً: سيدُ الحفَّاظ الإمام أبو الحسن علي بن عمر الدَّارَقُطْني (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ)؛ فإنه انتقد الشَّيْخَيْن من وَجُهَيْن:

الأول: مخالفتهما في إخراج بعض الأحاديث بأسانيدَ ليستْ على شرطِهما، وتَرْكِهما أسانيدَ أصَعَّ منها.

الثاني: إلزامُهما بإخراج أحاديث تَرَكاها؛ وهي صِحَاحٌ بناءً على شرطهما.

إِلَّا أَنَّ أَعْلَبِ هَذَهُ الْأَحَادِيثِ المُنْتَقَدةِ قَدْ أُجِيبَ عنها إجاباتٌ مقبولةٌ ومعقولةٌ، وبعضُها قد يعسر الإجابةُ عنها، وهي أحاديثُ قليلةٌ جدّاً.

وأيضاً أَشْهَرُ تقسيم لطبقات الرُّواة ما ذكره الحافظُ ابن حجر في مقدِّمة: «تقريب

شرح علل الترمذي: (١/ ٣٩٩\_ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح: (١/ ٢١١).

التهذيب» (١)، فقد جَعَلهم اثنتي عشرة طبقةً؛ إلا أنه حصر هذه الطبقاتِ فيمن له روايةٌ في الكتب السنة، وهي:

الأولى: الصحابة على اختلاف مراتبهم.

الثانية: طبقة كبار التابعين، كسعيد بن المُسَيّب.

الثالثة: الطبقةُ الوُّسطى من التابعين، كالحسن البَصْري، وابن سِيْرين.

الرابعة: طبقةٌ تلي الوُسطى، جُلُّ روايتهم عن كبار التابعين، كالزهريِّ، وقَتادة.

الخامسة: الطبقةُ الصُّغرىٰ من التابعين، الذين رَوَوُا الواحدَ أو الاثنين، ولم يثبت لهم السَّماعُ من الصحابة، كالأعمش.

السادسة: طبقةٌ عاصروا الخامسةَ، لكن لم يَثْبُتْ لهم لقاءُ أحدِ من الصحابة، كابن جُرَيْجِ.

السابعة: طبقة كبار أتباع التابعين، كمالكِ بن أنس، وسفيان النُّوري.

الثامنة: الطبقةُ الوُسطى من أتباع التابعين، كابن عُييْنَة، وابن عُليَّة.

التاسعة: الطبقةُ الصُّغرى من أتباع التابعين، كيزيد بن هارون، والشافعي، وأبي داود الطَّيَالِسي، وعبد الرَّزَاق الصَّنْعاني.

العاشرة: كبارُ الآخذين عن أتباع التابعين ممَّن لم يَلْقَ التابعين، كأحمد بن حَنْبَل.

الحادية عشرة: الطبقةُ الوُسطى منهم؛ كالذُّهْلي، والبُخَاري.

الثانية عشرة: صغارُ الآخذين عن أتباع التابعين، كالتُّرْمِذيُّ.

وألحق بهذه الطبقةِ باقي شيوخ الأثمَّة الستة الذين تأخَّرتْ وفاتُهم قليلًا، كبعض شيوخ النَّسائي.

ثم قال الحافظ: «مَن كان في الطبقة الأولى، والثانية؛ فوَفاتُه قبل المئة، وإنْ كان من

<sup>(</sup>۱) ص: ۷۵.

الثالثة إلى آخر الثامنة ؛ فوفاتُه بعد المئة ، وإنْ كان من التاسعة إلى آخر الطبقات ؛ فوفاتُه بعد المئتين » .

وهذا التقسيمُ الذي ذكره الحافظُ ابن حجر مِن أنسب التقاسيم للرُّواة؛ حيث ينتهي عصرُ الرواية بآخرِ المئة الثالثة على رأي بعض أهل العلم، وهو عصرُ الأثمَّة الستة، ومَن معهم، كبقي ابن مَخْلَد (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ)، وإسماعيل القاضي (المتوفى سنة ٢٨٦ هـ)، والإسماعيلي أبي بكر محمد بن إسماعيل (المتوفى سنة ٢٨٩ هـ)، وأحمد بن عَمْرو البَزَّار (المتوفى سنة ٢٩٦ هـ)، ومحمد بن نصر المَرْوَزي (المتوفى سنة ٢٩٤ هـ)، وغيرهم.

لذا يرى الحافظُ الذهبي \_ رحمه الله تعالى \_ عامَ ثلاثمئة حدّاً فاصلاً بين المتقدّم، والمتأخّر.

إلا أنَّ عصرَ الروايةِ استمرَّ إلى نهاية القرن الخامس؛ لأنه تُوجَد رواياتٌ مُخرَّجةٌ في مصنَّفات البَيْهَقي، والخطيب البغدادي، وابن عبد البَرَّ، وابن حَزْم، وغيرِهم من الحفَّاظ؛ ولذلك يُمكِن تأويلُ كلام الذهبي بأنه يقصد بالحدِّ الفاصل ـ العصرَ الذَّهَبِيَّ.

# الفَرْقُ بين التاريخ والطبقات:

والآن من حقّ القارئ أن يتساءل: ما الفرقُ بين «علم التاريخ» و «علم الطبقات»؟ والجواب:

إِنَّ «علم الطبقات» إِنما هو ترجَمةٌ للرُّواة مرتَّبين على الأجيال، أو الفترات الزَّمنية، أمَّا «علم التاريخ» فهو ترجَمةٌ للرُّواة مرتَّبين على حروف المعجم في أسمائهم وأسماء آبائهم، أو على سنوات الوفاة، أو على البُلدان، المُهمّ يرتَّبون على أيِّ نحو غير الطبقات، كما أنه \_ أي: التاريخ \_ يهتمُّ بالحوادث، والوقائع بجانب تاريخ الرواة، أما الطبقات فلا تهتمُّ إلا بالرواة (١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: «الإعلان بالتوبيخ...»: ص: ٤٦.

### فوائد التاريخ والطبقات:

فوائد التاريخ،" والطبقات جليلةٌ، وكثيرةٌ، اللكن يمكن إِجمالُها في عبارةٍ وجيزةٍ، هي: معرفة الأُمور على وَجْهِها.

ويمكن تقسيم هلذه الفوائد إلى فوائدَ حديثيةِ، وفوائدَ عامَّةِ (١٠).

أمَّا الفوائدُ الحديثيةُ، والخبريةُ عموماً، فهي:

ا - بعلم التاريخ، والطبقات استطاع المحدِّثون معرفة اتصال الإسناد، أو عدم اتصاله، فهذان العلمان يُعرِّفان المحدِّثَ بالرُّواة؛ فيعرف تاريخ ولادة كلِّ راوٍ من رواة الإسناد، ووقت سَماع كلِّ واحدِ منهم، وشيوخه الذين سمع منهم، وتلامذته الذين سمعوا منه.

هاذا العِلْمَان يعرّفان المحدِّثَ برحلات كلِّ راوٍ، والبلاد التي نزلها، وسمع من أهلها.

<sup>(</sup>١) أما الفوائدُ العامةُ فأوجزها فيما يلي:

١ ـ معرفةُ ما حدث للسابقين ؛ ليستفيد دارسُ التاريخ نتيجة ما حَدَث لهم من خيرِ أو شرٍّ .

٢ ـ معرفة سُنن الله الكونية، ومنها: أنَّ الله لا يترك الظالم، وأن الاستقامة سبيل التمكين في الأرض،
 وطريق الرفعة والعزَّة.

٣ - في دراسة التاريخ ترغيبٌ في العمل الصالح، فيعرف الدارس: أنَّ صلاح العمل سبيل رضوان الله تعالى، وبالمقابل الترهيب من العمل السَّيِّع، فكم من مصائب حَلَّتْ بسببه.

٤ ـ قراءة التاريخ سعادةٌ لما فيه من المواقف العاقلة، وأنَّ نتيجنها كانت طيبة، وأمَّا المواقف الطائشة
 فكانت نتيجتها سيئةً.

٥ - في دراسة التاريخ زيادة لخبرات الدارس، وبخاصة لو دَرَس تاريخ أهل صنعته وسابقيه، فيستفيد السلاطين بدراسة سيرة السلف الصالح؛ ومعرفة هديهم في طلب العلم.

<sup>(</sup>راجع مقدمات كتب التاريخ، ومنها: «الكامل» لابن الأثير، و«تاريخ الطبري»، و«المنتظم» لابن الجوزي، وغير ذلك، وراجع «الإعلان بالتوبيخ»، ص: ٧ فما بعدها).

إِنهما يُعرِّفان المحدِّثَ الشيوخَ الذين شارَكَهم في السَّماع، والجيلَ الذين عاصروه، وشاركوه.

وبهاذا يستطيع المحدِّثُ إِذا قرأ إِسناداً؛ أن يعرف اتصالَه، أو عدمَ اتصالِه.

فمثلاً: حينما ذكر الخطيبُ البغداديُّ (عبدَ الملك بن حبيب) في الرُّواة عن الإمام مالك؛ انتقده الأثمةُ؛ لمعرفتهم: أنَّ عبد الملك بن حبيب أندلسيٌّ قرطبيٌّ، ولم يرتحل إلاَّ بعد موت الإمام مالك بنحو من ثلاثين سنةً، فلقد وُلد بعد السبعين ومئة في حياة الإمام مالك، وارتحل في حُدود سنة عشر ومئتين، والإمام مالك تُوفِّي سنة تسع وسبعين ومئة، فكيف يروي عبد الملك عن الإمام مالك؟!

٢ \_ بعلم التاريخ والطبقات استطاع المحدِّثون معرفة ضَبْطِ الرُّواة، أو عدم ضبطهم.

فبِهاذين العِلْمَين استطاع المحدِّثون معرفة متى ضَبَط الراوي، وعرفوا متى اخْتَلَط، ومن الْحَتَلَط، وما الْحَتَلَط، وبالتالي عرفوا من سمع منه في زمن الضبط، ومن سمع منه في غير زمن الضبط.

إِنَّ كتب الأخبار، والأحاديث فيها من ذلك الكثير، يعرفون الراوي فلاناً سمع من شيخه فلان وهو في سِنِّ الضبط، وفلاناً سمع منه بعد أن اختلط. إنها كلماتٌ يسيرةٌ إِلَّا أنَّ علماء الرُّواة جمعوها، واستفادوا منها في معرفة تاريخ الضبط، ومُدَّة ضبط كلُّ راوٍ.

فمثلاً: (خالد بن طَهْمان أبو العلاء الخَفَّاف الكُوفي)، قال عنه الإمام يحيئ بن مَعِين: «خلط قبل موته بعشر سنين، وكان قبل ذلك ثقةً »(١٠).

ولو راجعتَ ترجَمةَ (أبي إِسحاق السَّبِيعي) لوجدتَ عجباً في معرفة العلماء وقتَ ضبطِه، ووقتَ اختلاطِه، ومن روىٰ عنه قبل الاختلاط، ومن روىٰ عنه بعد الاختلاط.

ولسوف يَعْظُم قدرُ الشيخين \_ البخاري ومسلم \_ حينما تجدهما لم يخرِّجا عنه إلَّا عمن روىٰ عنه قبل الاختلاط.

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب: (۳/ ۹۹).

يقول ابن الصّلاح: «اختلط أبو إِسحاق ويقال: إِنَّ سماع سفيان بن عُيَيْنَة منه بعدما اختلط، وتغيَّر حفظُه قبل موته».

وقال الأبناسي: قال: «بعضُ أهل العلم: كان قد اختلط، وإنما تركوه مع ابن عيينة ؟ لاختلاطه، ولم يخرِّج له الشيخان من رواية ابن عيينة شيئاً، إنما أخرج له من طريقه التَّرمذي، والنَّسائي في «عمل اليوم والليلة»، وأنكر صاحب «الميزان» اختلاطَه، فقال: شَاخَ، ونسي، ولم يختلط، وقد سمع منه سفيانُ بن عُيَيْنَة، وقد تغيَّر قليلاً».

وقال أبو زُرْعَة: «زُهير بن معاوية ثقةٌ، إلاَّ أنه سمع من أبي إسحاق بعد الاختلاط».

وقال الإمام أحمد: «إذا سمعتَ الحديث عن زائدة، وزُهير؛ فلا تُبالِ ألا تسمعه من غيرهما؛ إلا حديث أبي إسحاق»(١).

٣ \_ بعلم التاريخ، والطبقات عَرَف المحدِّثون مَخْرَجَ كلِّ حديثِ!!

فعرفوا أنَّ حديث كذا إِنما يرويه فلانٌ عن شيخه فلانٍ، عن فلانٍ إِلىٰ رسول الله ﷺ، يعرفون كلَّ طُرُقِه، ولفظِه من كلِّ طريقٍ.

يميِّزون بِإِتقانِ بين الطريق المتصل، والمنقطع، ويعرفون اللفظةَ المحفوظةَ من الشَّاذة.

فمثلاً: يقول شعبة: أحاديثُ الحَكَم (٢)، عن مِقْسَم (٣) كتاب إِلاَّ خمسة أحاديث. قلتُ عليّ بن المديني - ليحيئ - هو: ابن سعيد القَطَّان -: عَدَّها شعبة ؟ قال: نعم. قلتُ ليحيئ: ما هي؟ قال: حديثُ الوِتْرِ، وحديثُ القُنوت، وحديثُ عزيمة الطَّلاق، وجزاء مثل ما قتل من النعم، والرجل يأتي امرأته وهي حائضٌ (٤).

<sup>(</sup>۱) تهذيب الكمال: (۲۲/۲۲).

<sup>(</sup>٢) هو الحَكَمُ بن عُتَيْبَة، تابعيٌ ثقةٌ، تُوفي عام ١١٣هـ.

<sup>(</sup>٣) هو مِقْسَمُ بن بُجْرَة، أبو القاسم، يقال له: مولئ ابن عبّاسٍ، للزُومه له، وهو تابعيٌّ ثقةٌ، تُوفّي عام

<sup>(</sup>٤) انظر: «مسند الجعد»: (١/٣٤٧).

إِنَّ شعبة يعرف ما تحمَّله الحَكَمُ عن مِقْسَم بالسَّماع، وما تحمَّله بالإجازة، وهو يعرف ذلك تفصيلًا، فيعرف هاذه الأحاديث التي سَمِعَها، يعرفها بنَصِّها، وتأمَّل كيف لو أنَّ شعبة لم يعدها؛ لما كان لكلامه كثيرُ فائدةٍ.

وفي حديث أبي جهيم: "لو يعلم المارُّ بين يدي المُصَلِّي ماذا عليه؛ لكان أن يقف أربعين خيراً له من أن يَمُرَّ بين يديه»، قال أبو النَّضر ـ سالم بن أبي أُمَيَّة التيمي، شيخُ الإمام مالك ـ: لا أدري أقال: أربعين يوماً، أو شهراً، أو سنةً، شَكَّ أبو النَّضر، فعرف الأئمةُ ذلك، ومعروفٌ لديهم: أنَّ الشَّكَّ من أبي النَّضر، فلمَّا رواه أحمد بن عبدة الضَّبِيُّ، عن ابن عُيَيْنَة، عن أبي النضر، بلفظ: "لكان أن يقوم أربعين خريفاً» بدون شَكَّ؛ اعترض الأئمةُ، وقالوا: لا وجه لرواية الجزم، ولم يشفع لرواية الجزم، ورودُ الحديثِ من رواية أبي هريرة بدون شَكَّ.

إِنهم يعلمون أنَّ أبا النَّضْر رواه على الشَّكِّ، أجمع على ذلك الرُّوَاةُ عنه، اللَّهم إلَّ رواية الظَّبِيِّ فجاءت بدُون شَكِّ، فتوقَّفوا فيها.

٤ - وبعلم التاريخ، والطبقات اكتشف المحدِّثون كذبَ الكذَّابين، فلمَّا روى سُهَيْلُ بن ذَكْوَان عن عائشة رضي الله عنها، وزعم: أنه لقيها بواسط. عرف المحدِّثون كذبَه؛ لأن عائشة - رضي الله عنها - تُوفِّيت قبل أن يخط الحَجَّاجُ مدينة واسط بدَهْرِ (١).

وفي «مقدمة مسلم»: إِنَّ المُعَلَّىٰ بن عرفان، قال: حدَّثنا أبو واثل، قال: خرج علينا ابنُ مسعود بصِفِّين، فقال أبو نُعَيْم ـ الفَضْل بن دُكَيْن حاكيه عن المُعَلَّىٰ ـ: أتراهُ بُعِثَ بعد الموت! يعني: لأنَّ ابن مسعود تُوفِّي سنة اثنتين وثلاثين، أو ثلاث وثلاثين قبل انقضاء خلافة عثمان بثلاث سنين، وصِفِّين كان في خلافة عليَّ بعد ذلك بسنتين، فلا يكون ابنُ مسعود خَرَج عليهم بصِفِّين "(۲).

ولمَّا أظهر بعضُ اليهود كتاباً، وادَّعني: أنه كتابُ رسول الله ﷺ بإسقاط الجزْيَة عن

<sup>(</sup>١) الإعلان بالتوبيخ: ص: ٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٩.

أهل خَيْبَر، وفيه شهادةُ الصحابة، رضي الله عنهم، وذكروا: أنه خَطُّ عليِّ \_ رضي الله عنه \_ فيه، وحُمِلَ الكتابُ في سنة سبع وأربعين وأربعمئة إلى أبي القاسم على وزير القائم، فعَرَضه على الحافظ الحُجَّة أبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، فتأمَّله، ثم قال: «هـنذا مُزَوَّرٌ»!! فقيل له: «مِن أين لك هـنذا»؟ قال:

ـ فيه شهادةُ معاوية، وهو إِنما أَسْلَم عامَ الفتح (١)، وفتحُ خَيْبَر كان في سنة سبع (٢).

ـ وفيه شهادةُ سعد بن مُعَاذ، وهو قد ماتَ يوم بني قُرَيْظَة (٣)، قبل فتح خَيْبَرَ بسنتين.

فاستحسن أبو القاسم ذلك من الخطيب البغدادي، واعتمده، وأمضاه، ولم يجز اليهودَ على ما في الكتاب لظُهور تزويره (٤).

اسْتَدَلَّ الخطيبُ البغداديُّ على ذلك بأمرين في غاية الوُضوح.

الأَّول: إِنَّ الكتاب مؤرَّخٌ بفتح خيبر سنة سبع، فكيف يشهد عليه معاويةُ، والذي كان في هـٰذا التاريخ ـ سنة سبع ـ لم يُسْلِم بعد، ولا هاجَرَ؟!

والثاني: كيف يشهد عليه سعدُ بن معاذ الذي قد ماتَ سنة خمس؛ أي: قبل كتابة الكتاب بسنتين؟!

لقد أعانَ الخطيبَ على معرفة تزوير الكتاب علمُه بالتاريخ، فهو يعلم تاريخَ فتحِ خيبر، وتاريخَ إسلام معاوية، وتاريخَ وفاةِ سعد بن معاذ، وكلُّ ذلك أوضح تزويرَ الكتابِ.

وبعلم التاريخ، والطبقات يستفيد المحدِّثون الكثيرَ من أمور المَثن!!

وهـٰذا مما يكاد يخفى؛ إِذ يَظُنُّ الكثيرون: أنَّ فائدة التاريخ إِنما هي للرُّواة وللإِسناد، ولا دَخُلَ لهما في المتن، إِلاَّ أنَّ الأمر غير ذلك، فللتاريخ، والطبقات فائدةٌ كبيرةٌ في

<sup>(</sup>١) أي: فتح مكَّة، وكان ذلك سنة ثمان.

<sup>(</sup>٢) أي: أنَّ الكتاب مؤرَّخُ بسنة سبع، وشهد عليه معاوية، بينما معاوية كان لم يُسْلِم بعد!

<sup>(</sup>٣) أي: سنة خمس.

<sup>(</sup>٤) الإعلان بالتوبيخ: ص: ١٠.

المتن، فلو وجدنا حديثين متعارضَيْن لا يمكننا الجمعُ بينهما، فإنَّ علم التاريخ، والطبقات هنا يُفيد؛ إذ يحدِّد لنا أيَّ الحديثين هو الآخر من فعلِ رسول الله ﷺ، فنعلم: أنه الناسخُ، وأنه الذي عليه العملُ.

ومعرفةُ الآخر إِمَّا بتأخُّر إِسلام راويه، أو بقرينة فيه تَدُلُّ علىٰ ذلك، كقول الراوي: كان آخرَ الأمرين من النبيِّ ﷺ تَرْكُ الوضوء مما مَسَّت النارُ.

ويُعرَف المتقدِّمُ أيضاً بتقدُّم وفاة راويه، ويِتقدُّم لقائه برسول الله ﷺ إِذا كان محدودَ اللُّقاء، وصَرَّح بالمشافهة.

وبعلم الناريخ يظهر الكثيرُ من معاني المتن، فإذا كان فيه حادثة ؛ فإنَّ التاريخ هو الذي يُبيِّنها، ويُعرِّف بها، وإذا كان في المتن أمرٌ حَدَث فقال ﷺ الحديث ؛ فإنَّ التاريخ هو الذي يُبيِّن هاذا الأمرَ.

وللتاريخ علاقة قوية في بيان معاني بعض الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، يُدرِك ذلك من اشتغل بتفسير القرآن الكريم، أو شرح أحاديث رسول الله على ومِن هنا اجتهد فيه الأئمة الأعلام، فألفوا المؤلفات النافعة فيه، ما بين مُطَوِّلٍ ومُختصِرٍ... مُسْنِلٍ، ومُرْسِلٍ، ومُرْسِلٍ، ومُرْسِلٍ، ومُرسِلٍ، ومُخلوا الكثير من مؤلفاتهم في تاريخ الرُّواة، وطبقاتهم، يرتِّبونهم على كيفياتٍ متعدِّدةٍ، مُعلِنين: أنه فَنٌ من فنون الحديث، فالنَّوع الثالث والسُّتون من أنواع علوم الحديث هو: «طبقات العلماء والرُّواة»(۱)، والنَّوع السُّتون من أنواع علوم الحديث: «التواريخ والوفيات»(۲).

وعندهم أنواعٌ في معرفة الرُّواة، بل في التدقيق في معرفة الرُّواة، أكثر من هاذين النوعين (٣).

كتب طبقاتِ المحدِّثين:

قال العلَّامة الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة»(٤): «وهي التي تشمل على ذِكْر الشيوخ،

 <sup>(</sup>۱) انظر: «تدریب الراوی»: (۲/ ۳۸۰). و «التقیید والإیضاح»: ص: ٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدرين السابقين، و(علوم الحديث: ص: ٤٣٢.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «علم الجرح والتعديل: قواعده وأثمته»: للدكتور عبد المهدي: ص: ١١٤ ـ ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) ص: ١٣٨.

وأحوالهم، ورواياتهم طبقةً بعد طبقةٍ، وعصراً بعد عصر».

نذكر فيما يلى أشهر كتب الطبقات:

١ - طبقات الفقهاء والمحدّثين: للهيثم بن عدي بن عبد الرحمان الطّائي الثُّعَلي اللّحوفي (المتوفئ سنة ٢٠٧هـ).

هو أُقْدَمُ مصنَّفِ في الطبقات، وللكنه مفقودٌ، غير أنَّ الخطيب البغدادي، نَقَل منه (٣٣) نصاً في «تاريخ بغداد»(١).

٢ \_ الطبقاتُ: لمحمد بن عُمَرَ بن واقدِ الواقديِّ المدني (المتوفئ سنة ٢٠٧ هـ):

كان الواقديُّ من كبارِ العلماءِ بالمَغَازي والحديث، فألَّف عدداً من كتب الرجال، منها كتابٌ في الطبقات (٢)، ولا شكَّ أن طبقاتِ الواقدي كان كتاباً مفيداً متميِّزاً في فنه؛ فقد استفادَ منه كثيرٌ من العلماء، وفي مقدِّمتهم كاتبُه ابنُ سعدٍ، الذي روى الكتابَ عنه، ونسجَ على منوالِه.

وقد أخرج القاضي عبدُ الجبَّار الخَولانيُّ في «تاريخ دارَيًا» بضعةَ نصوصٍ للواقديِّ في الوفيات (٣)؛ يرويها من طريق بكرِ بنِ عبدِ الوهَاب ـ ابنِ أختِ الواقديِّ ـ.

٣ ـ الطبقات الكبرى: لابن سَعْد، محمد بن سعد البَصْري (المتوفئ سنة ٢٣٠ هـ).

هو أشهَرُ، وأجلُّ كتابٍ صُنِّفَ في «الطبقات»؛ اكتسب أهميته من اتَّساع تراجمه، واشتماله على جملَة أخبارِ المترجَمين العائلية، والعلمية بتفصيلٍ يندُر في المصادر الحديثية الأخرى.

ومما يزيدُ من أهمية هذا الكتاب: أنَّ مصنِّفه ضَمَّ في أوَّله سيرةَ رسولِ الله عِيَّا الله عَلَيْ ، محرَّرة

<sup>(</sup>١) انظر «موارد الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد» ص: ٣٨٦، و٣٨٧، و٥٧٣.

<sup>(</sup>٢) انظر المرجع السابق: ص: ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) انظر «تاريخ داريا» : ص ٥٤ - ٦٦ ـ ٨١ ـ ٨١ ـ ٨١

متقنةً في مجلَّدٍ كبيرٍ، فيه نفائسُ، وفصولٌ قيمةٌ.

قد سبق تعريفه في: «معرفة الصحابة» انظر صفحة: (٣٦٥).

٤ ـ الطبقات: للإمام علي بن جعفر السعدي البصري المعروف: بـ: «ابن المَدِيني»
 (المتوفي سنة ٢٣٤ هـ).

الطبقات: الأبي عَمْرو خليفة بن خياط بن خليفة الشَّيْبَاني العُصْفُرِيِّ البَصْري (المتوفى سنة ٢٤٠ هـ):

هذا كتابٌ قيِّمٌ، يمتازُ باهتمامه الشَّديدِ بالأنساب، ودِقَّةِ مصنِّفِهِ، وشِدَّةِ اجتهادِه، مما جعله يبالغُ في تقسيمِ الطبقات. وقد حاول خليفةُ أن يستوعبَ في هـنذا الكتابِ الصحابَةَ جيمعاً؛ كما كان حريصاً على ذكرِ وفاةِ المترجَمين (أو تقديرها) ما أمكنَه ذلك.

وفي هاذا الكتاب إشاراتٌ مهمّةٌ توضّحُ الأُسُسَ التي اعتمدها المؤلّفُ في تقسيم الطبقات، والمبادئ التي سار عليها في تأليفِ كتابِه.

يقتصر خليفة في تراجمه على ذكر نسب الرجل لأبيه، وأمّه، ويرجع بالأنساب إلى ما قبل الإسلام، ويذكر كنيته، ويحدِّد المكان الذي عاش فيه بصورة دائمة، أو مؤقّتة، فيذكر رحلته في الأمصار، وكذلك يهتم بتسجيل سني الوفيات، وهو في تراجم الصحابة يذكر للصحابي حديثاً مما رواه عن النبي ﷺ، وقلَّما يُسَمِّي شيوخ، وتلاميذَ صاحب الترجَمة، ولا يذكر تفاصيل عن حياة الرجال، وأخبارهم، كذلك لا يستعمل عبارات الجرح، والتعديل.

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ الطبقات: أو «طبقات رُواة الحديث»: للإمام أبي الحسين، مسلم بن الحجّاج النّيسابوري (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ):

ه اذا كتابٌ صغيرٌ، غيرَ أنَّهُ متميزٌ ذو مكانةٍ مذكورةٍ في هذا الفنِّ، وقد اعتنى العلماءُ قديماً بروايتِهِ، والاقتباس منه. وقد قَصَرَ الإمامُ مسلمٌ في هذا الكتاب على طبقات الصحابةِ، والتابعين<sup>(١)</sup>، ولم يَذْكُرْ مَن تَلاَهم.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ طبقات التَّابعين: لأبي حاتم، محمد بن إدريس بن المُنْذر الرَّازي الحَنْظَلي (المتوفئ سنة ٢٧٧ هـ)، ذكره الكَتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٣٩).

٨ ـ طبقات الأسماء المُفْرَدة من الصّحابة والتابعين وأصحاب الحديث: لأبي بكر،
 أحمد بن هارون بن روح البَرْدِيجي (المتوفئ سنة ٣٠١ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٩ ـ الطبقات: للإمام أبي عبد الرحمان أحمد بن علي بن شُعيب النَّسائي (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ)، ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٣٨).

١٠ ـ المنتخب من ذيل المذيّل من تاريخ الصحابة والتابعين: لأبي جعفر محمد بن جرير الطّبَري (المتوفى سنة ٣١٠هـ).

يبدأ الطَّبريُّ هاذا الكتابَ بالصحابة، ويرتَّبهم في البدء على الوفيات، ولا يذكر سائرَ السَّنين، بل يختار بعضها، فلمَّا انتهى مما يتعلَّق بالصحابة؛ ذَكر التابعين ومن بعدهم من العلماء، والرُّواة، ورَتَّبهم على سني الوفيات، ثم ذكر كُنَى الرجال، ثم كُنَى النساء، ورَتَّب ذلك على الطبقات بتقديم ذكر الصحابة على التابعين.

۱۱ ـ الطبقات: لأبي عَرُوبة الحسين بن محمد بن أبي معشر مودود الحَرَّاني السُّلَمي (المتوفئ سنة ۳۱۸ هـ).

وَصَل إلينا الجُزء الثاني منه فقط، وهو يحتوي على تراجم بعض الصحابة. وهو مخطوطٌ (٢٠).

<sup>(</sup>١) أي: جَعَل الصحابة طبقة واحدة، وجَعَل التابعي في ثلاث طبقات، أو دُون ذلك.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (٢/ ١٠٦٤).

۱۲ ـ طبقات علماء إفريقية وتونس: لأبي العرب، محمد بن أحمد بن تميم القَيْرَواني (المتوفئ سنة ٣٣٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

۱۳ ـ طبقات المحدِّثين: لأبي القاسم، مسلمة بن القاسم الأندلسي (المتوفئ سنة ٣٥٣ هـ)، ذكرها حاجى خليفة في «كشف الظنون» (٢/ ١١٠٦).

١٤ - طبقات علماء إفريقية: لمحمد بن الحارث بن أسد الخشني (المتوفئ سنة بعد ٣٦٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٥ ـ مشاهير علماء الأمصار: لأبي حاتم، محمد بن حِبَّانَ البُسْتي التَّميمي (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ).

هو منتزعٌ من كتابه «الثقات»، فقد جَمَع فيه ابنُ حبان تراجمَ مَن اعتبرهم أشهرَ أهل العلم ببلدانهم، وطبقاتِهم، فرتَّبهم على الطبقات.

قَسَّمَ ابنُ حِبَانَ في هاذا الكتاب رواةَ الأحاديثِ إلى أربعِ طبقاتٍ: صحابةٍ، وتابعين، وتابعين، وتابعين، وأتباعِ تابعي التابعين. ولم يرتَّب الرواةَ داخلَ الطبقة الواحدة ترتيباً دقيقاً، بل أكثرُ ترتيبه للرواةِ منتقَدٌ، فأكثرهم مذكورٌ في غير محلَّه.

وهو مطبوعٌ.

١٦ ـ طبقات المحدِّثين بأصبهان والواردين عليها: لأبي الشيخ ابن حَيّان، أبي محمد عبد الله بن محمد بن جعفر الأنصاري الأصفهاني (المتوفئ سنة ٣٦٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٧ ـ طبقات الهَمْدَانيين: لأبي الفضل صالح بن أحمد بن محمد السَّمْسار الحافظ المُعَمَّر الهمداني (المتوفى سنة ٣٨٤ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة (ص: ١٣٩).

1۸ - المُسْتَخْرَج مِن كتب الناس للتذكرة والمستطرَف من أحوال الرجال للمعرفة، أو (الطبقات): لابن مَنْدَه أبي القاسم، عبد الرحمان بن محمد بن إسحاق العَبْدِي الأصبهاني (المتوفي سنة ٤٧٠هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

١٩ ـ الحَثّ على حفظ العلم وذكر كبار الحُفّاظ: للحافظ أبي الفرج عبد الرحمان ابن علي، المعروف بد: «ابن الجوزي» (المتوفئ سنة ٩٧ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٠ ـ التقييد لمعرفة رواة الشنن والمسانيد: لابن نُقْطَة أبي بكر محمد بن عبد الغني البغدادي الحنبلي (المتوفئ سنة ٦٢٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢١ ـ تحفة الناظرين في طبقات التابعين: لابن النَّجَّار محبّ الدين أبي عبد الله محمد بن محمود بن الحسن البغدادي (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (٢/ ١٠٩٦).

٢٢ ـ السُّلُوكُ في طبقات العلماء والملوك، أو «طبقات الجَنَدي»: لأبي عبد الله محمد بن يوسف بن يعقوب الجَندي اليَمَني (المتوفي سنة ٧٣٢ هـ).

وهو مخطوطٌ في اليمن، وفي دار الكتب المصرية بالقاهرة.

٢٣ ـ طبقات عُلماء الحديث: لابن عبد الهادي شمس الدين أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الهادي (المتوفئ سنة ٧٤٤هـ).

وقد بَذَل فيه المؤلِّفُ عنايةً فائقةً في ذكر تاريخ مولد المترجَم له لِمَا له من أهمية بالنسبة للمحدِّثين، يذكره أحياناً في آخر الترجَمة قبل ذكر سنة الوفاة، ويذكر سنة طلبه

<sup>(</sup>١) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (٣/ ١٤٣٦).

للعلم، ومتى بدأ بالسَّماع. ويذكر مشايخ المترجَم له بتوشَّع أحياناً، وباقتضاب في أحايين كثيرة.

### وهو مطبوعٌ.

٢٤ ـ تذكرة الحُفَّاظ، أو «طبقات الحفّاظ»: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذَّهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

هو من أجلً كتب المتأخّرين في طبقات المحدِّثين، وهو \_ كما يَدُكُ عنوانه \_ يتناول فيه الذهبيُّ الحُفَّاظَ فقط، وليس سائر المحدِّثين، وقد رَتَّبه على الطبقات، فجعله إحدى وعشرين طبقة مبتدئاً بالصحابة، ومنتهياً بشيوخه، ويَضُمُّ (١١٧٦) ترجمة، ويذكر من تُوفِّي من المشهورين في سنة وفاة المُترجَم له، لا سِيّما في الطبقات المتوسّطة، والأخيرة، وفي نهاية كثيرٍ من الطبقات أوجز الذهبيُّ بعبارةٍ قصيرةٍ الأوضاع السياسية، والعلمية للعالم الإسلامي في الفترة التي تناولت تلك الطبقة.

لم يحاول الذهبيُّ الاستيعابَ لجميع الحفاظ، بل اقتصر على الأعلام، ونظراً لصعوبة الانتقاء، والتقويم الشامل لكل عالم، فإنه اعتذر عن عدم استيعابهم بقوله: "ولعلَّ فيمن تركناهم مَن هو أجَلُّ وأعلم»(١).

وصَنَّف تلميدُ الحافظِ الذهبيِّ: الحافظُ أبو المحاسن محمد بن على الحسيني الدمشقي (المتوفئ سنة ٧٦٥هـ) «ذيل طبقات الحفاظ للذهبي»، واستدرك الحافظُ تقي الدين أبو الفضل محمد بن محمد بن فهد الهاشمي المكي (المتوفئ سنة ٨٧١هـ) على الذّهبي، والحسيني في كتابه «لحظ الألحاظ بذيل طبقات الحفَّاظ»، كما ذَيَّل الحافظُ جلال الدين السيوطي (المتوفئ سنة ٩١١هـ) على «التذكرة بذيل طبقات الحفاظ للذهبي».

٢٥ \_ المُعِين في طبقات المحدّثين: للذهبي أيضاً.

احتوى هاذا الكتابُ أسماءَ حُفَّاظ الحديث، ومن يليهم من مشاهير المحدَّثين، والمُسنِدين.

<sup>(</sup>١) انظر: «الذهبي ومنهجه في كتابه تاريخ الإسلام»: ص: ١٦١\_١٦٥.

ذكر الذهبي في هذا الكتاب نيفاً وألفين ومثتي رجل، وامرأةٍ، قَسَّمهم إلى (٨٢) طبقةً متميزةً.

ورَتَّب المُترجَمين داخل الطبقات العشر الأولى على الحروف الأبجدية، ثم تخلَّص من هذا القيد العجيب في الطبقات المتأخرة، فصار ترتيبُ المُترجَمين أدقَّ وأصحَّ متمشياً مع أسلوب الطبقات المعهود.

وهو لا يُطيل في تسمية المتقدّمين اعتماداً على شهرتهم، كقوله: «الحسن البصري، أحدُ الأعلام»؛ لكنه يرفع في أنساب المتأخّرين، ويجوّد تسميتهم.

وهو مطبوعٌ.

٢٦ ـ ذيل تذكرة الحفّاظ: لأبي المحاسن محمد بن علي بن الحسن الحسن الحسيني (المتوفئ سنة ٧٦٥ هـ).

ذيّل به على كتاب: «تذكرة الحفاظ» للذهبي من سنة ٧٤٧ إلى سنة ٧٦٥ هـ.

وهو مطبوعٌ.

۲۷ ـ تعریف أهل التقدیس بمراتب الموصوفین بالتدلیس، أو «طبقات المدلِّسین»: للحافظ أبي الفضل شهاب الدین أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ۸۵۲ هـ).

استمدَّه الحافظُ من: «جامع التحصيل» للحافظ العَلاثي، وزاد عليه كثيراً، وصَنَّفهم على خمس مراتب. وجملة ما عند العلائي من الأسماء (٦٨) شخصاً، وزاد عليهم وليُّ الدين العراقي (٦٣) شخصاً، وزاد عليهم برهان الدين الحَلَبي (٣٢) شخصاً، ثم زاد عليهم الحافظُ ابن حجر (٣٩) شخصاً، فجملة ما فيه كتابه هذا (١٥٢) شخصاً. والكتابُ يقع في جزء لطيف، قال فيه مؤلِّفُه: «علَّقتُ هذه النُّبذةَ في شهور سنة خمس عشرة وثمانمئة، وعلَّقها عني بعضُ الطلبة سنة ست عشرة، ثم زدتُ فيها بعد ذلك أسماءً مختصرةً».

وهو مطبوعٌ.

٢٨ ـ لحظ الألحاظ بذيل طبقات الحفاظ: لابن فَهْد المَكِّي تقي الدين محمد
 ابن فهد (المتوفئ سنة ٨٧١ هـ).

ذيّل به على «تذكرة الحفاظ» للذهبي.

٢٩ ــ رونق الألفاظ بمعجم الحُفَّاظ: لسِبْط ابن حجر يوسف بن شاهين (المتوفئ سنة ٨٩٩ هـ).

وهو مخطوطٌ في المكتبة الخالدية بالقُدْس بخط ابن قُطْلُوبُغا في مجلَّدين.

٣٠ ـ طبقات الحُفَّاظ: للحافظ أبي الفضل جلال الدين عبد الرحمان بن أبي بكر السُيوطي (المتوفي سنة ٩١١ هـ).

هاذا الكتابُ تلخيصٌ، واختصارٌ، وتذييلٌ على كتاب «تذكرة الحُفَّاظ» للحافظ الذهبي.

بلغ عددُ طبقاتِ كتاب السيوطي (٢٤) طبقةً، منها الطبقات الثلاث الأخيرة؛ التي تُمثِّل ذيلَ السيوطي على تذكرة الذهبي، وأما بقية الطبقات فهي تلخيصُ التذكرة.

وهو مطبوعٌ.

٣١ \_ ذيل طبقات الحُفّاظ: للسُّيوطي أيضاً.

ذَيَّل به على «تذكرة الحفّاظ» للذهبي، من سنة ٧٤٠ إلى سنة ٩١١ هـ.

وهو مطبوعٌ.

٣٢ \_ إنجاز الوَعْد، المُنْتَقَى من طبقات ابن سَعْد: للسُّيوطي أيضاً.

ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (١/ ٩٩).

٣٣ ـ تاريخ طبقات العلماء: للشيخ أحمد زيني دَحُلان، مفتي الشافعية بمكَّة (المتوفئ سنة ١٣٠٤ هـ).

ذكره الأستاذ زكى مجاهد في «الأعلام الشرقية» (١/ ٢٥٦).

رَفْخُ حبر ((رَجَمِ) (الْخِتَّرِي (سِكْتِر) (النِّرُ) (الِوْدُوكِ www.moswarat.com



# ٤ - معرفةُ الإخْوَة والأَخَوات

هـٰذا العلمُ هو أحد معارفِ أهل الحديث؛ التي اعتنوا بها، وأفردوها بالتَّصنيف، وهو معرفةُ الإخْوَة، والأخوات من الرُّواة في كلِّ طبقةٍ.

#### فائدتها:

مِن فوائد هـٰذا العِلم؛ ألا يُظُنَّ مَن ليس بأخ أخاً عند الاشتراك في اسم الأب.

مثل: (عبد الله بن دِيْنار) و(عَمْرو بن دِيْنار) فالذي لا يَدْري يَظُنُّ: أَنَّهما أَخُوان! مع أَنَّهما ليسا بأَخُويْن، وإِنْ كان اسمُ أبيهما واحداً(١).

### أمثِلتها:

١ مثالٌ للاثنين الأخوين في الصّحابة: عُمَرُ، وزَيْد: ابنا الخَطَّاب، رضي الله عنهما.

٢ ــ مثالٌ للإخوة الثلاثة في الصحابة: عَلِيّ، وجَعْفر، وعَقِيْل: بنو أبي طالب،
 رضي الله عنهم.

٣ ـ مثالٌ للإخوة الأربعة في أتباع التابعين: سُهيئل، وعبد الله، ومحمَّد، وصالح:
 بنو أبي صالح، رضي الله عنهم.

٤ ـ مثالٌ للإخوة الخمسة في أتباع التابعين: سفيان، وآدم، وعِمْرَان، ومحمَّد، وإبراهيم: بنو عُيَيْنَة.

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٢٠.

- مثالٌ للإخوة السُّتَّة في التابعين: محمَّد، وأنس، ويحيى، ومَعْبَد، وحَفْصَة، وكَرِيْمَة: بنو سِيْرِين.
- ٦ ـ ومثالٌ للإخوة السَّبْعة في الصحابة: النُّعْمان، ومَعْقِل، وعَقِيل، وسُويْد،
   وسِنَان، وعبد الرحمن، وعبد الله: بنو مُقَرِّن.

وهؤلاء السَّبعةُ كلُّهم صحابةٌ مهاجرون، لم يُشارِكهم في هلذه المَكْرُمة أحدٌ.

### أشهر الكتب فيه:

- ١ ـ تسمية من رُوي عنه من أولاد العشرة: للإمام أبي الحسن علي بن المديني
   (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ).
- ٢ ـ تسمية الإخوة الذين روي عنهم الحديث: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السِّجستاني (المتوفى سنة ٢٧٥ هـ).
- ٣ كتاب الإخوة: لأبي العبّاس محمد بن إسحاق بن إبراهيم الثّقفي المعروف بـ: «السّرّاج» (المتوفئ سنة ٣١٣ هـ).
- ٤ كتاب الإخوة: لأبي المُطَرِّف عبد الرحمان بن محمد بن عيسى بن فُطيس الأندلسي (المتوفئ سنة ٤٠٢ هـ).

وقد صنَّف في هلذا النوع جماعةٌ من الأثمَّة، والمحدِّثين، والحُفَّاظ، منهم:

١ \_ الإمام مسلم بن الحجَّاج القُشَيْري (المتوفي سنة ٢٦١ هـ).

٢ ـ والإمام أحمد بن شُعيب النَّسَائي (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ) وغيرهم.

# ٥ ـ معرفة رواية المُدَبَّع والأقران

# أولاً: تعريف المدبَّج

# تعريف «المُدَبِّج» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُدَبَّجُ) اسمُ مفعولٍ من «التَّذبِيجِ» بمعنى: التزيين، و(التدبيجُ) مُشْتَقٌ من دِيْبَاجَتي الوجه، أي: الخَدَّين، وكأنَّ المُدَبَّج سُمِّيَ بذلك لتساوي الراوي، والمروي عنه، كما يتساوى الخَدَّان.

واصطلاحاً: أن يروي القرينان، كلُّ واحدٍ منهما عن الآخر.

## أمثلة المُدَبَّج:

١ - في الصّحابة: رواية عائشة عن أبي هريرة، ورواية أبي هريرة عن عائشة،
 رضي الله عنهما.

لا عن التَّابعين: روايةُ الزُّهريِّ عن عُمَرَ بن عبد العزيز، وروايةُ عُمَرَ بن عبد العزيز
 عن الزُّهريِّ .

٣ ـ في أتباع التَّابِعين: روايةُ مالكِ عن الأوزاعيِّ، وروايةُ الأوزاعيِّ عن مالكِ.

### فوائد معرفة المدبَّج:

١ ـ ألا يُظن الزيادة في الإسناد؛ لأن الأصل أن يروي التلميذ عن شيخه، فإذا روى عن قرينه؛ ربما ظن من لم يدرس هلذا النوع: أن ذكر القرين المروي عنه زيادة من الناسخ.

٢ - ألاً يُظنَّ إبْدَال «عن» بـ: «الواو» أي: لا يتوهَّم السَّامع، أو القارئ لهـٰذا الإسناد: أنَّ أصل الرواية: حدَّثنا فلان (و) فلانٌ، فأخطأ فقال: حَدَّثنا فلانٌ «عن» فلانِ (۱).

# ثانياً: تعريف الأَقْرَان

## تعريفُ «الأقران» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الأقران): جمع «قَرِيْن»: وهو المُقَارِنُ، والمُصَاحِبُ.

واصطلاحاً: (الأقران) هم الرُّواةُ المُتَقَارِبُونَ في السِّنِّ، والإسناد.

وقال ابنُ دقيق العِيد: «هم المُتقارِبون في السِّنِّ، والطبقة»(٢)، ويَقْصُد بالطبقة: الإسناد.

واكتفى الحاكمُ النَّيسَابُوري فيه بالتَّقارُب في الإسناد؛ وإنْ لم يُوْجَد التَّقارُبُ في السَّنِ (٣).

## تعريف رواية الأقران:

وهو أن يرويَ أحدُ القَرِيْنَيْن عن الآخر .

#### مثالها:

روايةُ سليمان التَّيْمي عن مِسْعَرِ بنَ كِدَام، فهما قرينانِ، لكن لا نَعْلَم لِمسْعَرِ روايةً عن التَّيْمي.

وكذلك روايةُ سفيان الثَّوْري عن شعبة بن الحجَّاج، وروايةُ شعبة عن الثَّوري.

قال النَّسائي: «أخبرنا أحمدُ بن نَصْر، قال: حَدَّثنا عبد الله بن الوليد، قال: أَخْبَرَنا سفيانُ عن شعبة، عن قتادة، عن أنس، قال: قَطَعَ أبو بكر ـ رضي الله عنه ـ في مِجَنَّ قيمتُه خمسة دراهم»(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الاقتراح» ص: ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «معرفة علوم الحديث»: ص: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائيُّ في كتاب: قطع السارق، باب: القدر الذي إذاسرقه السارق؛ قُطعت يده، برقم: (٤٩١٦).

فسفيانُ هـُـــذا هـــو النُّــوريُّ، روى عن قرينه (شعبة).

ولو سألتَ: كيف تميَّز لك سفيانُ هنا بكَوْنه النُّوريُّ؟

قلتُ: عن طريق تلميذه (عبد الله بن الوليد)، فهو معروفٌ به، وحديثه، وأخذُه عنه مشهورٌ، بل هو راوي «الجامع» للنَّوري.

وقال الطَّبراني: حَدَّثنا عبدُ الله بن أحمد بن حنبل، حَدَّثني عمرو بن محمد النَّاقد، قال: حَدَّثنا يعقوبُ بن إسحاق الحَضْرَمي، حَدَّثنا شعبةُ، أَخبرني سفيانُ عن عليِّ بن الأَقْمَر، عن أبي جُحَيْفَة، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا آكُلُ مُتَكِئاً»(١).

وهـُــذه روايةُ شعبةَ عن قرينه سفيانَ .

هاذه الصُّورة من رواية الأقران، إذا روى القرينان أحدُهما عن الآخر، يُسَمّونها (المُدَبَّج)، والذي سَبَقَ تعريفه آنفاً، وتجد كذلك رواية القرين عن قرينه دُون رواية الآخر عنه، ووُقوعُه أولى، لكنَّ «المدبَّج» ألطَفُ الصُّورتَين (٢).

# من أشهر الكتب فيهما:

١ - المدبّع: للإمام أبي الحسن، علي بن عُمَر الدَّارقُطني البغدادي (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

٢ - رواية الأقران: لأبي الشيخ، بن عبد الله بن محمد بن جعفر بن حَيَّان الأنصاري الأصبَهاني (المتوفئ سنة ٣٦٩هـ).



<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٢/ ١٣١) برقم: (٢٤٤٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: "تحرير علوم الحديث»: (١/ ٩٦\_٩٢).

رَفْخُ حبر ((رَجَيُ الْفِرَدِي (سِكْتُهُمُ (لِفِرُوكُسِ (سِكْتُهُمُ (لِفِرُوكُسِ (www.moswarat.com



# معرفة رواية الأكابر عن الأصاغر

### تعريفها:

هو أن يَرْوِيَ كبيرُ القدرِ، أو السِّنِّ، أو هما عمَّن هو دُونه في كلِّ منهما، أو فيهما \_ أي: القدر، أو السِّنِ<sup>(١)</sup> \_.

### فائدة معرفتها:

١ ـ أَنْ لا يُتَوَهَّمَ كُونُ المرويِّ عنه أكبرَ، أو أفضلَ من الرَّاوي، نظراً إلى أنَّ الأغلب
 كَوْن المرويِّ عنه كذلك، فيجهل منزلتهما.

٢ \_ ألَّا يُظَنَّ أنَّ في السَّند انقلاباً.

٣ ـ التَّنويةُ من الكبير بذكر الصَّغير، وإلفاتُ النَّاسِ إليه في الأخذ عنه، كما قيل: «لا يَنْبُلُ الرجلُ حتى يأخذ عمَّن هو فوقه، وعمَّن هو مثله، وعمَّن هو دُونه».

#### مثالها:

١ أن يكون الراوي أقْدَمَ طبقةً وأكبر سِناً من المرويِّ عنه، كرواية الزُّهْرِيِّ عن مالك
 ابن أنس.

٢ ـ أن يكون الراوي أكبر قدرا من المروي عنه لِعلْمِه، وحِفْظِه، كرواية مالكِ عن عبد الله بن دينار.

٣ ـ أن يكون الراوي أكبر من الوجهين معاً، كرواية عبد الغني بن سعيد عن محمد

<sup>(</sup>١) الباعث الحثيث: ص: ١٨٤.

ابن على الصُّوري، وكرواية الصحابة عن التابعين(١).

ومِن «رواية الأكابر عن الأصاغر» نوع طريفٌ؛ هو رواية صحابيٌ عن تابعيٌ، وإنْ كان نادراً، مثل حديث السَّائب بن يزيد (الصَّحابي)، عن عبد الرحمن بن عبد القاريُّ (التَّابعي)، قال: سمعتُ عُمَرَ بن الخطَّاب يقول: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ نامَ عَنْ حِزْبِه، أو عن شَيْء منه، فقَرَأَهُ فيما بَيْن صَلاة الفَجْر، وصلاةِ الظُّهْر؛ كُتِبَ له كَأنَّما قرأه مِن اللَّيْل..»(٢).

## أشهر الكتب فيها:

١ - كتاب ما رَواه الكبارُ عن الصّغار، والآباءُ عن الأبناء: للحافظ أبي يعقوب إسحاق بن إبراهيم بن يونس بن المنخبئيقي البغدادي الورّاق (المتوفئ سنة ٣٠٤ هـ).

انظر: «التذكرة والتبصرة»: (٣/ ٦٤ - ٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب: صلاة المسافرين، باب: جامع صلاة الليل، برقم: (٧٤٧).

# ٧ \_ معرفة رواية الآباء (الرواة) عن الأبناء

### تعريفها:

هو أن يكون في سند الحديثِ أَبِّ يَرْوِي الحديثَ عن ابنه.

### فائدتها:

أمنُ الخطأ الّذي ينشأ عن توهُمِ الابن أباً، أو توهُمِ انقلاب السَّند؛ لأنَّ الأَصْل أن يرويَ الابنُ عن أبيه.

يَدُلُّ هَـٰذَا النَّوعُ عَلَىٰ تَوَاضُع العَلَمَاء، وأَخْذِهم العِلْمَ مَن أَيِّ شَخْصٍ، وإنْ كَان دُوْنَهم في القَدْر، والسِّنِ<sup>(١)</sup>.

#### أمثلة ذلك:

١ ـ مثاله في الصحابة: حديث رواه العَبَّاس بن عبد المُطَّلب عن ابنهِ الفَضْل بن عبد المُطَّلب عن ابنهِ الفَضْل بن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ: «أنَّ النبيَّ يَّالِيُهُ جَمَع بين الصَّلاتَين بالمُزْ دَلِفَة»(٢).

٢ ـ وفي التابعين: رواية واثل عن ابنه بَكْر بن واثل عن الزُّهْري، عن أنس
 ـ رضي الله عنه ـ: «أنَّ النبيَّ ﷺ أَوْلَمَ عَلَى صَفِيَّة بسَوِيْقٍ، وتَمْرِ»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ٥٨، و «تيسير مصطلح الحديث» ص: ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الحديث هاكذا رواه الخطيبُ البغدادي في كتابه: «رواية الآباء عن الأبناء»، وأصلُه في الصحيحين، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب: الأطعمة، باب: في استحباب الوليمة، برقم: (٣٧٤٤).

### أشهر الكتب فيه:

١ - رواية الآباء عن الأبناء: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت، المعروف:
 ب: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

٢ ـ كتاب ما رواه الكبارُ عن الصّغار، والآباءُ عن الأبناء: للحافظ أبي يعقوب إسحاق بن إبراهيم بن يونس المِنْجَنِيقِي البغدادي الوَرَّاق (المتوفئ سنة ٣٠٤ هـ).

# ٨ \_ معرفة رواية الأبناء (الرُّواة) عن الآباء

#### تعريفها:

هو أن يكون في سند الحديث ابنٌ يروي الحديث عن أبيه فقط، أو عن أبيه عن جدُّه.

### أقسام هاذا النوع:

لهاذا النَّوع قِسمان:

القسم الأول: رواية الابن عن أبيه فقط، وذلك كثيرٌ جدّاً في كُتب الحديث.

#### مثاله:

روايةُ أبي العُشَرَاء عن أبيه: «سألتُ رسول الله ﷺ أَمَا تكونُ الذَّكَاةُ إِلَّا في الْحَلْقِ، واللَّبَة؟» (١٠).

(أبو العُشَرَاء) هـنذا، لم يأتِ في الأسانيد إلاَّ مَكْنِيّاً، ووالدُّه لم يُسَمَّ في شيءِ مِن طُرُق الحديث، والأشهر: أنَّ أبا العُشَراء هو: أُسَامَة بن مالك بن قِهْطِم (٢).

القسم الثاني: روايةُ الابن، عن أبيه، عن جَدِّه، وهي أيضاً كثيرةٌ لكن دُون كثرةِ الأول. الأول.

#### مثاله:

١ - عَمْرو بن شُعَيْب بن محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص، عن أبيه، عن
 حَدّه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب الذبائح، باب: في الذكاة، في الحلق واللبة، برقم: (١٤٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ١٥٩.

يُرْوَىٰ بهاذا السَّند نسخةٌ كبيرةٌ حَسَنةُ الحديث، أكثرها فقهياتٌ جِيادٌ في «مسند الإمام أحمد» وفي «السُّنن الأربعة».

٢ \_ بَهْزُ بن حكيم بن معاوية بن حَيْدَة القُشَيْرِيُّ عن أبيه، عن جدِّه.

رُوي بهنذا السَّندِ نسخةٌ كبيرةٌ حسنةٌ في «مسند الإمام أحمد»، وبعض حديثه في السُّنن الأربعة، وروى له الإمام البخاري معلِّقاً؛ لأنه ليس على شرطه.

٣ - طلحة بن مُصَرِّف بن عَمْرو بن كَعْب اليامي عن أبيه، عن جَدِّه.

طلحة: ثقةٌ فاضلٌ، وجَدُّهُ (عمرو بن كعب): صحابيٌّ، لكنَّ أباه (أي: أبا طلحة) مصرِّفاً مجهولٌ، روىٰ له الإمامُ أبو داود في سُننه.

٤ ـ كثيرُ بن عبد الله بن عَمْرو بن عَوْف المُزَنيّ، عن أبيه عبد الله، عن جَدَّه عَمْرو.

روى له الإمامُ التَّرمذي خمسةَ أحاديث، حَكَم لها بالحَسَن لتعضُّدها بالرواية من طُرُقِ أخرى، لكن «كثيراً» ضَعَّفه الأكثرون، ومنهم من تَركه، ورَماه، ومَشَّاه الباقون(١).

### فائدة معرفة رواية الأبناء:

١ \_ البحثُ لمعرفة اسم الأب، أو الجَدِّ؛ إذا لم يُصَرَّح باسمه.

٢ ـ بيانُ المُراد مِن الجَدِّ، هل هو جَدُّ الابن، أو جَدُّ الأب.

### أشهر الكتب فيه:

١ ـ جزء من روى عن أبيه عن جَدِّه: لأحمد بن زُهير بن حَرْب، المعروف
 بـ: «ابن خَيْثَمَة» (المتوفى سنة ٢٧٩ هـ). وهو أوَّلُ مَن صَنَّفَ فى ذلك.

۲ ـ كتاب من روى عن أبيه من الصحابة والتابعين: لأبي حفص عمر بن أحمد بن شاهين الواعظ (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ١٦١.

- ٣ رواية الأبناء عن آبائهم: لأبي نَصْر عبيد الله بن سعيد الوائلي السّبجزي (المتوفئ سنة ٤٤٤هـ).
- كتاب الوَشي المُعْلَم في من روئ عن أبيه عن جَدَّه عن النبي ﷺ: للحافظ أبي سعيد صلاح الدين خليل بن كَيْكَلْدي المَقْدِسي، المعروف بـ: «العَلَائي» (المتوفئ سنة ٧٦١ هـ).
  - وهو أجمَعُ مصنَّفٍ في هلذا النَّوع، للكنَّه غيرُ مطبوع.
- حتاب علم الوشي اختصار كتاب الوشي المُعْلَم في معرفة مَن روئ عن أبيه، عن جدِّه، عن النبي ﷺ: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

اختصر فيه ابنُ حجر كتابَ: «الوشي المعلم. . . » للعَلائيِّ . وهو مخطوطٌ .

٦ - كتابُ مَن روئ عن أبيه عن جَده: للحافظ الشيخ قاسم بن قُطْلُوبغا (المتوفئ سنة ٨٧٩ هـ).

قَسَّمَ المؤلِّفُ هلذا الكتابَ إلى بابين، ووضع تحت كل بابِ أربعة فصول، والقسمُ الهامُّ من هلذا الكتاب هو فصله الأوّل؛ الذي سَمَّاه: «ما يعود الضميرُ في قوله عن أبيه، عن جدَّه على الراوي الأول، ويدخل فيه عن أمّه، عن أبيها. . . » وعليه يقوم الهيكل العام للكتاب، وللكن مع الأسف لم يصلنا كاملاً، فقد وَصَل منه ستون ومئتا ترجمة.

فاته بعضُ التراجم، فاستدركها المحقّقُ الفاضلُ (الأستاذ باسم فيصل الجوابرة) في ملحقٍ أثبته في آخر الكتاب مع تراجم لبقية الحروف؛ التي استدركها أيضاً، وألحقها بنفس المستدرك من الباب الأول.

وهو مطبوعٌ .

رَفْحُ معبس (لرَّحِمْ إِلِى الْمُجَنِّسِيَّ (لِّسِكْتُمَ لُولِمِنْ الْمِلْوَدِي كِسِبَ www.moswarat.com



# ٩ ـ معرفة السّابِقِ واللّاحِقِ (أي: معرفة المتقدّم والمتأخّر من الرواة)

# تعريف «السَّابق واللاَّحق» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (السَّابق): اسمُ فاعلِ من السَّبْقِ، بمعنى: المُتقدِّم، يقالُ: سَبَقَه إلى الشَّيء سَبْقاً، أي: تقدَّمه.

واصطلاحاً: لم أَقِفْ على مَن عَرَّف بـ: «السَّابق واللَّاحق» قبل الحافظ الخطيب البغدادي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ) فيما عثرتُ عليه من كتب المصطلح.

قال الخطيب: «ضَمَّنْتُه ذِكْرَ من اشترك في الرواية عنه مَنْ تَبايَنَ وقتُ وفاتيهما تبايُناً شديداً، وتأخّر موتُ أحدِهما عن الآخر تأخُّراً بعيداً، وسمَّيتُه بـ: (السَّابق واللَّاحق)».

يعني: هو أن يشترك في الرواية عن الراوي راويان: أحدُهما متقدِّمُ الوفاة، والآخرُ متأخِّرٌ في الوفاة، الوفاة) متأخِّرٌ في الوفاة، بينهما أَمَدٌ بعيدٌ، ثم يعيش ذلك الراوي بعد ذلك الرجل (متقدِّم الوفاة) زماناً إلى أن يُدْرِكه بعضُ أصاغر الرواة فيحدِّثون عنه.

#### فوائده:

هـٰذا؛ وقد نصّوا على أنَّ مِن فوائد ضبطه ما يلي:

١ ـ الأمنُ من ظنِّ سقوط شيءٍ في إسناد المتأخِّر.

٢ ـ تفقُّهُ الطالب في معرفة العالمي، والنازل.

٣ معرفة الأقدم من الرُّواة عن الشيخ، ومَن به ختم حديثه.

# ٤ - تقريرُ حلاوة عُلُو الإسناد في القلوب<sup>(١)</sup>.

أمَّا صلةً هاذ الفَنِّ بكُتب الوفيات، فواضحة ، وبيَّنة ، إذْ إنَّ هاذا الفنَّ موضوعه البحثُ في وفاة الراويين عن هاذا الشيخ، ويزيد على ذلك بتأكيد كَوْنِهما رَوَيا عنه، وهاذا الأخيرُ هو الذي من أجله يبحث عن وفاة الراوي، ومعرفة ما إذا كان أدرك هذا الشيخ الذي يروي عنه، أو لا.

ولذا نرى الخطيبَ البغداديَّ يعتمد في كتابه «السَّابق واللَّاحق» على كُتب التاريخ، والتراجم؛ التي تعتني بالوفيات اعتماداً كبيراً، فقد نَقَل عن وفيات ابن قانِع وحدَه أكثر من (٤٨) نَصَاً.

وإنما كان هذا الفنُّ نمطاً خاصًا من الوفيات، ولم يُسْبَق الخطيبُ \_ فيما أعلم \_ إلى هذا الفنِّ من التأليف، وإنَّما كان مَنْ قبله يُؤلِّف في الوفيات على ترتيب السِّنين، أو المعاجم، أو التاريخ العام، ونحو ذلك. أمَّا الخطيبُ؛ فقد اعتنى بهذا الفنِّ من فنون المصطلح، وأفرده في كتابِ خاصِّ، وجمعه على نمطِ خاصِّ.

#### مثاله:

إنَّك ربَّما تسأل: كيف اتَّفَقَ فلانٌ، وفلانٌ في الرِّواية عن ذلك الشيخِ، وبين وفاتيهما زمانٌ بعيدٌ؟

## فهاذا يتَّضح لك بالأمثلة التَّالية:

١ ـ قال أبو داود: حَدَّثنا محمَّدُ بن يحيئ بن فارس، حَدَّثنا محمَّدُ بن عبد الله بن المُثَنَّى، حَدَّثني أَشْعَتُ عن محمَّدِ بن سِيْرين، عن خالدِ (يعني: الحَدَّاء)، عن أبي قِلاَبة، عن أبي المُهَلَّب، عن عِمْرانَ بن حُصَيْنِ: أنَّ النبيَّ ﷺ صَلَّى بهم، فَسَهَا فسَجَدَ سَجْدَتَيْن، ثم سَلَّم سَلَّم مَّلًى.

انظر «فتح المغيث» للسّخاوي: (٣/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، في كتاب: الصلاة، باب: سجدتي السهو، برقم: (١٠٣٩).

قال ابنُ حِبَّان: «ما رَوَى ابنُ سِيْرِين عن خالدٍ غيرَ هـٰذا الحديثِ، وخالدٌ تلميذُه»(١٠).

ومحمَّد بن سِيْرِين تُوُفِّيَ سنة (١١٠ هـ)، وبقي بعدَه شيخُه في هـٰذا الحديثِ خالدٌ الحَذَّاءُ إلى أَنْ تُوُفِّيَ سنة (١٤١ هـ)، فكان ممَّن أدركه، وحَدَّث عنه: عبدُ الوهَّاب بن عطاءِ الحَفَّافُ، والذي تُوفِّيَ سنة (٢٠٤ هـ).

٢ \_ قال الإمامُ أحمد: حَدَّثنا عبدُ الوهَّابِ الخَفَّافُ، حَدَّثنا خالدٌ عن أبي قِلاَبَةَ، عن أبي أسماءَ، عن ثَوْبانَ، عن النبيِّ ﷺ: أنَّه قال: "إنَّ المسلمَ إذا عادَ أخاهُ؛ لم يَزَلُ في خُرْفَة المَجَنَّةِ؛ حتى يَرْجِعَ»(٢).

فهـٰذانِ راويانِ اتَّفَقا في التَّحديث عن خالدِ الحَذَّاء، وبَيْن وفاتَيْهِما (٩٤) سنةً.

٣ ـ الإمام مالك بن أنس ـ رضي الله عنه ـ روى عنه ابنُ شهاب الزَّهْرِيُّ، وأحمدُ بن إسماعيل السَّهْمِيُّ، وقد كانت وفاةُ ابن شهاب (سنة ١٢٤ هـ)، ووفاةُ السَّهمي (سنة ٢٥٩ هـ) فبينهما خمسٌ وثلاثون ومئة سنةً.

٤ ـ الحافظ السَّلَفي، سمع منه أبو علي البَرْدَاني ـ أحدُ مشايخه ـ حديثاً رواه عنه،
 وماتَ أبو عليُ على رأس الخمسمئة، ثم كان آخرَ أصحابِ السَّلفي بالسَّماع سِبْطُه:
 أبو القاسم عبد الرحمان بن مكِّي، وكانت وفاته (سنة ٢٠٥ هـ).

وغالبُ ما يقع منه ذلك أنَّ المسموع منه قد يتأخَّر بعد موت أحد الرَّاوِيَيْن عنه زماناً حتى يسمع منه بعض الأحداث، ويعيش بعد السَّمَاع منه دهراً طويلاً، فيحصل من مجموع ذلك هاذه المدة (٣).

## أشهر الكتب فيه:

وقد صَنَّف الحافظُ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت، المعروف بالخطيب البغدادي

<sup>(</sup>١) الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان: (٦/٣٩٣).

<sup>(</sup>٢) المستد: (٥/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «نزهة النظر» ص: ٦٠.

(المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ)، في هلذا النَّوع كتاباً قيِّماً نفيساً سَمَّاه: «السابق واللَّحق في تباعُدِ ما بين وفاة راوِيَيْنِ عن شيخٍ واحدٍ»، وهو أوَّلُ من أَطْلَق هلذه التسمية على هلذا النوع. وقد أشار في المقدِّمة إلى أنه ضمنه ذِكْرَ من اشترك في الرواية عنه مَنْ تبايَنَ وقتُ وفاتيهما تبايناً شديداً، وتأخَّر أحدُهما عن الآخر تأخُراً شديداً.

وهو مطبوعٌ.

000



# القسم الرابع تعريف عُلوم أسماء الرُّواة

- ١ \_ معرفة المُبْهَمات.
- ٢ معرفة المفردات من الأسماء والكنى والألقاب من الرسواة.
  - ٣ \_ معرفة الأسماء والكُّني.
  - عرفة كنى المعروفين بالأسماء دون الكنى.
  - ٥ \_ معرفة مَن ذُكر بأسماءٍ مختلفةٍ أو نُعوتٍ متعدِّدةٍ.
    - ٦ \_ معرفة الألقاب.
    - ٧ \_ معرفة الأنساب.
    - ٨ ـ معرفة المنسوبين إلى غير آبائهم.
    - ٩ ـ معرفة المنسوبين إلى خِلاف الظَّاهر.







١٠ \_ معرفة المَوَالي من الرُّواة والعلماء.

١١ \_ معرفة أوطان الرُّواة وبُلدانهم.

١٢ \_ معرفة المُختلِف والمُؤتلِف.

١٣ \_ معرفة المُتَّفِق والمُفترِق.

٤ / \_ معرفة المُتشابِه.

١٥ \_ معرفة المُتشابِه المقلوب.

رَفْعُ عِس ((رَجَمِيُ (الْبَخِشَيُّ (الْسِلْمَةِ) (الْإِرْدُ (سِلْمِيْرِ) (الْإِرْدُوكِ www.moswarat.com

# ١ - معرفة المُبْهَمات

# تعريف «المُبْهَم» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُبْهَمات) جمعُ (المُبْهَم)، وهو مفعولٌ مِن «أَبْهَمَ» أي: أخفى، وأغمَضَ.

واصطلاحاً: هي معرفةُ اسمٍ مَن أُغْفِلَ ذكرُ اسمِه في الحديث من الرجال والنساء.

ويُعرَف ذلك بوُروده مُسَمَّى في بعض الروايات، وبتنصيص أهل السِّير على كثيرٍ منهم، وبغير ذلك، وكثيرٌ منهم لم يُوقَف على أسمائهم.

وقد قَسَّمه ابنُ الصَّلاح أقساماً بحسب نوع الإبهام، وذكر منها:

- ١ ـ ما قيل فيه: (رجلٌ)، أو (امرأةٌ)، وهو مِن أشدُّها إبهَاماً.
  - ٢ \_ ما أُبْهِمَ بأن قيل: (ابنُ، أو ابنةُ فُلانٍ) أو (ابنُ الفُلانيِّ).
    - ٣ ـ عَمُّ فلانٍ أو، عمَّتُه.
- ٤ ـ زوجُ فلانة، أو زوجةُ فلانٍ. لا خلافَ بين المحدِّثين في تسمية هذه الأقسام بـ: (المُبْهَم)، وكُتبهم في المُبْهَمات ناطقةٌ بذلك، فليُحَرَّر قولُ بعض الكاتبين: «إنَّ الحافظ ابن حجر يفرُق بين (المجهول عيناً) وبين (المُبْهَم) من حيث الاصطلاح. وأمًّا غيرُ ابن حجر فقد اعتبر (مجهول العين) المُبْهَمَ الذي لم يُسَمَّ، ومن سُمِّي، وانفرد راوٍ واحدٌ بالرواية عنه». ففي النفس منه شيءُ (۱).

<sup>(</sup>١) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٦٣.

# أقسام الإبهام في السَّند والمتن:

وأرى أن نقسِّم الإبهامَ بحسب موضعه إلى قسمين:

١ - الإبهامُ في السند.

٢ - الإبهام في المَثْن.

القسم الأول: الإبهامُ في السَّند:

كأن يروي عن رجل، أو شيخ، أو عن أبيه، أو أخيه، أو عمُّه، أو أُمُّه، أو امراتِه، أو أخيه، أو صاحب له، ونحو ذلك.

## حُكم مُبْهَم الإسناد:

إذا كان الإبهامُ فِي متن الحديث لا يؤثّر في الحكم بالصّحة، والضّعف، فإنَّ الأمر في مُبْهَم الإسناد على غير ذلك.

و(المُبْهَمُ) في الإسناد إمَّا أن يكون صحابياً، أو غيرَ صحابيٍّ:

١ عان كان (المُنهَمُ) صحابياً؛ لم يَضُرَّ إبهامه؛ لأن الصحابة كلهم عُدُوْلٌ،
 فالجهالة بهم غيرُ قادحة.

٢ ـ وإن كان (المُبْهَمُ) غيرَ صحابيّ، فإنه يكون مجهول العين، والحال، وهذه الجهالة مدعاة للحُكم بضعف الإسناد، مما يلزم معه كشف الإبهام. لمعرفة عدالة الراوي، وتمييز ضبطه، والحكم على الإسناد بما يليق به.

قال ابنُ كثير: «ولكنه إذا كان في عصر التابعين، والقُرون المشهود لهم بالخير؛ فإنه يُستأنَّس بروايته، ويستضاء بها في مواطن، وقد وقع في مسند أحمد، وغيره من هـلذا القبيل كثيرًه"(١).

المسائلُ المتعلِّقة بـ: «المُبْهَم»:

ويلزم هنا أن نُورِد بعضَ المسائل الاصطلاحية المناسبة للمقام.

<sup>(</sup>١) الباعث الحثيث: ص: ٩٧.

المسألة الأولى: في أيِّ نوعٍ من أنواع علوم الحديث يقع الحديثُ الذي في إسناده مُبْهَمٌ؟

اخْتُلِفَ في ذلك، فأكثر العلماء يَعُدُّهُ من المتَّصِل<sup>(١)</sup> الذي في سنده مجهولٌ؛ إذ الراوي ـ مع إبهامه ـ مذكورٌ في الإسناد، فلم يسقط من الإسناد شيءٌ.

وبعضُهم يَعُدُّه من المُرْسَل<sup>(٢)</sup>، على المعنى العام للمُرْسَل، وهو الذي لم يتَّصل إسنادُه على أيِّ وجوكان.

وبعضُهم يَعُدُّه من المنقطع (٣) على اعتبار: أنَّ الساقط قبلَ الصحابيِّ، وعليه فيمكن أن يكون مُعْضَلاً (٤) إذا تكرَّر الإبهامُ في موضع واحدِ.

والرأيان الأخيران مبنيان على أنَّ عدم تسمية الراوي كعدم ذكره سواء.

وإليك أقوال العلماء في ذلك:

قال ابنُ الصَّلاح في صُور المُرْسَل المُختَلَف فيها، أهي من المُرْسَل، أم لا؟

«.... الثالثة: إذا قيل في الإسناد: فلانٌ، عن رجلٍ أو شيخٍ، عن فلانٍ، أو نحو ذلك، فالذي ذكره الحاكمُ في (معرفة علوم الحديث) أنه لا يُسَمّى مُرْسَلًا، بل منقطعاً، وهو في بعض المصنّفات المعتبرة في أصول الفقه معدودٌ من أنواع المُرْسَل. والله أعلم "(٥).

وتعقَّبه الحافظُ العراقي، فقال: «اقتصر المصنَّفُ من الخلاف علىٰ هــٰذين القولين،

<sup>(</sup>١) المُتَّصِل: هو الحديثُ الذي لم يَسْقُط أحدٌ من رواة سنده، مرفوعاً كان، أو موقوفاً، أو مقطوعاً.

<sup>(</sup>٢) المُوْسَل: هو الحديثُ الذي سَقَط مِن آخر إسناده من بعد التابعيُّ.

 <sup>(</sup>٣) المُنْقَطع: هو الحديثُ الذي سَقَط من أثناء سنده راو واحدٌ، أو اثنان فأكثر على غير التوالي.

 <sup>(</sup>٤) المُعْضَل: هو الحديثُ الذي سَقَط من إسناده اثنان أو أكثر مِن الرُّواة على التوالي، سواء أكان ذلك
 السَّقطُ في أول السَّند، أو في آخره، أو في أثنائه.

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث: ص: ١٣٥ ـ ١٣٦.

وكُلُّ من القولين خلاف ما عليه الأكثرون، فإنَّ الأكثرين ذهبوا إلى أنَّ هـنذا متصلٌ في إسناده مجهولٌ. وقد حكاه عن الأكثرين الحافظُ رشيد الدين العَطَّار في: (الغُرَر المجموعة)، واختاره شيخُنا الحافظ صلاح الدين العَلَائي في كتاب: (جامع التحصيل)».

ثم قال العراقي: "وما ذكره المصنّف عن بعض كتب الأصول؛ قد فعله أبو داود في كتاب (المراسيل) فيروي في بعضها ما أُبهِمَ فيه الرجلُ، ويجعله مُرْسَلاً، بل زاد البيهقيُّ على هاذا في (سُنَنه) فجعل ما رواه التابعيُّ عن رجلٍ من الصحابة لم يُسَمَّ مُرْسَلاً، وهاذا ليس منه بجيّدٍ، اللهم إلا إنْ كان يسميه مرسلاً، ويجعله حُجّة كمراسيل الصحابة، فهو أقرب»(١).

قال الحافظُ السَّخاوي: «لكن ليس ذلك (يعني: الحُكمَ باتصال الإسناد) على إطلاقه، بل هو مُقَيَّدٌ بأن يكون المُبْهَمُ صَرَّح بالتحديث، ونحوه، لاحتمال أن يكون مدلِّساً، وهو ظاهرٌ. وكذا قيَّد القولَ بإطلاق الجهالة بما إذا لم يجئ مُسَمَّى في رواية أخرى، وإذا كان كذلك؛ فلا ينبغي المبادرةُ إلى الحكم عليه بالجهالة إلا بعد التفتيش، لِمَا ينشأ عنه من توقُّفِ الفقيه عن الاستدلال به للحكم؛ مع كونه مُسَمَّى في رواية أخرى، وليس بإسناده، ولا متنه ما يمنع كونه حُجَّةً».

ثم قال: «وكلام الحاكم في المنقطع يُشير إليه، فإنه قال: وقد يُروى الحديث؛ وفي إسناده رجلٌ غيرُ مُسَمَّى، وليس بمنقطع، ثم ذكر مثالاً من وجهين، يُسَمَّى الراوي في أحدهما، وأُبُهمَ في الآخر»(٢).

المسألة الثانية: إذا كان الراوي عن (المُبْهَم) ثقةً؛ فهل تُعَدُّ روايتُه عنه ـ مع الإبهام ـ توثيقاً له؟

أُخْتُلِفَ في هاذه المسألة، فقيل: يُعتَبر ذلك تعديلًا له؛ إذ لو عَلم العَدْلُ فيه جرحاً؛ لذكره. وقيل: لا يُعتبر ذلك تعديلاً؛ لاحتمال أن يكون العدلُ يعرفه.

<sup>(</sup>١) التقييد والإيضاح: ص: ٧٣\_٤٧.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (١/٤٤ ـ ١٤٥).

وممَّن اعتبر ذلك تعديلاً الحُمَيْدِيُّ، فقد روى الخطيبُ البغداديُّ بسنده إليه؛ قال: «فإن قال قائلٌ: فما الحديثُ الذي يثبت عن رسول الله ﷺ، ويلزمنا الحجّةُ به؟

قلتُ: هو أن يكون الحديثُ ثابتاً عن رسول الله على مُتَصِلاً غير مقطوع، معروفَ الرجال، أو يكون حديثاً متصلاً حدَّثنيه ثقةٌ معروفٌ، عن رجلٍ جهلتُه، وعرفه الذي حَدَّثني عنه، فيكون ثابتاً يعرفه مَن حدَّثنيه عنه، حتى يصل إلى النبي على وإن لم يَقُلُ كلُّ واحدٍ ممن حَدَّثه: (سمعتُ)، أو (حدَّثنا)، حتى ينتهي ذلك إلى النبي على وإن أمكن أن يكون بين المحدِّث، والمحدَّث عنه واحدٌ، أو أكثر؛ لأن ذلك عندي على السمّاع، لإدراك المحدِّث من حَدَّث عنه؛ حتى ينتهي ذلك إلى النبي على ولازمٌ صحيحٌ، يلزمنا قبوله ممن حَمَلَه إلينا إذا كان صادقاً مدركاً لمن روى ذلك عنه . . . "(۱).

وهلذا الرأي قدردّه أكثر العلماء (٢).

قال الخطيب: «احْتَجَّ من زَعَمَ: أنَّ رواية العَدْلِ عن غيره تعديلٌ له بأنَّ العدل لو كان يعلم فيه جرحاً؛ لذكره. وهاذا باطلٌ؛ لأنه يجوز أن يكون العدلُ لا يعرف عدالته، فلا تكون روايتُه عنه تعديلاً، ولا خبراً عن صِدقه، بل يروي عنه لأغراض يقصدها. كيف وقد وُجد جماعةٌ من العُدُول الثقات رووا عن أقوام أحاديث أمسكوا في بعضها عن ذِكر أحوالهم، مع عِلمهم بأنها غيرُ مرضية، وفي بعضها شهدوا عليهم بالكذب في الرواية، وبفساد الآراء، والمذاهب؟!»(٣). ثم ذكر الخطيبُ أمثلةً لذلك.

وقال الخطيب أيضاً: «بابٌ في قول الراوي: (حُدِّنْتُ عن فلانٍ)، وقوله: (حَدَّثنا شيخٌ لنا): لا يَصِعُ الاحتجاجُ بما كان على هاذه الصَّفة؛ لأن الذي يحدَّث عنه مجهولٌ عند السامع. وقد ذكرنا: أنه لو قال: (حَدَّثنا الثقةُ) ولم يُسَمَّه لم يلزم السامعَ قبولُ ذلك الخبر،

<sup>(</sup>١) الكفاية: ص: ٢٥، ٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مقدمة ابن الصلاح» ص: ٢٢٥، و «التقييد والإيضاح» ص: ١٤٣، و «الباعث الحثيث» ص: ٩٦، و «تدريب الراوي» (١/ ٣١٤، ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٨٩.

المسألة الثالثة: إذا عَدَّل الراوي مَن روى عنه بالإبهام، فهل يُقْبَل هـلذا التعديلُ؟

قال ابن الصَّلاح: «لا يجزئ التعديلُ على الإبهام من غير تسمية المُعَدَّل، فإذا قال: (حَدَّثني الثقة)، أو نحو ذلك مقتصراً عليه؛ لم يُكْتَفَ به فيما ذكره الخطيبُ الحافظ، والصَّير فيُّ الفقية، وغيرُهما خلافاً لمن اكتفى بذلك، وذلك؛ لأنه قد يكون ثقة عنده، وغيره قد اطَّلع على جرحه بما هو جارحٌ عنده، أو بالإجماع، فيحتاج إلى أن يُسمَّيه؛ حتى يُعرَف، بل إضرابه عن تسميته مُرِيبٌ، يوقع في القلوب تردُّداً، فإن كان القائلُ لذلك عالماً؛ أجزأ ذلك في حتَّ من يُوافِقه في المذهب على ما اختاره بعضُ المحقَّقين»(٢).

وممَّن أكثر من قولِ: «حدَّثني الثقةُ» أو «حَدَّثني من لا أتَّهم»: الإمامُ مالكٌ، والشافعيُّ، وابنُ إسحاق. وذلك واضحٌ في مصنَّفاتهم.

وقد ذكر الحافظُ ابن حجر قولَ الشافعي: «حَدَّثني الثقةُ»، مبيَّناً أسماءَهم باعتبار شيوخهم (٣).

كما نَقَل السيوطيُّ في "تدريب الراوي" (٤) قولَ ابن عبد البَرِّ، والنَّسائيِّ، وبعضِ أهل العلم في تسمية من قال فيهم مالكُّ: «حَدَّثني الثقةُ».

تنبيه:

ممًّا ينبغي التنبيهُ إليه: أنَّ الراوي إذا كَنَى عن المُبْهَم في الإسناد، أو في المتن بقوله:

الكفاية: ص: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن الصلاح: ص: ٢٢٤. وانظر كلام الخطيب في ذلك في «الكفاية» ص: ٩٦ و: ٣٧٣ و ٣٧٣، و٣٧، وانظر كذلك في هاذه المسألة: «الباعث الحثيث» ص: ٩٦، و«التقييد والإيضاح» ص: ١٤٣، و«تدريب الراوي» (١/ ٣١١).

<sup>(</sup>٣) تعجيل المنفعة: ص: ٥٤٨ (١٥٧٠)، وانظر: «تدريب الراوي»: (١/ ٣١٣).

<sup>(3) 1/717.</sup> 

"فلانٌ الله يكون معروفاً بالنسبة للراوي، ومن يحدِّثه، وانبهامه إنما هو بالنسبة لنا، على أنَّ معرفة المُحَدِّث والمُحَدِّث له لا تعني الحكم بعدالته؛ إذ أنه بالنسبة لنا غير مُسَمَّى، فصار في حكم المجهول. والله أعلم.

المسألة الرابعة: ما الفَرْقُ بين «المُبْهَم» و«المُهْمَلِ»؟

(المُهْمَل) هو: مَن ذُكر اسمُه دون تمييزٍ، كأن يقول الراوي: حَدَّثنا محمَّدٌ، دون تمييزِ محمدِ هلذا عن غيره، وهلذا كثيرٌ جداً في تصانيف المحدِّثين.

وهو يختلِف عن (المُبْهَم)، في أنَّ (المبهم) غيرُ مذكورِ الاسم أصلاً، بخلافه، وبالتَّالي فالمبهمُ يكون مجهولَ العين، والعدالة، أمَّا (المُهْمَلُ) فهو معلومٌ للمحدُّث، والمحدَّث معاً.

ومما ينبغي التنبُّهُ له: أنَّ بعض المحدِّثين لهم في ذلك اصطلاحات خاصَّةٌ. فالإمام البخاري - مثلاً - إذا قال: «عبدُ الله» من غير تمييز؛ فالمراد: «عبد الله بن محمد الأسدي».

وعبد الرزَّاق إذا قال: «حَدَّثنا سفيانُ»، من غير تمييزٍ؛ فالمراد: «الثَّوري»، فإن أراد «ابنَ عيينة» ميَّزه.

والحُمَيْدِيُّ، والشافعيُّ إذا قالا: «سفيان» فالمراد: ابنُ عيينة.

ومعرفة ذلك إحدى طرائق تمييز المهمل.

وكذلك من طرق تمييز (المهمل) ما يلي:

١ \_ جمع طُرُقِ الحديث، فقد يكون مميَّزاً في بعضها.

٢ ـ النظرُ في شيوخ، وتلاميذِ الراوي (المُهْمَل) وطبقته.

٣ ـ النظرُ في الشُّروح، والتفاسير.

٤ \_ النظرُ في أقوال الأثمة في ذلك.

القسم الثاني: الإبهام في المَثن:

ومن فوائد رفع الإبهام في المَثْن: تعيين من نُسبت إليه فضيلةٌ، أو ضِدُّها، أو أن يكون

الحديثُ وارداً بسببه؛ وقد عارضه حديثٌ آخر، فيُعرَفُ بالتاريخ إنْ عُرِفَ زمنُ إسلامه، فيتبيَّن الناسخُ من المنسوخ.

#### أمثلة ذلك:

وهانده أمثلةٌ حَيَوِيَّةٌ لهاندا النوع: روى أبو داود (١١)؛ قال: حدَّثنا مُسَدَّدٌ، حَدَّثنا أبو عَوَانَة، عن منصور، عن رِبْعيِّ بن حِرَاشٍ، عن امرأته، عن أختٍ لحذيفة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «يا معشرَ النِّسَاء! أمَا لكُنَّ في الفِضَّة ما تَحَلَّيْنَ به؟! أمَا إنه ليس منكنَّ امرأةٌ تَحَلَّىٰ ذهباً تُظْهرُه؛ إلا عُذَبَتْ به!».

«أُختُ حذيفة بن اليمَان» اسمها: فاطمة، وقيل: خَوْلَة.

و «امْرَأَتِه» أي: امرأة رِبْعِيَّ، وهي لم تُعْرَف، مما يُضَعِّف الحديثَ.

وأخرج الخطيبُ البغداديُ (٢) بسنده: عن مَعْن بن عيسى، حَدَّثنا معاوية بن صالح، عن ربيعة بن يزيد؛ قال: سمعتُ ابنَ الدَّيْلَمِيِّ يقول: بَلَغني حديثٌ عن عبد الله بن عمرو بن العاص، فركبتُ إليه إلى الطائف أسأله عنه...».

«ابنُ الدَّيلمي» هو: عبد الله بن فَيْرُوز، وهو ثقةٌ.

ونسوق إليك هـٰذا المثالَ من حديث ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال: جاء رجلٌ إلى النبيِّ ﷺ فقال: إنَّ أختى حَلَفَتْ أن تمشى إلىٰ البيت. . .

«رجلٌ»: هو عُقْبَةُ بن عامر الجُهَنِيُّ <sup>(٣)</sup>.

أخرج البخاريُّ عن عُقْبَة بن عامرٍ \_ رضي الله عنه \_ قال: نَذَرَتْ أختي أن تمشي إلى بيت الله، وأمرتني أن أستفتي النبيَّ ﷺ، فاستفتيتُ النبيَّ ﷺ فقال ﷺ: «لِتَمْشِ، وَلَتَهُ كَبِهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) في سننه، في كتاب: الخاتم، باب: ما جاء في الذهب للنساء، برقم: (٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) في كتابه: «الرحلة في طلب الحديث»: ص: ١٣٦\_١٣٧.

<sup>(</sup>٣) المبهمات: للنووى: (٥/ ١٢ أ)

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: الحج، باب: من نذر المشي إلى الكعبة، برقم: (١٨٦٦).

و «أختُ عقبة» من المُبْهَم أيضاً، فقال العِراقي، وقطب الدين القَسْطَلَّانِيُّ: «هي أُمُّ حِبَّان بنت عامر»، وهلذا وَهُمٌ منه، تعقَّبه الحافظُ أبو ذَرِّ الحلبي، ثم قال: «إنما هي أُمُّ حِبَّان . . . » (١).

# أسباب الإبهام في المتن:

تتعدُّد أسبابُ الإبهام في المتن، فمنها:

١ عدمُ معرفة الراوي لاسم الرجل، فيروي الحديث بالإبهام، بينما يعرفه راوِ
 آخر، فيرويه بالبيان.

#### مثاله:

حديثُ جابر \_ رضي الله عنه \_ قال: جاء رجلٌ إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله! أيُّ المسلمين أفضَلُ؟ فقال: «من سَلِمَ المسلمون من لسانه، ويده».

السَّائل: أبو موسى الأشعري(٢).

٢ - شَكُ الراوي أو وَهْمُه في اسمِ المُبْهَم، فيرويه بالشَّكُ، أو الإبهام، بينما يجزم غيرُه بالبيان.

#### مثاله:

كما في قصة ابن مُكْمِل الذي طَلَّق نساءه؛ وهو مريضٌ، فقد رواه عبد الله ابن الفضل عن الأَعْرَج، فقال: «ابن مُكْمِل». ورواه عمرو بن دينار، فسمَّاه: «عبد الرحمن بن مُكْمِل». وروى ابن شهاب القصة ، فقال: «عبد الله بن مُكْمِل».

٣ ـ الاختصار، والاجتزاء، فيسوق الراوي الحديث للاستدلال على شيء معيّن،
 فيروي من الحديث ما يفي بغرضه فقط؛ إذ لا يتعلّق ببيانه كبيرُ غرض.

 <sup>(</sup>١) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٦٥ ـ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب: الإيمان، باب: بيان تفاضل الإسلام، برقم: (٤١).

#### مثاله:

حديثُ ابن عبَّاس ـ رضي الله عنهما ـ: أن النبي ﷺ قال: «لأَشَحُ عبد القَيْس: إنَّ فِيْكَ خَصْلَتَيْن يُحِبُّهُما اللهُ: الحِلْمُ والأَنَاةُ»<sup>(١)</sup>.

و «أَشَجُّ عبد القَيْس» هو: المُنْذِرُ بن عُمَر.

٤ ـ السَّتر على المسلم (٢)؛ إذ يكون الحديث عن شيء غير طيب، كوصفه بالنَّفاق، أو رميه بالزِّني، أو نحو ذلك.

#### مثاله:

حديثُ جابرٍ \_ رضي الله عنه \_ قال: «رَجَم رسولُ الله ﷺ رجلًا مِن أَسْلَم» (٣).

«رجلًا» هو: ماعِزٌ، والمرأةُ التي زَني بها: أَمَةٌ لهَزَالٍ: اسمها: فاطمة، وقيل: مُنيرة.

التعظيم، والتفخيم، والإجلال<sup>(3)</sup>:

#### مثاله:

قولُ عمران بن حصين: ﴿أُنزلت آيةُ المُتعة في كتاب الله، وفعلناها مع رسول الله ﷺ، ولم ينزل قرآن يحرمه، ولم يُنْهَ عنها، حتى مات، وقال رجلٌ برأيه ما شاء».

وقصد عمرانُ بـ: «رجلٌ»: عمر بن الخطّاب، رضى الله عنه.

٦ \_ وقد يكون الإبهامُ لغرض في نفس الراوي:

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب البر والصلة، باب: ما جاء في التأني والعجلة برقم: (٢٠١١).

<sup>(</sup>٢) وليس معنىٰ هـنذا: أن البيان يقصد به كشف العورات؛ إذ أن الستر علىٰ المسلمين مقصدٌ شرعيٌ، والبيان في مثل هـنذا إنمايقصد به تحديد الشخص؛ حتىٰ لا يجول الظن في غيره من أفاضل الناس، فالذي أبهم قصد الستر، والذي أبان قصد عدم شيوع التهمة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب: الحدود، باب: رجم اليهود أهل الذمة في الزني، برقم: (١٧٠١).

<sup>(</sup>٤) وليس معنى ذلك أيضاً: أن البيان سينفي هذا المقصود، بل ربما كان في البيان زيادة تعظيم، وتفخيم، وتفخيم، ومدار الأمر في الإبهام، والبيان على مراعاة مقتضى الحال.

مثاله:

قولُ سَعْد بن أبي وقَاص ـ رضي الله عنه ـ في سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَاَصْبِرْ نَفْسَكَ ﴾ [الكهف: ٢٨]: الآية فِيَّ نَزَلَتْ، كنتُ أنا، وابن مسعود، وبلال، ورجلان لستُ أسمِّيهما... (١).

وتسميةُ عائشة \_ رضي الله عنها \_ لأحدِ الرجلين اللذين خرج بينهما النبيُّ ﷺ للصلاة وتَرْكُها تسمية الآخر، حتى سَمَّاه ابنُ عباس، فبيَّن: أنه عليُّ بن أبي طالب، رضي الله عنه.

٧ \_ تحقير المُبْهَم، وعدم الاهتمام له، كما في أحاديث المنافقين.

٨ \_ وضوحُ المُبْهَمِ بحيث يُظَنُّ: أنه لا يحتاج إلى بيانٍ.

مثاله:

حديثُ جابرٍ ـ رضي الله عنه ـ: «أوصى رأسُ المُنافِقين أن يُصَلِّي عليه رسولُ الله ﷺ، وأن يُكَفِّنه في قميصه، فلمًا ماتَ؛ فُعِلَ به (٢).

مرادُه بـ: «رأس المنافقين»: عبد الله بن أُبِيِّ ابن سَلُوْلِ.

٩ ـ دفعُ الهِمَمِ إلى الاجتهاد، والتقصّي، والبحث، فإنَّ النفس إذا تشوَّقت إلىٰ شيء؛ جدَّت في تحصيله، وسعت في نواله.

أسباب الإبهام في الإسناد:

وأما أسباب الإبهام في الإسناد؛ فمنها:

١ \_ عَدَمُ معرفة الراوي لاسم مَن روىٰ عنه.

مثاله:

حديثُ إسماعيل بن أُمِّيَّة عن أعرابيٍّ، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - في القول عند

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: فضائل الصحابة، باب: في فضل سعد بن أبي وقَّاص رضي الله عنه، برقم: (٢٤١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه، في كتاب: الجنائز، باب: في الصلاة على أهل القبلة، برقم: (١٥٢٤).

الانتهاء إلى آخر سورة ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴾ (١).

و «الأعرابيُّ» يقال له: أبو اليَسَع.

٢ - ضعفُ الراوي المُبْهَم عند مَن روىٰ عنه، أو ضعفه عند غيره، فيخشئ الراوي أن يُرد حديثه، فيبهمه. وهاذا ضربٌ من التدليس.

وقد أخرج النَّسائي أحاديثَ متعدَّدةً من طريق عبد الله بن وَهْب عن عمرو ابن الحارث، وذكر آخر<sup>(۲)</sup>.

فهـٰذا «الآخر» هو: (ابنُ لَهِيْعَة) كما يظهر في رواية غير النَّسائي.

## كيفية معرفة المُبْهَم:

يُعرَف (المُبْهَمُ) بإحدى الطُّرق التَّالية:

١ - بۇرودە مُسَمَّى فى بعض الروايات<sup>(٣)</sup>.

#### مثاله:

حديثُ عبد الله بن عبَّاس \_ رضي الله عنهما \_ في الرجل الذي قال: الحَجُّ كُلَّ عام؟ فهاذا الرجل بَيِّن ابنُ عباس في روايةٍ أخرى أنه: (الأقرع بن حابس).

٢ \_ بالتنصيص من أهل السِّير، وغيرهم إن اتَّفقت الطُّرُقُ على الإبهام (١٠).

مثاله

حديثُ أبي هريرة رضي الله عنه: «كنتُ أدعو أُمّي إلى الإسلام، وهي مُشْرِكةٌ».

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب: الصلاة، باب: مقدار الركوع والسجود، برقم: (٨٨٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تهذیب التهذیب»: (۵/ ۳۳۰).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٥٧٣، و «التقييد والإيضاح» (٢/ ٤٢٧)، و «فتح المغيث» (٣/ ٢٧٥)،
 و «الباعث الحثيث» ص: ٢٣٦، و «تدريب الراوي» (٣٤٣/٢).

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (٣/ ٢٧٥).

اسمُها: أُمَيْمَةُ بِنْتُ صُفَيْح بن الحارث بن دَوْسِ(١).

٣ \_ قال السَّخاوي: «وربما استدلَّ بوُرود تلك القصة المُبْهَم صاحبها لمُعَيَّن، مع احتمال تعددها» (٢).

وقال السُّيوطي: «وربما استدلّوا بوُرود حديثٍ آخر أسند لذلك الراوي المُبْهَم في ذلك. قال العراقي: وفيه نظرٌ؛ لجواز وُقوع تلك الواقعة لاثنين»(٣).

مثاله:

حديثُ ابن مسعودٍ \_ رضي الله عنه \_: ﴿لا يَدْخُل الجَنَّةَ مَن كان في قلبه مِثْقَالُ ذَرَّةٍ من كِبْرٍ ﴾.

فقال رجلٌ: إنَّ الرجل يُحِبُّ أن يكون ثوبُه حَسَناً»(٤).

«رَجُلٌ» هو: مالكُ بن مُرَارة.

وقيل: سَوَادُ بن عَمْروٍ.

وقيل: أبو رَيْحانة.

وقيل: عُقْبَةُ بن عامرِ الجُهَنِيُّ.

فوائد معرفة المُبْهَم في المتن والإسناد:

أمًّا (مُنْهَم المتن)، فقال الحافظ ابن كثير: «هو فنٌّ قليلُ الجدوى بالنسبة إلى معرفة الحُكم من الحديث، ولكنه شيءٌ يتحلَّى به كثيرٌ من المحدِّثين، وغيرهم»(٥).

وتعقَّبه الحافظُ السَّخاوي، فقال: «بل من فوائده: أن يكون المُبْهَمُ سائلًا عن حُكْم

<sup>(</sup>١) أسد الغابة: (٥/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٣/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوي: (٢/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب: الإيمان، باب: تحريم الكبر وبيانه، برقم: (٩١).

<sup>(</sup>٥) الباعث الحثيث: ص: ٢٣٦.

عارَضَه حديثٌ آخِر، فيُستفاد بمعرفته النَّسخ، وعدمه؛ إنْ عرف زمنَ إسلام ذلك الصحابي، وكان قد أخبر عن قصة شاهدها؛ وهو مسلم (١١).

وزاد الحافظُ أبو زُرْعَة ولئُ الدين العِراقي من فوائده:

- ١ . تحقيقُ الشَّىء على ما هو عليه، فإن النَّفس متشوِّقةٌ إليه.
- ٢ ـ أن يكون في الحديث منقبة لذلك المُنهَم، فيستفاد بمعرفته فضيلته، فينزل منزلته، ويحصل الامتثال لقوله على :
- ٣ ـ أن يشتمل على نسبة فعل غير مناسب إليه، فيحصل بتعيينه السلامة من جولان الظّن في غيره من أفاضل الصحابة (٢).

وأمَّا (مُبْهَم الإسناد) فقال عنه ابنُ كثير: «وأَهَمُّ ما فيه: ما رفع إبهاماً في إسنادٍ، كما إذا وَرَدَ في سندٍ: عن فلان بن فلانٍ، أو عن أبيه، أو عمَّه، أو أُمّه، فوردت تسميةُ هاذا المُبْهَمِ من طريقٍ أخرى، فإذا هو ثقةٌ، أو ضعيفٌ، أو ممَّن يُنظَر في أمره. فهاذا أنفع ما في هاذا»(٣).

وأوضح ذلك السَّخاوي، فقال: «لأنَّ شرط قبول الخبر ـ كما علم ـ عدالة راويه، ومن أُبهم اسمُه؛ لا تُعْرَف عينُه، فكيف عدالته؟! بل لو فرض تعديل الراوي عنه له مع إبهامه إيَّاه؛ لا يكفى على الأصحِّ، كما تقرَّر في بابه (٤)(٥).

كُتب المبهمات:

ومن الكتب المصنَّفة فيه:

١ ـ الغوامض والمُبْهمات في الحديث: لعبد الغني بن سعيد المصري (المتوفى سنة ٩٠٤ هـ).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٣/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) المستفاد: ص: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) الباعث الحثيث: ص: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (٣/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) استفدنا في هذا البحث من مقدمة الدكتور عبد الرحمن عبد الحميد البر لتحقيقه لـ: «كتاب المستفاد من مبهمات المتن والإسناد» لأبي زرعة العراقي، ص: ١٥ ـ ٣٠.

ذكره النَّووي في «التقريب»(١).

٢ ـ الأسماء المُبْهَمة في الأنباء المُحْكَمة: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت،
 المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

قال السُّيوطي: «ذكر في كتابه مئة وأحداً وسبعين حديثاً، ورتَّب كتابَه على الحُروف في الشَّخص المُبهَم، وفي تحصيل الفائدة منه عُسْرٌ؛ فإنَّ العارف باسم المُبهَم لا يحتاج إلى الكشف عنه، والجاهل به لا يدري مظنَّته»(٢).

وهو مطبوعٌ.

٣ - إيضاح الإشكال فيما أبهم اسمه من النّساء والرجال: للحافظ أبي الفضل محمد بن طاهر بن على بن أحمد المقدسي (المتوفئ سنة ٧٠٥هـ).

قال في مقدَّمته: «هاذه أسامي أقوام من الصحابة يروي عنهم أولادُهم، ولا يُسمَّون في الرواية، فيَعْسرُ على من ليس الحديثُ من بضاعته معرفةُ اسم ذلك الرجل، أفردنا لهم هاذه الأجزاءَ على الاختصار، دون ذكر أحاديثهم والاستدلال؛ إذ الحاجة تحصل بهاذا القدر، والله الموفق للصواب».

ثم فَصَّل ذلك في أبواب: باب الجَدِّ، باب الجَدَّة، باب الأب، باب الأُمّ، ثم أردف أبواب الإبهام في الإسناد بأبواب المبهمات في المتون على الإيجاز الكافي في الدلالة.

قال السيوطي: «وللكنَّه جمع فيه ماليس من شرط المبهمات» (٣).

٤ ـ تقييد المُهْمَل وتمييز المُشْكِل: لأبي علي، الحسين بن محمد بن أحمد الغَسَّاني الأندلسي (المتوفى سنة ٤٩٨ هـ).

وهو في رجال الصّحيحين.

تدریب الراوی: (۲/ ۳٤۲).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: (٢/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: (٢/ ٣٤٢).

وهو مطبوعٌ.

خوامض الأسماء المُبْهَمة الواقعة في متون الأحاديث المحكمة: لأبي القاسم،
 خلف بن عبد الملك بن سعود الخَزْرَجي الأنصاري الأندلسي، المعروف بـ: «ابن بَشْكُوال»
 (المتوفى سنة ٥٧٨ هـ).

ُ قال السَّيوطي: «وهو أكبر كتابٍ في هـٰذا النوع وأنفسَهُ، جمع فيه ثلاثمئة وأحداً وعشرين حديثاً، لكنه غيرُ مرتَّبِ»(١).

أي: لم يَلْتَزِمْ في كتابه ترتيباً مُعَيَّناً، لا على أبواب الفقه، أو الحديث، ولا على خُروفِ المُعْجَم للرُّواة أو الأسماء المبيَّنة.

آ \_ الإشارات إلى بيان أسماء المُبْهَمات أو (المُبْهم على حروف المعجم): للإمام أبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النَّووي (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ).

قال في كتابه التقريب: «النوع التاسع والخمسون: المبهمات، صَنَّف فيه عبد الغني، ثم الخطيب، ثم غيرُهما، وقد اختصرتُ أنا كتاب الخطيب، وهذَّبتُه، ورتَّبتُه ترتيباً حسناً، وضَمَمْتُ إليه نفائس».

قال السيوطي: «ومع ذلك فالكشفُ منه قد يَصْعُب لعَدَمِ اختصار اسم صحابيِّ ذلك الحديث، وفاته أيضاً الجَمُّ الغفيرُ»(٢).

وهو مطبوغ.

الإفصاح عن المُعْجَم من الغامض والمُبْهَم أو (المبهمات): لأبي بكر، قُطب الدين محمد بن أحمد بن علي القَسْطَلاني المصري (المتوفئ سنة ٦٨٦ هـ).

قال الكتَّاني: «رتَّبهُ على الحروف»(٣).

تدریب الراوي: (۲/ ۳٤۲).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: (٣٤٢/٢).

<sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٢.

وهو مخطوطٌ.

٨ ـ الإفهام بما وَتَع في البخاري من الإبهام: للقاضي أبي الفضل جلال الدين .
 عبد الرحمان بن سراج الدين أبي حفص عمر البُلْقِيني (المتوفئ سنة ٨٢٤ هـ).

قال الكتَّاني: «كان مُعَوَّلُه على كتاب الحافظ ابن حجر في ذلك»(١).

وهو مخطوطٌ.

٩ ــ المستفاد من مُبْهَمات المتن والإسناد: للحافظ أبي زُرْعَة ولي الدين ابن العراقي أحمد بن عبد الرحيم بن الحسين العِراقي (المتوفئ سنة ٨٢٦ هـ).

قال السُّيوطي: «جَمَعَ فيه كتابَ الخطيب، وابن بَشْكُوال، والنَّووي، مع زياداتٍ أُخر، ورتَّبه على الأبواب، وهو أحسن ما صُنِّف في هلذا النوع»(٢).

١٠ مختصر غوامض الأسماء المُبْهَمة لابن بَشْكُوال: لأبي الحسن، علي بن عمر
 ابن على ابن الملقّن الأنصاري الأندلسي المصري ؟

ذكره الكَتَّاني في «الرسالة المستطرفة» وقال: «أتى فيه بزيادات»(٣).

11 ـ مختصر الغوامض والمُبهمات في الأسماء الواقعة في الأحاديث: لابن بَشْكُوال: لأبي الوفا، إبراهيم بن محمد بن خليل الطَّرابُلسي الحلبي الشافعي، المعروف بـ: "سِبط ابن العَجَمى» (المتوفى سنة ٨٤١ هـ).

ذكره الحافظُ ابنُ حجر في ترجمته في «المجمع المؤسّس»(٤) ضِمن مؤلّفاته فقال: «وتلخيص مبهمات ابن بشكوال».

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: (٢/ ٣٤٢).

 <sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٢.

<sup>. 17/7 (8)</sup> 

وهو مخطوطٌ.

# المؤلِّفون الذين أفردوا المبهمات في كتبهم:

وهاذه تصانيف مَن أفرد مبهماتِ كُتبِ معيَّنةِ أو كتابِ مخصوصٍ، ومنهم:

العلامة مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، المعروف بابن الأثير (المتوفئ سنة ٢٠٦ هـ).

فقد اعتنى في آخر كتابه: «جامع الأصول في أحاديث الرسول» بتحرير مبهمات الكتب التي جمعها فيه.

٢ ـ الإمامُ الحافظُ أبو الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني
 (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

فقد عقد فصلاً في كتابه: «هدي الساري»، ذكر فيه المبهمات في «صحيح البخاري» على ترتيب البخاري في الأبواب.

قال السَّخاوي: «اعتنى شيخُنا بذلك، للكن بالنسبة لصحيح البخاري، فأربى فيه على من سَبَقه، بحيث كان معوَّل القاضى جلال الدين البُلقيني في تصنيفه المفرد عليه»(١).

وقد اعتنى ابنُ حجر بذلك في: «فتح الباري» في مواضعه، وفي «تلخيص الحبير» و«الإصابة».

٣ \_ وتلاه الحافظُ أبو الفضل، جلال الدين عبد الرحمن بن سراج الدين أبي حفص عمر البُلْقِيني (المتوفئ سنة ٨٢٤هـ) فألَّف كتابه: «الإفهام بما وقع في البخاري من الإبهام»، وقد اعتمد فيه على ما ذكره ابنُ حجر في «هدي الساري».

٤ ـ كما أنَّ العلامة أبا الحسن عزّ الدين علي بن محمد بن الأثير، شقيق السَّابق (المتوفئ سنة ٦٣٠ هـ) قد ذكر في آخر كتابه: «أُسْد الغابة في معرفة الصحابة» فصلاً في

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٣/ ٢٧٥).

مبهمي الرجال من الصحابة، وآخر في المبهمات من النسوة، إلا أنَّه لم يَعْتَنِ ببيان المبهم فيها، وغالبها ممَّن لا يُعْرَف.

حكما أورد الحافظ أبو الفَرَج، عبد الرحمان بن علي بن الجوزي في: «تلقيح فهوم أهل الأثر» جملة منها.

000

رَفْعُ عِبِ (لرَجِي) (الْفَجَنِّ يَ رُسِكِتِهَ (لاِنْمِرُ) (الْفِرُورِي www.moswarat.com

# ٢ ـ معرفة المُفرَدات من الأسماء والكُنى والألقاب من الرُّوَاة

# أهمية هذا النَّوع:

قال الحافظ ابنُ الصَّلاح في أهمية هاذا النَّوع:

«هاذا نوعٌ مليحٌ عزيزٌ. . . والحَقُّ: أنَّ هاذا فنٌّ يصعب الحكمُ فيه، والحاكم فيه على خطرٍ من الخطأ، والانتقاص، فإنه حصر في بابٍ واسعِ شديد الانتشار»(١).

وقال السَّخاوي: «فهو نوعٌ مليحٌ عزيزٌ بل مُهِمٌّ؛ لتضمُّنه ضبطها، فإنَّ جُلَّه مما يُشكِل لعِلَّة دورانه على الألسنة مع كَوْنِه لا دخلَ له في المؤتلف...»(٢).

# 

أُقدُّم ما يلي بعضَ الأمثلة لكلِّ من الأسماء، والكُني المفردة، والألقاب:

## ١ \_ في الأسماء المُفْرَدة:

## أمثلة في ذلك:

(أجمد ـ بالجيم ـ بن عُجْيَان الهَمْداني) صحابيٌّ، ذكره ابن يونس.

قال ابن الصَّلاح: "(عُجَيَّان) كنا نعرفه بالتشديد علىٰ وزن (عُلَيَّان)، ثم وجدتُه بخطُّ

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٢٠٧/٤\_٢٠٨).

ابن الفُرَات \_ وهو حُجَّةٌ \_ عُجْيَان بالتخفيف على وزن (سُفْيَان). . . »(١).

و(تَدُوْم بن صُبح الكَلَاعي)، ويقال فيه: (يَدُوْم) بالياء التحتية، وصوابُه كما قال ابن الصلاح: بالتَّاء المُثَنَّاة من فوق.

و(جُبَيْب بن الحارث) صحابيٌّ ، بالجيم وبالباء الموحَّدة المكرَّرة ، وغير ذلك(٢).

## ٢ ـ ومن الكُنَى المُفْرَدة:

## أمثلةٌ في ذلك:

(أبو العُبَيْدَين) \_ مُصَغَّرٌ مُثَنَّىٰ \_ واسمه: معاوية بن سَبْرَة، من أصحاب ابن مسعود، رضى الله عنهما.

و(أبو مُعَيْد) \_ مُصَغَّرٌ مخفَّفُ الياء التحتية \_ واسمُه: حفص بن غَيْلان الهمداني . . . وغيرهما .

و(أبو مُرَاية العِجْلِيُّ): واسمُه: عبد الله بن عَمْرو، تابعيٌّ .

### ٣ \_ ومن الألقاب المُفْرَدَة:

## أمثلةٌ في ذلك:

(سَفِينة): مولىٰ رسولِ الله ﷺ، واسمه: مِهْران، علىٰ خلافٍ فيه.

و(مِنْدَل بن على): بكسر الميم، وقيل بفتحها، واسمه: عَمْرو.

و(مُطَيَّن): وهو محمد بن عبد الله الحَضْرَمي.

و (مُشْكَدَانة): هو عبد الله بن محمد بن محمد الجُعْفِيّ. . . وغيرهم (٣).

#### أشهر الكتب فيه:

هلذا النوع \_ كما قال ابن الصلاح \_ مجموعٌ مفرّقٌ في أواخر أبواب كتب الحُفّاظ المصنّفة في الرجال، مثل:

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص: ٣٢٦.

۱ ـ التاريخ الكبير: للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

٢ ـ الكنى والأسماء: للإمام أبي الحسين، مسلم بن الحجاج القُشيري (المتوفى سنة ٢٦١ هـ).

٣ ـ الكنى والأسماء: لأبي بشر محمد بن حمَّاد الذَّولابي (المتوفى سنة ٣١٠ هـ).

٤ ـ الجرح والتعديل: للإمام أبي محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس، المعروف
 بـ: «ابن أبى حاتم الرَّازي» (المتوفئ سنة ٣٢٧ هـ).

• \_ الإكليل: لعليّ بن هبة الله البغدادي، المعروف بـ: «ابن ماكولا» (المتوفئ سنة ٤٧٥ هـ).

وللكن أفرده بالتصنيف: أبو بكر أحمد بن هارون البَرُدِيجي البَرُدَعي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ) بعنوان: «الأسماء المفردة»، وهو أشهر كتاب في ذلك.

قَسَّمه المؤلِّفُ إلى خمس طبقات، راعى في عرضها الترتيبَ الزمنيَّ، بدأ بالصحابة، ثم التابعين، ثم الذين يلونهم، وهلكذا، وذكر فيه خمسةً وعشرين وأربعمئة اسم من الأسماء التي رأى: أنها مفردةً.

وهو مطبوعٌ.

رَفْخُ معبس ((رَجَمِيُ (الْفِرَّوَ (سِكْتُمَ (الْفِرُ) (الْفِرُووَكِ www.moswarat.com

# ٣ - معرفة الأسماء والكُني

## أولاً: تعريف «الأسماء»

لغةً: (الأسماء): جمعُ: (اسمٍ)، واسمُ الشيء، أي: علامته، واللَّفظُ الموضوعُ على الجوهر، والعرض للتمييز (١٠).

وإذا كان الناس قد تعارفوا على إطلاق لفظٍ خاصٌ (أي: الاسم) على كلّ أحدٍ من الناس للتمييز؛ فإنَّ تمييز أعيان المُسَمَّيين باسم واحدٍ من الرُّواة أكثرُ ضرورةً.

والتسمية: النسب أيضاً، وهاذا يعني: أنَّ الاسم يشترك بين السَّمِيَّيْن، وفي الأنساب، وفي تمييز الأعيان.

# ثانياً: تعريف «الكُنكي»

جاء في «لسان العرب»(٢): «الكُنية على ثلاثة أَوْجُه، أحدها: أَن يُكُنى الشيءُ الذي يُسْتَفْحَشُ ذِكْرُه».

زاد ابن الأثير في النّهاية: «الكُنّى: جمعُ كنيةٍ، كنيتُ عن الأمر، وكنوتُ عنه: إذا ورَّيْتُ عنه بغيره»(٣).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>.</sup> ٢٣٣/١٥ (٢)

<sup>(</sup>٣) النهاية في غريب الحديث: (٢٠٧/٤).

وفي حديث بعضهم: رأيتُ عِلْجاً يوم القادسية، وقد تَكَنَّى، وتَحَجَّى، أي: تَسَتَّر، من: كنى عنه: إذا وَرَّىٰ، أو من الكُنية، كأنه ذكر كنيته عند الحرب؛ ليعرف، وهو من شعار المبارزين في الحرب. يقول أحدهم: أنا فلانٌ، وأنا أبو فلانٍ.

ومنه الحديثُ \_ الموقوف \_ : «خُذْهَا مِنّي ، وأنا الغلامُ الغِفَارِيّ» ، وقولُ عليّ \_ رضي الله عنه \_ : «أنا أبو حَسَن القَرْم» . وهاذا المعنى الثاني هو الذي قال عنه ابنُ منظور : «الثاني \_ من المعاني \_ : أن يكنى الرجل باسم توقيراً ، أو تعظيماً » .

يعني: ينادى أب بأحد أولاده، إما أكبرهم سِنًّا، أو أحبُّهم إليه.

والثالث: «أن تقوم الكنية مقامَ الاسم، فيُعرَف صاحبُها بها، كما يُعرَف باسمه...، ويقال: كَنيتُه، وكنيتُه، وكنّيتُه»(١).

الكُنية تعبيرٌ ينادىٰ به الرجل عِوَضاً عن اسمه العَلَم؛ الذي يُعرَف به، فهي عُدُوْلٌ عن الاسم بالتورية، لغرض التعظيم والتوقير، أو لغرض التدليس، وإخفاء شخصية المُكْنَىٰ(٢).

#### أهمية معرفة الكني:

تبرز أهميةُ كُلِّ علمٍ في آثاره الطيبة؛ التي يتركها من جلب منفعةٍ، أو دفع مضرَّةٍ.

قال الحافظ ابن عبد البَرّ: «ونذكر في هاذا الكتاب من التابعين، ومَن بعدهم من اشتهر بكُنيته، أو عُرِفَ بها، ممن قد وقف العلماء على اسمه، وللكنه لم يُعْرَف به، وإنما عُرِفَ، واشتهر بكنيته. أذكرهم بعون الله ذكراً يوقّف به على منازلهم، ومعرفة أحوالهم، وأزمانهم، وعمن أخذوا عنه، ومن أخذ عنهم.

وهو بابٌ من فَنُه طريفٌ مستحسنٌ، لم يزل أهلُ العلم بالسُّنَن يُعْنَون به، ويحفظونه، ويرسمونه في كتبهم، ويتطارحونه رغبةً في الوُقوف عليه، والمعرفة به»(٣).

<sup>(</sup>١) النهاية في غريب الحديث: (٢٠٧/٤).

<sup>(</sup>٢) الإمام الترمذي ومنهجه في جامعه: (١/ ٢٤٠ ـ ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) الكنئ: لابن عبد البر: (١/ ١٢ \_ ١٥).

وقال الحافظ العراقي: «معرفة الأسماء لذوي الكُنَى، ومعرفة الكنى لذوي الأسماء، نوعٌ مُهِمٌّ، ومن فوائده: الأمنُ من ظَنِّ تعدُّدِ الراوي الواحد، المُسَمَّى في موضع، والمُكَنَّى في آخر»(١).

## فائدة معرفتها:

تسهيل معرفة اسم الرَّاوي المشهور بكُنيِّتِه ؛ ليكشف عن حاله .

والاحترازُ عن ذِكر الراوي مرَّةً باسمه، ومرَّةً بكنيتهِ، فيَظُنُها من لم يتنبَّه لذلك رَجُلَين، أو ربَّما ذَكَرَهما معاً فيتوهَم رَجُلَين سَقَط بينهما حرفُ: «عن» أو غيره. وفي ذلك أمثلةٌ كثيرةٌ، منها:

فقد روىٰ الحاكمُ من حديث أبي يوسف عن أبي حنيفة، عن موسىٰ بن أبي عائشة، وعن عبد الله بن شَدَّاد، عن أبي الوليد، عن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنه \_ مرفوعاً: «مَنْ صَلَّىٰ خَلْفَ الإمام، فإنَّ قراءتَه له قراءةٌ».

وفي سند هاذا الحديث وَهُمٌ؛ عبد الله بن شَدَّاد هو: (أبو الوليد) نفسُه.

أي: إنَّ عبد الله بن شدَّاد هو: (أبو الوليد)، فجاء راوٍ غيرُ ضابطٍ إلى إسنادٍ فيه: (عبد الله بن شَدَّاد، عن أبي الوليد، عن جابرٍ)، فجعله وَهْماً: (عبد الله بن شَدَّاد، عن أبي الوليد، عن جابرٍ)، فغدا الإسنادُ موصولاً ظاهراً بعد أن كان منقطعاً.

وعكسُ ذلك أن يسقط «عَنْ» كما وقع للإمام النّسائي \_ مع جلالته \_ حيثُ قال: «عن أَسَامة حَمَّاد بن السَّائب».

والصُّواب: «عن أبي أسامة عن حمَّاد»(٢).

ومَن تَهاوَنَ بمعرفة الأسماء؛ أورثه مثل هلذه الوَهْم.

<sup>(</sup>١) التقييد والإيضاح: ص: ٣٢٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: «موضح الأوهام» (۲/ ۳٥۸).

لأنَّ (أبا أسامة) هو: (حَمَّاد بن أسامة)، وشيخ حَمَّاد، هو: (محمد بن السَّاثب، أبو النَّضْر الكَلْبي)(١).

# أقسام أصحاب الكني:

وهي تسعةٌ ابتكرها ابنُ الصَّلاح<sup>(٢)</sup>: .

القسم الأوَّل: من سُمَّى بالكنية لا اسمَ له غيرها، وهم ضربان:

أحدهما: من له كنيةٌ أخرى زيادةً على الاسم، قال ابن الصلاح: "فصار كأنَّ لكنيته كنية قال: وذلك ظريفٌ عجيبٌ».

#### مثاله:

\_أبو بكر بن عمرو بن حَزَّم الأنصاري.

قيل: اسمُه: أبو بكر، وكنيته: أبو محمد<sup>(٣)</sup>.

\_ أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي، أحدُ الفقهاء السبعة بالمدينة.

اسمه: أبو بكر، وكنيته: أبو عبد الرحمن.

#### تعقيبٌ:

قال الحافظ العراقي: «وهذا قولٌ ضعيفٌ، رواه البخاري في «التاريخ» (٤) عن سُميّ مولى أبي بكر بن عبد الرحمن، وفيه قولان آخران:

أحدهما: أنَّ اسمه: محمد، وكنيته: أبو بكر، وهو الَّذي ذكره البخاريُّ في «التاريخ» في المحمَّدين.

فتح المغيث: للعراقي: (٣/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٢٩٧.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «فتح المغيث»: للعراقي: ص(٣٩٣)، و«فتح المغيث»: للسخاوي (٢١٦/٤)، و«تهذيب الكمال» (٣٣/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٤) التاريخ الكبير: (٣/١١٢).

الثاني: أنَّ اسمه كنيته وهو الصحيحُ، وبه جَزَم ابنُ أبي حاتم في «الجرح والتعديل»، وابنُ حبان في «الثقات» وقال المزي في «تهذيبه» إنَّه الصحيح (١١).

الثانى من الضربين: من لا كنية له غير الكنية التي هي اسمه.

#### مثاله:

- ـ أبو بلال الأشعري، الراوي عن: شريكِ.
- وأبو حَصين ـ بفتح الحاء ـ بن يحيى بن سليمان، الراوي عن: أبي حاتم الرَّازي، قال كلِّ منهما: اسمي وكنيتي واحدٌ، وكذا قال أبو بكر بن عَيَّاش المقري: «ليس لي اسمٌ غير أبي بكر»(٢).

القسم الثاني: من عُرف بكنيته، ولم يُعرَف له اسمٌ، ولكن لم نقف عليه أم لا أصلاً.

#### أمثلته:

- \_ أبو أناس\_بضَم الهمزة، وتخفيف النُّون، وآخره مهملة\_ابن زنيم\_بمعجمة ثمَّ نون وآخره مهملة\_ابن زنيم\_بمعجمة ثمَّ نون وآخره ميمٌ مُصَغَّر اللَّيثي، أ، الدَّيْلي صحابيٌّ (٣).
- أبو شيبة الخُدْرِي أخو أبي سعيد الشهير، صحابيٌّ مُقِلٌ، قال أبو زُرْعَة، وابن السَّكَن: لا يُعرَف اسمه، وكذا قال ابن سعد: «لم يُسَمّ لنا، ولم نجد اسمه ولا نسبه في كتاب نسب الأنصار، مات في حصار القسطنطينية (٤).
  - ـ أبو الأبيض ـ التابعي الراوي عن أنس بن مالك .

قال العراقي: سَمَّاه ابنُ أبي حاتم في الكُنى في الأسماء «عيسى» لكن أعاده في آخره في الكنى الَّذين لا تُعرف أساؤهم وقال: «سمعتُ أبي يقول: سئل أبو زُرْعَة عن أبي الأبيض فقال: لا نعرف اسمَه»(٥).

<sup>(</sup>١) التقييدوالإيضاح: ص: ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: (٢/ ٢١٨ \_ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: للسخاوي: (٤/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: (٤/ ٢١٧).

<sup>(</sup>۵) الجرح والتعديل: (۹/ ٣٣٦).

قال ابن عساكر: «ولعلَّ ابن أبي حاتم وجد في بعض رواياته (أبو الأبيض عبسي) فتصحفت عليه بعيسي»(١).

\_ وأبو بكر بن نافع مولى ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_.

قال ابن المُلَقِّن: قيل اسمُه: عبد الله، حكاه الحافظ رشيد الدين في كتابه «الفوائد المجموعة»(٢).

ـ أبوالنجيب ـ بالنُّون المفتوحة ـ وقيل: بالتَّاء الفوقية المضمومة.

قال ابن الصلاح: «مولى عبد الله بن عمرو بن العاض» (٣).

وقال العراقي: «بل مولى عبد الله بن سعد بن أبي سرح بلا خلاف، قال ـ أي: العراقيُّ ـ: وقد جَزَم ابن ماكولا بأنَّ اسمه ظليمٌ، وحكاه قبله ابن يونس»(٤).

ــ أبو حَرِيز ــ بالحاء المفتوحة والرَّاء المكسورة، والزَّاي آخره ــ الموقفي ـ بفتح الميم وسكون الواو، وكسر القاف ثم فاء ـ، والموقف مَحِلّةٌ بمصر (٥).

القسم الثالث: من لقب بكنية، وله غيرها اسمٌ وكنيةٌ.

#### ومن أمثلته:

\_ أبو تُرَاب: عليّ بن أبي طالب (اسما) أبو الحسن، (كنية): لَقَبه بذلك النبيُّ ﷺ حيث قال له: «قُمْ أبا تراب وكان نائماً عليه»(٢٠).

\_ أبو الزَّناد: عبد الله بن ذُكُوان، أبو عبد الرحمن: فأبو الزِّناد (لقبٌ)، وعبد الله (اسمُه)، وأبو عبد الرحمن (كنيته).

التقييد والإيضاح: ص: ٣٦٩ ـ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) المقنع في علوم الحديث: (٢/ ٥٧٤).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) التقييد والإيضاح: ص: ٣٧٠.

<sup>(</sup>٥) تدریب الراوي: (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٦) نزهة الألباب في الألقاب: (٢/٣٥٣).

- أبو الرِّجَال: محمد بن عبد الرحمن، أبو عبد الرحمن.
- فأبو الرجال (لقبٌ) واسمه: (محمد) وكنيته: (أبو عبد الرحمن).
  - ولُقب بذلك لأنَّه كان له عشرة أولاد رجالٌ(١).
  - أبو تميلة بضم الفوقية مُصَغَّرٌ يحيى بن واضح، أبو محمد.
- \_ أبو الآذان\_بالمَدّ ـ جمعُ أذنِ، الحافظ عمر بن إبراهيم، وكنيته: (أبو بكر)، ولُقّب به؛ لأنَّه كان كبيرَ الأذن.
- أبو الشيخ الأصبهاني الحافظ، هو عبد الله، وكنيته: (أبو محمد)، وأبو الشيخ: لقبّ.

أبو حازم العبدوي الحافظ عمر بن أحمد، كنيته: (أبو حفص)، وأبو حازم: لقب (٢٠). القسم الرابع: من له كنيتان أو أكثر.

#### ومن أمثلته:

- ـ عبد الملك بن عبد العزيز (ابن جُرَيْج) كانت له كنيتان: أبو خالد، وأبو الوليد.
- عبد الله بن عمر بن حفص العمري أخو عبيد الله، رُوي أنَّه كان يكنى أبا القاسم،
   والله أعلم (٣).

القسم الخامس: من اختلف في كنيته، بمعنى أنَّ له اسماً معروفاً، ولكن اختلف في كنيته فاجتمع له كنيتان أو أكثر.

### ومن أمثلته:

ـ أُسَامة بن زيد، حب رسول الله ﷺ: كنيته: (أبو زيد)، وقيل: (أبو محمد)، وقيل: (أبو عبد الله).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تدریب الراوی»: (۲/ ۲۸۲).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٠٠، و «التدريب»: (٢/ ٢٨٣).

- أُبِي بن كعب: كنيته: (أبو المُنْذِر)، وقيل: (أبو الطُّفيل)، وقيل: (أبو بطن)، لأنَّه كان كبيرَ البطن (١٠).

ـ زیدُ بن حارثة، مولی رسول الله ﷺ، وقد اختلف فی کنیته، فقیل: (أبو خارجة)، وقیل: (أبو خارجة)، وقیل: (أبو عبد الله)، وقیل: (أبو محمد).

يقول ابن الصَّلاح: «وفي بعض من ذكره في هذا القسم من هو في نفس الأمر ملتحق بالضرب الذي قبله (٢).

القسم السادس: من عُرفت كنيته، واختلف في اسمه.

ومن أمثلته:

١ \_ من الصّحابة:

- أبو بصرة الغِفَاري على لفظ «البصرة» البلدة قيل: جميل بن بصرة بالجيم، وقيل: حميل بالحاء المهملة المضمومة، يقول ابن الصلاح: «وهو الأصَعُ».

ـ أبو جُحَيْفَة السَّوائي قيل: اسمه: وهب بن عبد الله، وقيل: وهب الله بن عبد الله.

- أبو هريرة الدَّوسي، أختلف في اسمه واسم أبيه اختلافاً كثيراً جدًّا، لم يختلف مثله في اسم أحدٍ في الجاهلية والإسلام، وذكر ابنُ عبد البَرّ أنَّ فيه نحو عشرين قولاً في اسمه واسم أبيه، وأنَّه لكثرة الاضطراب لم يَصِحّ عنده في اسمه شيءٌ يُعتَمد عليه إلاَّ أنَّ (عبد الله)، أو (عبد الرحمن) هو الَّذي يسكن إليه القلبُ في اسمه في الإسلام، وذكر عن محمد بن إسحاق أنَّ اسمه (عبد الرحمن بن صخر)، قال: وعلى هذا اعتمدت طائفةٌ ألَّفت في الأسماء والكنى، قال: وقال أبو أحمد الحاكم: أصَحَّ شيء عندنا في اسم أبي هريرة عبد الرحمن بن صخر بن صخر بن صخر بن صخر بن صخر أمَّ.

<sup>(1)</sup> Ilaais في علوم الحديث: (٢/ ٥٧٧).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الاستيعاب» (٤/ ١٧٦٨)، و «الإصابة»: (٧/ ١٩٩).

ـ ومن غير الصحابة:

- أبو بردة بن أبي موسى الأشعري، أكثرهم على أنَّ اسمه: عامر، وعن ابن مَعِين أنَّ اسمه: الحارث (١).

- أبو بكر بن عَيَّاش - راوي قراءة عاصم - أختلف في اسمه على أحد عشر قولاً ، قال ابن عبد البر: «صَعَّ له اسم فهو شعبة لا غير ، وهو الَّذي صَحَّحه أبو زُرْعَة (٢٠).

وقيل: اسمه كنيته، قال ابن عبد البر: «وهذا أَصَحُّ إِنْ شاء الله تعالى؛ لأنه روى عنه أنَّه قال: ما لى اسمٌ غير أبى بكر، وصَحَّحه المِزّيُّ.

وقيل: اسمه: محمدٌ، وقيل: عبدُ الله، وقيل: سالمٌ، وقيل: رُؤْبَة، وقيل: مسلمٌ، وقيل: مسلمٌ، وقيل: مسلمٌ، وقيل: خِدَاشٌ، وقيل: حَمَّادٌ، وقيل: حبيبٌ، وقيل: مُطَرِّفٌ (٣).

القسم السابع: من اختلف في اسمه وكنيته معاً وذلك قليل.

#### مثاله:

ـ سَفِينة، مولى رسول الله ﷺ، أُختلف في اسمه وكنيته، و(سفينة) لقبّ.

قيل: اسمه: مِهْران، وقيل: طَهْمَان، وقيل: مَرْوَان، وقيل: نَجْرَان... وذكر الحافظُ ابن حجر الأقوالَ في اسمه إلى أنْ قال: «فهذه واحد وعشرون قولاً، وكان أصله من فارس فاشترته أمُّ سلمة، ثمَّ أعتقته واشترطت عليه أنْ يخدم النبيَّ ﷺ (٤)».

وأمَّا كنيته فهي: أبو عبد الرحمن، وقيل: أبو البختري(٥).

<sup>(</sup>١) تاريخ يحيى بن معين: (٣/٤٢٦)، رواية الدوري.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الجرح والتعديل»: (۹/ ۳٤۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث» ص: ٣٠١، و «تدريب الراوي»: (٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الإصابة»: (٣/ ١١١).

<sup>(</sup>٥) المقنع في علوم الحديث: (٢/ ٥٧٩).

القسم الثامن: من عُرف باسمه وكنيته، ولم يُختَلف في واحدٍ منهما.

#### ومن أمثلته:

#### ١ - الأئمة الأربعة:

- ـ أبو عبد الله: مالكٌ، ومحمد بن إدريس الشافعي، وأحمد بن حنبل.
  - ـ أبو حنيفة: النُّعمان بن ثابت.
  - ـ أبو عبد الله: سفيان الثُّوري.

#### ٢ ـ ومن الصحابة.

\_ الخلفاء الأربعة: أبو بكر: عبد الله، وأبو حفص: عمر، وأبو عمرو: عثمان، وأبو الحسن: عليّ<sup>(١)</sup>.

القسم التاسع: من اشتهر بكنيته دُون اسمه، واسمه مع ذلك غير مجهول عند أهل العلم بالحديث.

## ومن أمثلته:

- أبو إدريس الخَوْلاني: اسمه: عائذ الله بن عبد الله (٢).
  - أبو مسلم الخولاني: اسمه: عبد الله بن ثُوب (٣).
    - ـ أبو إسحاق السَّبيعي: اسمه: عمرو بن عبد الله.
- \_ أبو الضُّحى: اسمه: مسلم بن صُبَيْح \_ بضم الصاد المهملة \_.
- \_ أبو حازم: اسمه: سلمة بن دينار أبو الأشعث الصَّنْعاني من صنعاء دمشق، اسمه: شُرَاحيل بن آده \_ بهمزة ممدودة بعده دال مهملة مفتوحة مُخَفَّفة، ومنهم من شَدَّد الدَّالَ ولم يمدّ (٤٠).

<sup>(</sup>۱) علوم الحديث: ص: ٣٠٢، و «تدريب الراوي»: (٢/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «كُنى الدولابي»: (١/٤/١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (١١٢/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «علوم الحديث» ص: ٣٠٢.

وقد أضاف ابن المُلَقِّن قسماً عاشراً:

القسم العاشر: من لم يشتهر بكنيته مع اشتهار اسمه.

ومن أمثلته:

ـ عثمان بن عَفَّان، وعمرو بن العاص وخلقٌ.

يقول ابن المُلَقِّن: «وأهمل الشيخُ \_ يعني: ابن الصلاح \_ هذا القسمَ لوضوحه؛ ولأنَّه من النوع الآتي بعده»(١).

## كُتُب كُنّى المُحَدِّثين:

لقد أكثر العلماءُ التصنيفَ في الكُنئ أكثرَ من غيره، وأذكر فيما يلي المطبوعَ منها والمخطوطَ:

١ ـ الكُنَى: لابن الكلبي أبي المنذر هشام بن محمد بن السَّائب الكوفي (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١٠٢/١٠).

٢ ـ الكُنَى: لابن المَدِيني أبي الحسن علي بن عبد الله بن جعفر السَّعْدِي البصري (المتوفئ سنة ٢٣٤ هـ).

ذكره النَّووي في «التقريب» كما نقله السيوطي في «تدريب الراوي» (٢/ ٢٧٩).

٣ ـ الأسامي والكُنَى: للإمام أبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشَّيباني (المتوفئ سنة ٢٤١ هـ).

وهو رواية ابنه صالح (المتوفئ سنة ٢٦٥ هـ) عنه.

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>١) المقنع في علوم الحديث: (٢/ ٥٨٠).

الكُنئ: للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ) صاحب «الصحيح».

استفاد منه الإمامُ مسلمٌ في كتابه «الكُنئ» حتى كأنَّه نَسَخه، وأبو أحمد الحاكم في كتابه الكبير في الكُنئ، وكذلك ابنُ أبي حاتم في الكُنَّى من الجرح.

قيل: إنَّه جزءٌ من «التاريخ الكبير»، وهاذا ليس بصحيح؛ لأن راوي هاذا الجزء هو محمد بن إبراهيم بن شُعَيْب، المعروف بالغازي، وراوي التاريخ غيرُه. وإفرادُ الكُنئ في كتاب معروفٌ عند المحدِّثين.

وهو مطبوعٌ.

• ـ الكنى والأسماء: للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجّاج القُشَيري النّيسابوري (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ) صاحب «الصحيح».

استفاد فيه من «الكنى» للإمام البخاري؛ حتى كأنه نسخه.

وهو مطبوعٌ .

٦ ـ الكُنى: لأبي علي الحسين بن محمد بن زياد القَبَّاني النَّيسابوري (المتوفئ سنة ٢٨٩ هـ).

ذكره الذهبي في "سير أعلام النبلاء": (١٣/ ٥٠٠).

٧ ـ أسماء المحدِّثين وكُناهم: لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن محمد المُقَدَّمي (المتوفئ سنة ٣٠١هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

٨ ـ الكُنى: للإمام أبي عبد الرحمان أحمد بن علي بن شعيب النسائي (المتوفئ سنة ٣٠٣ هـ) صاحب «السنن».

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (١/ ١٩١).

ذكره الذهبي في «سير أعلام التبلاء»: (٧/٧).

٩ ــ الكُنى: لابن الجارود أبي محمد عبد الله بن علي بن الجارود النّيسابوري
 (المتوفئ سنة ٣٠٧ هـ).

ذكره الحافظ ابن حجر في «المعجم المؤسّس» (ص: ١٧٤).

١٠ - الكُنى والأسماء: لأبي بِشْر محمد بن أحمد بن حَمَّاد الدُّولابي (المتوفئ سنة ٣١٠ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١١ - الكنى: لابن أبي حاتم عبد الرحمٰن بن محمد بن إدريس الحَنْظَلي الرَّازي (المتوفى سنة ٣٢٧ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١٣/ ٦٣).

١٢ - كنى من يُعْرَف بالأسامي: لابن حِبَّان محمد بن حِبَّان بن أحمد البُسْتِي (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ).

ذكره الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (١٦/ ٦٥).

١٣ - أسامي من يُعْرَف بالكنى: لابن حِبَّان أيضاً.

ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢١).

١٤ ـ من وافقت كُنْيَتُه كُنْيَة (وجه من الصحابة: لابن حَيُّويَه محمد بن عبد الله
 (المتوفئ سنة ٣٦٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٥ ـ مَن وافق اسمُه اسمَ أبيه، ومن وافق اسمُه كُنْيَةَ أبيه: لأبي الفتح محمد بن الحسين الأزدي الموصلي (المتوفئ سنة ٣٦٧ هـ).

وهو مطبوعٌ.

17 \_ مَن يُعرَف، بكنيته، ولا يُعْلَم اسمُه، ولا دليل دلَّ على اسمه: لأبي الفتح الأزدي أيضاً.

وهو مطبوعٌ.

١٧ \_ الكُنى لمن لا يُعْرَفُ له اسْمٌ مِن أصحاب رسول الله ﷺ: لأبي الفتَح الأزدي أيضاً.

وهو مرتَّبٌ على حروف المعجم، وطريقته أن يذكر الكنيةَ، ثم يتبعها باسم. بلغ عددُ التراجم فيه (٢٠٠) صحابيّ.

وهو مطبوعٌ.

۱۸ \_ الكُنى والأسماء: لأبي أحمد الحاكم الكبير محمد بن محمد بن أحمد الكرّابيسي (المتوفئ سنة ۳۷۸ هـ).

قال العراقي: «وكتاب أبي أحمد أجَلُّ تصنيفٍ في هاذا النوع، فإنه يذكر فيه مَنْ عُرف اسمُه، ومَن لم يُعرَف، وكتاب مسلم، والنَّسائي لم يذكر فيه إلاَّ من عُرف اسمه». وقال الكتَّاني: «حَرَّر فيه، وأجاد، وزاد على غيره، وأفاد، ولم يرتَّبه على المعجم، فرتَّبه الذهبي، واختصره، وزاد عليه، وسَمَّاه: «المقتنى في سرد الكنى»(١).

وهو مطبوعٌ.

19 \_ كُنى الصحابة: لابن الدَّبّاغ أبي القاسم خلف بن القاسم بن سهل الأزدي القُرطبي (المتوفئ سنة ٣٩٣ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١١٣/١٧).

٢٠ ـ فتح الباب في الكنى والألقاب: لابن مَنْدَه أبي عبد الله، محمد بن إسحاق بن محمد الأصبهاني (المتوفئ سنة ٣٩٥هـ).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢١.

وهو مطبوعٌ.

٢١ ـ المتشابه: لأبي الوليد ابن الفرضي عبد الله بن محمد بن يوسف القرطبي (المتوفئ سنة ٤٠٣ هـ).

وهو في أسماء رُواة الحديث، وكُناهم.

ذكره الزركلي في «الأعلام» (٤/ ١٢١).

٢٢ ـ الكُنى والألقاب: للحاكم أبي عبد الله محمد بن عبد الله النّيسابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٣٤٨/٢٢).

٢٣ ـ الألقاب والكُنى: لأبي بكر أحمد بن عبد الرحمٰن بن أحمد الشيرازي الفارسي
 (المتوفئ سنة ٤١١ هـ).

قال الكتاني: «وهو في مجلَّدِ مفيدٍ، كثيرِ النفع، بل هو أجلُّ كتابٍ أَلَف في هـنـذا الباب قبل ظهور تأليف ابن حجر». وقد اختصره أبو الفضل ابن القَيْسَراني (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ) بعنوان: «اختصار كتاب الألقاب» (١٠).

٢٤ ـ من وافقت كنيتُه اسمَ أبيه ممّا لا يؤمن وقوع الخطأ فيه: للحافظ أبي بكر أحمد
 ابن علي بن ثابت المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

وقد اختصره علاء الدين مُغْلَطاي (المتوفئ سنة : ٧٦٢ هـ) ويأتي .

٢٥ ـ الاستغنا في معرفة المشهورين من حَملَة العلم بالكُنى: لابن عبد البَرّ،
 يوسف بن عبد الله بن عبد البرّ النّمري القرطبي (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٦ \_ الكُنى: لابن مَنْدَه أبي القاسم عبد الرحمٰن بن محمد بن إسحاق الأصبهاني (المتوفى سنة ٤٧٠ هـ).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٠.

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢١).

٢٧ ـ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف من الأسماء والكنى
 والألقاب: لابن ماكولا على بن هبة الله البغدادي (المتوفئ سنة ٤٧٥ هـ).

أكمل به «المؤتلفَ تكملة المختلف» للخطيب البغدادي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٨ ـ الكُنى والألقاب: لأبي على الحسين بن محمد بن أحمد الجَيَّاني الغَسَّاني (المتوفئ سنة ٩٨ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٢٩ ـ مَن كنيته أبو سعد: لأبي سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور السَّمْعاني التميمي الخُراساني (المتوفئ سنة ٥٦٢ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٢٠/٢٦).

٣٠ \_ من وافقت كُنيَتُهُ كنيةَ زوجته: لابن عساكر أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله الدَّمشقي (المتوفئ سنة ٥٧١ هـ) صاحب «تاريخ دمشق».

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٠/ ٥٦٠).

٣١ ـ تلخيص الكُنى لأبي أحمد الحاكم: لتقي الدين أبي محمد عبد الغني بن عبد الواحد بن علي المَقْدِسي الجَمَّاعيلي (المتوفئ سنة ٦٠٠ هـ).

٣٢ ـ أسماء المُكَنّيين من رجال الصحيحين: لمحمد بن هارون المغربي.

وهو مخطوطٌ.

٣٣ ـ المُقْتَنَى في سَرْد الكنى: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفي سنة ٧٤٨ هـ).

اختصر به «الكنى» لأبي أحمد الحاكم (المتوفى سنة ٣٧٨ هـ)، والذي حَرَّرَ فيه، وأجاد وزاد على غيره، وأفاد، للكنه يَصْعُب الكشف منه؛ لأنه لم يربَّبه على حروف المعجم. فاعتنى به الذهبيُّ في هاذا الكتاب، وأفصح عن عمله، ومنهجه فيه في خطبته فقال: «وقد جمع الحُفَّاظُ كتباً كثيرة في الكنى، ومن أجلها، وأطولها كتاب النسائي، ثم جاء أبو أحمد الحاكم، فزاد، وأفاد، وعمل ذلك في أربعة عشر سفراً، لكنه يَصْعُب الكشف منه لعدم مراعاته ترتيب الكنى على المعجم، فرتَّبتُهُ، واختصرتُه، وزدتُه، وسهَّلتُه».

وقد زاد في آخره جزءاً في كني النساء.

وهو مطبوعٌ.

٣٤ ـ انتخاب كتاب مَن وافقت كُنْيَتُه اسمَ أبيه مِمّا لا يُؤْمَنُ وقوعُ الخطأ فيه: للخطيب البغدادي: انتخاب علاء الدين مُغْلَطاي بن قُلَيْج الحنفي (المتوفى سنة ٧٦٢ هـ).

وهو مطبوعٌ .

٣٥ \_ جزء الكُنى: لقطب الدين الحلبي، عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم القاهري (المتوفى سنة ٨٠٩ هـ).

وهو تخريج الشيخ حميد الدين حمّاد بن عبد الرحيم التركماني المارديني (المتوفئ سنة ٨١٩ هـ).

٣٦ ـ رسالة في معرفة حَمَلة الكُنى والأسماء والألقاب: للحافظ جلال الدين عبد الرحمان بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣٧ \_ المُنى في الكُنى: للسيوطى أيضاً.

وهو مطبوعٌ.

٣٨ \_ المغني في ضبط أسماء الرجال ومعرفة كُنى الرواة وألقابهم وأنسابهم: للشيخ

محمد طاهر بن علي الفَتّني الهندي (المتوفئ سنة ٩٨٦ هـ).

اعتنى المؤلّف في هذا الكتاب بضبط أسماء الرُّواة، وكُناهم، وألقابهم، وأنسابهم، بعبارةٍ مُوجَزةٍ جدّاً.

وهو مطبوغ.

000



# ٤ ـ معرفة كني المعروفين بالأسماء دون الكني

## علاقة هذا النوع بما قبله:

وهذا النَّوْعُ له علاقةٌ بالنَّوع الَّذي قبله، وفي ذلك يقول ابنُ الصَّلاح: "وهذا النَّوعُ من وجه ضِدّ النوع الَّذي قبله، ومن شأنِه أن يبوّب على الأسماء ثمَّ تبين كُناها بخلاف ذلك.

ومن وجه آخر يَصْلُح؛ لأن يجعل قسماً من أقسام ذلك من حيث كونه قسماً من أقسام أصحاب الكُني»(١).

وقال الحافظُ ابن كثير: «وكان ينبغي أنْ يكون هذا النوعُ قسماً عاشراً من الأقسام المتقدّمة في النوع قبله (٢).

وجعله ابن المُلَقَّن نوعاً أو ضرباً عاشراً، وهو: مَن لم يشتهر بها \_ أي: الكُنية \_ مع اشتهار اسمه كعثمان بن عَفَّان، وعمرو بن العاص، وخلقٍ وقال: «وأهمل الشيخ هذا القسم \_ يعني: ابن الصلاح \_ لوُضوحه؛ ولأنَّه من النوع الآتي بعده (٣)» يقصد هذا النوع.

## أمثلة لهذا النوع:

مِمّن يُكْنَى بـ: (أبي محمّد) من الصحابة:

ذكر العلماء جماعةً من الصَّحابة كنيتهم: «أبو محمد» منهم:

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٠٣.

 <sup>(</sup>۲) اختصار علوم الحديث: (۲/ ٦٨).

 <sup>(</sup>٣) المقنع في علوم الحديث: (٢/ ٥٨٠).

- ١ \_ طلحة.
- ٢ .. وعبد الرحمن بن عَوْف.
  - ٣ ـ والحسن بن عليُّ.
- ٤ ـ وثابت بن قَيْس بن الشَّمّاس.
- - وعبد الله بن زيد، صاحب «الأذان»(١) الأنصاريان.
  - ٦ ـ وكعب بن عُجْرَة .
  - ٧ ـ والأشعث بن قُيْس.
- ٨ ـ وعبد الله بن جعفر، والصواب أنَّ كنيته: أبو جعفر (٢).
  - ٩ ـ وعبد الله بن عمرو.
- ١٠ ـ وعبد الله بن بُحَيْنَة ـ اسم أمه ـ ولذلك تكتب الألف، وجماعات غيرهم.
  - وممن يكني بـ: (أبي عبد الله) من الصحابة:
    - ١ ـ الزُّبير بن العَوَّام.
    - ٢ ـ والحسين بن عليّ بن أبي طالب.
      - ٣ ـ وسيلمان الفارسي.
      - ٤ ـ وعامر بن ربيعة العَدَوي.
        - ٥ ـ وكعب بن مالك.
        - ٣ ـ وجابر بن عبد الله.
        - ٧ ـ وحُذَيْفَة بن اليَمَان.

<sup>(</sup>١) يعنى صاحب رؤيا حديث الأذان.

<sup>(</sup>٢) انظر: «التقييد والإيضاح» ص: ٣٧٥.

٨ ـ وعمرو بن العاص، وغيرهم.

وممن يُكنى بـ: (أبي عبد الرحمن) من الصَّحابة:

١ ـ عبد الله بن مسعود.

٢ ـ ومعاذ بن جبل.

٣ ـ وزيد بن الخَطَّاب أخو عمر.

٤ ـ وعبد الله بن عمر .

ومعاوية بن أبي سفيان وغيرهم.

يقول ابن الصَّلاح: «وفي بعضهم ـ أي: المذكورين في هذا النوع ـ خلافٌ».

الكتب في هذا النَّوع:

قَلَّ من أَفْرَدَ هذا النَّوْعَ بالتصنيف لكن قال ابنُ الصَّلاح: «وبَلَغَنا أَنَّ ابن حِبّان صَنَّف فيه كتاباً»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث» ص: ٣٠٣، و «المقنع في علوم الحديث»: (٢/ ٥٨١).

رَفْخُ حِب (لرَّحِمْ لِلهِ الْهِجَنِّ يُّ (سِكْتَهُ الْهِزُرُ (لِهِزُو وَكُرِي (www.moswarat.com



# ٥ ـ معرفة مَنْ ذُكِرَ بأسْمَاءِ مُخْتَلِفَةِ أَوْ نُعُوتِ مُتَعدِّدَةٍ

## تعريفه:

هو راوٍ وُصِفَ بأسماء، أو ألقابٍ، أو كُنى مختلفة من قِبَلِ شخصٍ واحدٍ، أو من جماعة (١).

### فوائده:

ومن فوائده: الأمنُ مِنْ جعل الواحد اثنين، والتحرُّزُ من توثيق الضعيف، وتضعيفِ الثقة، وفيه إظهارُ تدليس المدلِّسين، فإنَّ أكثر ذلك إنما نشأ من تدليسهم، يُغرِبون به على الناس، فيذكرون الرجلَ باسم ليس هو مشهوراً به، أو يكنونه ليُبُهِموه على من لا يُعْرَف (٢).

#### مثاله:

١ - محمد بن السَّائب الكَلْبي (صاحبُ التفسير) هو أبو النَّضْر الذي روى عنه محمدُ بن إسحاق بن يَسَار (صاحب المغازي) حديث تَمِيْم الدَّاري، وعَدِيِّ بن بَدَّاء في قِصَّتهما التي نزل فيها قولُه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ . . . ﴾ [المائدة: ١٠٦] في الوصية في السَّفر(٣). وهو (حمَّادُ بن السَّائب) الذي روىٰ عنه أبو أسامة

<sup>(</sup>١) انظر: «المحدِّث الفاصل»: ص: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في تفسير سورة المائدة برقم: (٣٠٥٩). وأصل الحديث من غير طريقي محمد بن السَّائب عند البخاري في آخر كتاب: الوصايا برقم: (٢٦٢١).

حديثَ: «ذَكاة كلِّ مَسْكِ دباغُه»(١).

وقد وَهِمَ فيه حمزةُ بن محمد، ووَثَقه؛ حيث لم يعرف: أنه الكَلْبِيُّ المتروكُ. وهو: (أبو سعيد) الذي يروي عنه عطيةُ العَوْفي التفسيرَ، يدلِّس به مُوهِماً: أنه أبو سعيد الخُدْري، وهو أبو هشام الذي روى عنه القاسمُ بن الوليد الهَمْداني.

٢ ـ ما وَقَعَ مِن جماعة مِن الرُّواةِ مِن تسمِيَةِ: (مُحمَّد بن سَعيد الشَّامي) المعروف
 بـ: (المصلوب) ـ وهو كَذَّابٌ زِنْديقٌ ـ، بأسماء كثيرةٍ مُختلِفَةٍ تعميةً لأمرِهِ.

قال أبو طالب عبدُ الله بن أحمد بن سَوادَةَ: «قَلَبَ أهلُ الشَّام اسمَ محمَّدِ بن سعيدِ الزِّنْديقِ علىٰ مئةِ اسم، وكذا، وكذا اسماً، قد جمعتُها في كتابٍ، وهو الَّذي أفسَدَ كثيراً من حديثهم»(٢).

ومِن أسمائه: مُحمَّد بن سعيد بن حَسَّان، ومحمَّد بن سعيد الأسَدي، ومحمَّد بن حَسَّان، ومحمَّد بن أبي وَيْس، ومحمَّد بن أبي زكريًا، ومحمَّد بن عبد الرَّحمٰن، وأبو عبد الرَّحمٰن، وأبو عبد الرَّحمٰن الشَّاميُّ، وأبو قيس الدِّمشقيُّ، ومحمَّدُ الطَّبريُّ.

٣ ـ ومثاله أيضاً: قال ابن الصَّلاح: «سالمٌ الراوي عن أبي هُريرة، وأبي سعيد الخُدْرِيّ، وعائشة رضي اللهُ عنهم، هو سالمٌ أبو عبد الله المديني، وهو سالمٌ مولئ مالكُ بن أَوْسِ بن الحَدَثَان النَّصْرِي، وهو سالم مولئ شَدَّاد بن الهاد النَّصْري، وهو في بعض الرِّوايات مُسَمَّى بـ: (سالم مولئ النَّصْرِيِّين)، وفي بعضها: بـ: (سالم مولئ النَّصْرِيِّين)، وفي بعضها: (أبو عبد الله مولئ شَدَّاد بن الهاد)، وهو في بعضها بـ: (سالم سَبَلان)، وفي بعضها: (أبو عبد الله مولئ شَدَّاد بن الهاد). وفي بعضها: (سالمٌ مولئ دَوْسٍ). ذَكَرَ الله كُلَّهُ عبدُ الغني بن سعيد.

قلتُ: والخطيب الحافظ يروي في كتبه عن أبي القاسم الأزهري، وعن عُبَيد الله بن أبي الفتح الفارسي، وعند عبيد الله بن أحمد بن عثمان الصَّيْرَفي، والجميعُ شخصٌ واحدٌ من مشايخه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في «المستدرك» في كتاب الأطعمة، وأقرَّه الذهبي: (٤/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «الموضّع لأوهام الجمع والتفريق»: (٢/ ٣٤٩).

وكذلكَ يروي عن الحسن بن محمد الخَلاَّل، وعن الحسن بن أبي طالب، وعن أبي محمد الخلاَّل، والجميعُ عبارةٌ عن واحدٍ.

ويروي أيضاً عن أبي القاسم التَّنُوخي، وعن عليِّ بن المُحَسِّن، وعن القاضي أبي القاسم عليِّ بن المُحَسِّن التَّنُوْخِي، وعن عليِّ بن أبي علي المُعَدَّل. والجميعُ شخصٌ واحدٌ. وله من ذلكَ الكثير، واللهُ أعلم»(١).

## أشهر المصنَّفات فيه:

١ - إيضاح الإشكال: للحافظ أبي محمّد عبد الغني بن سعيد الأزدي (المتوفئ سنة ٤٠٩ هـ).

٢ ـ موضّح أوهام الجمع والتفريق: للحافظ أبي بكرأحمد بن علي بن ثابت،
 المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

تناول فيه بالتفصيل كلَّ راوٍ من هاذا النَّوع، وما وَقَع فيه من الأوهام بسبب ذلك، وذَكَر فيه أربعة وسبعين فصلاً، غالبُها في التفريق (٢)، وهو موضوعُ الكتاب، وبعضُها في الجمع (٣) وهو من موضوع فنِّ «المتفق والمفترق»، يسوق في كل فصلِ عبارة التاريخ، ثم يذكر رأيه، ويَسْتَذِكُ عليه بكلام بعضِ الأثمة، وبسياق الأسانيد؛ التي تشهد لقوله مع أحاديث، والاختلاف فيها، ويستطرد لفوائد أخر.

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٢٤ \_ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) هو عَدُّ الواحد اثنين، فأكثر.

<sup>(</sup>٣) هو عَدُّ الاثنين، فأكثر واحداً.

رَفَّحُ حَبِي (الرَّحِيُّ الْخِثَّنِيَّ رُسِلَتِي (النِّرُ (الفِروف www.moswarat.com



# ٦ \_ معرفة الألقاب

# تعريف «الألقاب» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (الألقاب): جمعُ «لَقَبِ»، معناه: النَّبُرُ<sup>(١)</sup>.

والمُرَادُ بـ: «اللَّقَبِ»: ما يُطلَق على الإنسانِ، ممَّا يُشْعِر بمَدْح، أو ذَّمٍّ.

واصطلاحاً: قال الحافظ العِرَاقِيُّ: «هي أَوْصَافٌ تَدُلُّ على رِفْعَةٍ، أَوْ ضَعَةٍ، تُطْلَق على الراوي للتعريف به، لا على سبيل الاسمية العلمية (٢).

# مثالُ ما دَلُّ على رِفْعَةٍ أو مَدْحٍ:

١ - «الصَّدِّيق»: هو أبو بكر، رضى الله عنه.

۲ ـ «الفاروق»: هو عمر بن الخطّاب، رضى الله عنه.

٣ - «ذو النُّوْرَيْن»: هو عثمان بن عَفَّان، رضي الله عنه. (لُقِّب بذلك لتزوُّجه بنتي الله عنه. (لُقِّب بذلك لتزوُّجه بنتي الله عَنهما).

- ٤ ـ «أبو تُرَاب»: هو عليُّ بن أبي طالب، رضى الله عنه.
- «زَنْنُ العَابِدِيْنِ»: هو علي بن الحسين، رضى الله عنهما.
- ٦ «ذو اليَدَيْن»: هو عمير بن عبد عمرو السَّلَمي، وقبل: خرباق، الصحابيُ المعروف؛ الذي نبَه النبئ ﷺ على سَهْو وقع في الصلاة.

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٣/ ١٩٥).

ومثال ما دَلُّ علىٰ ضَعَةٍ أو ذُمٌّ:

۱ \_ «أَنْف النَّاقَة »(۱).

## أهمية معرفة الألقاب:

هلذا نوعٌ هامٌ؛ فإنَّ في رُواة الحديث جماعةً لا يُعْرَفُونَ إلَّا بألقابهم، ومن لا يَعْرِفها يُوْشِكُ أَن يَظُنَّها أَسَامي، وأَن يَجْعَلَ مَن ذُكِرَ باسمه في موضعٍ، وبلَقَبِه في موضعٍ آخر شَخْصَيْن، كما اتَّفق لكثير ممَّن ألَف (٢).

منهم: (ابن المَدِيني)، فرَّقوا بين (عبد الله بن أبي صَالح) وبين (عباد بن أبي صالح)، وإنَّما «عباد» لقبٌ لـ: «عبد الله» لا أخٌ له باتِّفاق الأئمَّة (٣).

#### فائدتها:

وفائدة معرفة الألقاب أمْرَان، وهما:

١ عَدَمُ ظَنِّ الألقاب أَسَامِي - كما ذكرناه آنفاً - واعتبار الشخص الذي يُذْكُرُ تارةً
 باسمه، وتارةً بلقبه شَخْصَيْن، وهو شخصٌ واحدٌ.

عدثة السَّبَ الذي مِن أجله لُقِّبَ هـنذا الراوي بذاك اللَّقب، فيعُرَف عندثذ المراد الحقيقيُّ عن اللقب الذي يُخالف في كثير من الأحيان معناه الظاهر.

# أقسامُ الألقاب:

الألقاب لها قسمان، وهما:

١ - لا يَجُوْزُ التعريفُ به: وهو ما يَكْرَهُه المُلَقَّبُ به.

<sup>(</sup>۱) هو لقبُ جعفر بن قُرَيْع بن عَوْف، من تميم، من عَدْنان، جَدُّ جاهليٌّ، وبهذا اللقب عُرِف بنوه، كانوا يكرهون هذا اللقبَ.

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٣٨، و «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تدريب الراوي»: (٤٥٨/٢).

٣ ـ يَجُوزُ التعريفُ به: وهو ما لا يَكْرَهُه المُلَقَّبُ به.

والمحدِّثون إنْ ذكروا الأول فإنما يذكرون للفصل، والتمييز كي يُعْرَف، لا أنه يقع منهم تنقيصاً، أو ذمَّا.

ويُستأنَس لهذا النوع: بأنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قد لَقَّبَ جماعةً من أصحابه - رضي اللهُ عَنهم - منهم: أبو بكر ب: (الصَّدِّيق)، وعُمَر ب: (الفاروق)، وعثمان ب: (ذي النُّورين)، وعليٌّ ب: (أبي تُرَابِ)، وخالدٌ ب: (سيف الله)، وأبو عبيدة ب: (أمين الأمة)، وحمزةُ ب: (أسد الله)، وجعفر بـ: (ذي الجَنَاحَينِ)، وسَمَّى قبيلتي الأوس، والخزرج بـ: (الأنصار)...

وأشرف من اشتهر باللَّقب الجليل من الأنبياء: إبراهيم عليه الصَّلاة والسلام بـ: «الخليل»، وموسىٰ عليه الصَّلاة والسلام بـ: «الكليم»، وعيسى عليه الصَّلاة والسلام بـ: «المسيح».

هذا ومن الألقاب ما يُعرَف سبب التلقيب به، ومنها ما لا يُعرَف سبب التلقيب به.

## ألقاب المحدِّثين:

أُسُوق فيما يلى أمثلة لطيفة من ألقاب المحدِّثين:

رَجُلان جليلان لَزِمَهما لَقَبان قبيحان:

١ - معاويةُ بن عبد الكريم: ضلَّ في طريق مكَّة؛ فلُقِّبَ بد: «الضَّالِّ».

٢ ـ وعبد الله بن محمد: كان ضعيفاً في جسمه، لا في حديثه: لذا لُقِّبَ بـ: «الضَّعيف»(١).

٣ ـ أبو النعمان محمد بن الفَضْل السَّدُوسي: كان عبداً صالحاً بعيداً من العَرَامة فلُقَّبَ بـ: «العارِم»، والعارِم: الشَّرِير المُفْسِد.

٤ \_ غُنْدَرٌ معناه: المُشَغَّب، لُقِّب به أربعةٌ، ومنهم: محمَّدُ بن جعفر البَصْري

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٣٩.

الرَّاوي عن شُعْبَةَ، وسَبَبُ تلقيبهِ بهذا اللَّقَب: أَنَّ ابن جُرَيْج قَدِمَ البَصْرَةَ، فحدَّتُهم بحديثِ عن الحسن البَصْري، فأنكروهُ عليه، وشَغَّبوه، وأكثر محمدُ بن جعفر هذا من الشَّغب عليه، فقال له: اسْكُتْ يا غُنْدَر! ثم كان بعده غنادرةٌ كُلُّ منهم يُلَقَّب بغُنْدَر، ومنهم:

- \_ محمَّد بن جعفر الرَّازي، رَوَى عن أبي حاتم الرَّازي.
- ومحمَّد بن جعفر البغدادي الحافظ الجوَّال، شيخ الحافظ أبي نُعَيْم الأصبهاني، وغيره.
  - ـ ومحمَّد بن جعفر بن دُرَّان البغدادي، روى عن أبي خليفة الجُمَحي، ولغيرهم.
- (غُنْجارٌ): لَقَبٌ لعيسى بن موسى التَّميمي أبي أحمد البخاري، وذلك لحُمْرَة وَجْنَتَيه. روى عن مالكِ، والثَّوري، وغيرهما.

(وغُنْجارٌ) آخر متأخُرٌ، وهو: أبو عبد الله محمد بن أحمد البخاري الحافظ، صاحب «تاريخ بُخَارِيْ»، (المتوفِّى سنة ٤١٢ هـ).

- ٦ (صاعقة): لُقِّب به محمَّدُ بن عبد الرحيم شيخُ البخاري لقُوَّة حفظِه، وحسن مُذاكرته.
  - ٧ \_ (شَبَاب): هو خليفة بن خَيَّاط العُصْفُريُّ المؤرِّخ.
  - ٨ ـ (زُنَيْج): محمَّد بن عمرو الأصبهاني الرَّازي، شيخُ مُسْلم.
    - ٩ \_ (رُسْتَهُ)(١): عبد الرحمٰن بن عُمَر.
    - ١٠ (سُنَيْد): هو الحسين بن داود المِصْيصِي المُفَسِّر.

١١ \_ (بُنْدَار): محمد بن بَشَّار، شيخ الجماعة؛ لأنه كان بُنْدَارَ الحديث؛ أي: مكثراً منه، ومعنى البُنْدَار: المُكْثِرُ من الشيء، يشتريه، ثم يبيعه. قال السَّمْعاني. وفي القاموس: بندار الحديث حافظه، وهو بضمِّ الباء.

<sup>(</sup>١) معناه: النبات من القمح، وغيره في ابتدائه.

١٢ - (قَيْصَر): لَقَبُ أبي النَّضْر هاشم بن القاسم، شيخ الإمام أحمد بن حنبل.

۱۳ ـ (الأَخْفَش): لَقَبُ لجماعة، منهم: أحمد بن عمران البَصْري النَّحْوي، روىٰ عن زيد بن الحُبَاب، وله «غريب الموطأ».

وفي النَّحْوِيِّين أخافشُ ثلاثة مشهورون.

أكبرهم: (أبو الخطَّاب عبد الحميد بن عبد المجيد) وهو الذي ذكره سِيْبَوَيْه في كتابه المشهور.

والثاني: (أبو الحسن سعيد بن مَسْعَدة) راوي كتاب سيبويه عنه.

والثالث: (أبو الحسن علي بن سليمان) تلميذ أبي العباس أحمد بن يحيى ثعلب، وأبى العبّاس محمد بن يزيد المُبَرّد.

١٤ - (مُرَبِّع): لَقَبُّ لمحمَّد بن إبراهيم الحافظ البغدادي.

۱۰ ـ (جَزَرَة)(۱): صالح بن محمد الحافظ البغدادي. لُقَّبَ بذلك؛ لأنه سمع ما رُويَ عن (عبد الله بن بُسْرٍ) أنه كان يرقي بخَرَزَةِ (بالخاء المعجمة والرَّاء والزاي) فصَحَّفها وقال: «جزرة» بالجيم والزاي والراء، فذهبت عليه لقباً له، وكان ظريفاً، له نوادر تحكى.

١٦ - (كِيْلُجَة): لقبُ لمحمد بن صالح البغدادي.

١٧ \_ (مَا غَمَّهُ) (٢): هو: لقبٌ لعَلَان بن عبد الصَّمَد، وهو علي بن الحسن بن عبد الصَّمَد البغدادي الحافظُ، ويُجمَع فيه بين اللَّقَبَين، فيقال له: «عَلَانُ مَا غَمَّهُ».

١٨ - (عُبَيْدٌ العِجْلُ): لَقَبُ أبي عبد الله الحسين بن محمد بن حاتم البغدادي الحافظ.

وهؤلاء البغداديون الحفَّاظ الخمسةُ كلُّهم من تلامذة يحيى بن مَعِين، وهو الذي لَقَّبَهم بذلك.

<sup>(</sup>١) بفتح الزَّاي، وكسرها معاً.

<sup>(</sup>٢) بلفظ النفي لفعل الغَمّ.

١٩ ـ (سَجَّادة): لقبُ الحسن بن حَمَّاد، مِن أصحاب وَكِيْع، والحسين بن أحمد، شيخ ابن عَدِيِّ .

٢٠ مُشْكُدانة: لقب عبد الله بن عمر بن محمد بن أبان، ومعناه بالفارسية: حَبَّةُ المسك.
 المِسْكِ، أو: وعَاءُ المسك.

٢١ - مُطَيَّن: لقبُ أبي جعفر الحَضْرَمِي، لقَّبه بذلك أبو نُعيم الفَضْلُ بن دُكَيْن.

٢٢ ـ (عَبْدَان): لَقَبُ جماعةٍ، فمنهم: عبد الله بن عثمان المَرْوَزِي، شيخُ البخاري.

فهؤلاء ممَّن ذكره ابنُ الصَّلاح في مقدِّمته، واستقصاء ذلك يطول جدّاً. والله أعلم (١١).

إِنَّ بعضَ الألقابِ أصبحتْ لِمَنْ عُرِفَ، وشاعَ ذِكْرُه بها بمنزِلةِ الاسم العَلَم، لا تُذْكَرُ على سبيلِ الانتقاص، فلا نَتصوَّرُ مُحدِّثاً يأتي على ذِكْرِ (الأعْمَشِ) في إسنادِ وهو يَقْصِدُ شَيْنَهُ بصفةِ العَمَشِ، إنَّما هو في استعماله بمنزلة قوله: (سُليمان بن مِهْران)، بل ربَّما اقْتَرَنَ عندَه فِي اللَّعْمَشِ) الإمامَ الثُّقةَ فِي رحمه اللهُ، فهو يَستحضِرُ (الأَعْمَشَ) الإمامَ الثُّقةَ الحافظَ المُتْقِنَ القارئ الصَّالحَ.

وأنْتَ ترىٰ في الأسماءِ ما لو رَجَعْتَ إلىٰ أصله، ومعناهُ، وأصلِ اشتقاقه؛ لوجدتَه يَرْجِعُ إلىٰ معنى غير محمودٍ، لكن حيثُ عُرِفَ به المُسَمَّى به، وصارَ عَلَماً عليه؛ فقد أُهْمِلَ اعتبارُ أَصْلِه، فلا فَرْقَ في اعتبارِ هـنذا المعنىٰ في الألقاب أيضاً لنفس العِلَّةِ (٢).

قال عَبْدَةُ بنُ سُليمان المَرْوَزِيُّ: سمعتُ ابنَ المُبَارَك؛ وسُئل عن (فلان القَصير) و(فلان الأعرَج) و(فلان الأصْفَر) و(حُميد الطَّويل)؟ قال: «إذا أرادَ صِفَتَه، ولم يُرِدْ عَيْبَه؛ فلا بَأْسَ»(٣).

وقال أبو بَكْرِ الأثْرَمُ: سمعتُ أحمدَ ـ يعنى: ابنَ حنبل ـ سُئل عن الرجل يُعرَّف بلَقَبه؟

<sup>(</sup>۱) انظر «علوم الحديث»: ص: ٣٣٨ \_ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) تحرير علوم الحديث: (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الراوي: (٢/ ١٦٥).

قال: «إذا لم يُعْرَفْ إلا به؛ جازَ»، ثُمَّ قال: «الأعْمَشُ إِنَّما يَعْرِفُه النَّاسُ بهذا»(١).

يأتي اللَّقب أحياناً بصيغة الكنية، وهو لَقَبٌ، مثلُ: (أبي الزِّنادِ) لَقَبُ عبد الله بن محمَّد . فَكُوان، وكنيته: (أبو عبد الله بن محمَّد عبد الله بن محمَّد ابن جعفر بن حيَّان الأصبهانيِّ.

ومجيءُ الرَّاوي في الأسانيدِ بلقبه كثيرٌ شائعٌ، ويأتي في الغالِب مُهْمَلاً مِن علامةٍ زائدةِ، فترى قولَ المحدِّث:

(عن الأعْرَج) يعني: عبدَ الرَّحمٰن بن هُرْمُزِ.

و: (عن الأَعْمَشِ) يعني: سليمانَ بن مِهْرَان.

و: (حدَّثنا بُنْدارٌ) يعني: محمَّدَ بن بَشَّارٍ.

والتَّيقُظُ لذلك من مُهِمَّاتِ علمِ الرِّجالِ، والغَلَطُ فيه يَقَعُ كثيراً، فربَّما تبادَرَ إلى ذِهْنك: أنَّه اسمٌ فتَذْهبُ تبحثُ عنه في الأسماء فلا تراهُ فيها، فتَحْسَبُ: أنَّه غير موجودٍ.

فلو جئتَ إلى قولِ ابنِ أبي فُدَيْكِ: حَدَّثني حَمَّادُ بنُ أبي حُمَيْدِ الزُّرَقيُّ، عن عَوْنِ بنِ عبدِ الله، في حديثِ خرَّجَه ابنُ ماجَهْ في «سُننه» (٢٠)، فإنَّك لا يَتَبَادَرُ إلىٰ ذِهْنِك: أنَّ (حمَّاداً) لَقَبُّ، لمجيء مثله في الأسماءِ عادةً، وستذهب للبحث عنه فيها.

نعم؛ لو بدأت بد: «تهذيب الكمال» للمِزِّيّ، أو بعض فروعه، وعُدْتَ إلىٰ مَن اسمُه: (حمَّاد) وجدتَ الإحالة على اسمه الحقيقيِّ، وذلك لِمَا لَقِيَ رِجالُ الأَثمَّةِ السِّتَّةِ من العناية، لكن هَبْ أَنَّكَ عُدْتَ إلى «التاريخ الكبير» للبُخاري، أو «الجرح والتَّعديل» لابن أبي حاتم، فإنَّك سوف لن تَجِدَ له ذِكْراً فيمن اسمُه (حمَّاد)، وإن كان الرَّجُلُ ليس مِن شرطِ «تهذيب الكمال» فليسَ لك حيلةٌ للكشف عن حقيقته في الأسماء، وحينئذِ فلا تَعْجَل بالنَّفي، فجائزٌ أن يكونَ لَقَباً.

<sup>(</sup>١) نزهة الألباب: (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) في كتاب: الزهد، باب: الحزن والبكاء، برقم: (١٩٧).

ومِن أَشَدٌ مَا يَقَعُ التَّغريرُ به مِن أَلقابِ الرُّواةِ مجيءُ الرَّاوي بلَقَبِه منسوباً إلى أبيهِ، كهاذا المثال، وكقولِ المُحدِّث: «حَدَّثنا وَهْبَانُ بن بَقِيَّةَ»، أو «عارِمُ بن الفَضْلِ»، أو «عَبْدَانُ ابنُ عثمان»، فهؤلاءِ مذكورون بالألقاب لا بالأسماء، فـ:

(وَهْبَانَ): وَهْبٌ.

و(عارمٌ): محمَّد.

و(عَبْدان): عبد الله<sup>(۱)</sup>.

### كُتب الألقاب:

١ من عُرِفَ بِلَقَبِه: لابن المَديني أبي الحسن على بن عبد الله بن جعفر السعدي البصري (المتوفئ سنة ٢٣٤ هـ)(٢).

٢ ـ فتح الباب في الكنى والألقاب: لأبي عبد الله ابن مَنْدَه محمد بن إسحاق ابن
 محمد الأصبهاني (المتوفئ سنة ٣٩٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ مجمع الآداب في معجم الأسماء والألقاب: لابن الفرضي أبي الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف القُرطبي (المتوفئ سنة ٤٠٣ هـ).

ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢٠).

وقد اختصره ابن الفُوَطِي (المتوفىٰ سنة : ٧٢٣ هـ) ويأتي .

٤ ـ الكنئ والألقاب: للحاكم أبي عبد الله محمد بن عبد الله النّيسابوري (المتوفئ سنة ٤٠٥ هـ) صاحب «المستدرك» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تحرير علوم الحديث»: (۱/ ۸۲ ـ ۸۳).

<sup>(</sup>٢) ذكره الحافظ الذهبي في اسير أعلام النبلاء ٤: (١١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٢/ ٣٤٨).

الألقاب والكُنى: لأبي بكر أحمد بن عبد الرَّحمان بن أحمد الشيرازي الفارسي
 (المتوفي سنة ٤١١ هـ).

اختصره أبو الفضل ابن طاهر القَيْسَراني (المتوفى سنة ٥٠٧ هـ) والضياء المَقْدِسي (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ) ويأتيان.

٦ منتهئ الكمال في معرفة ألقاب الرجال: لأبي الفضل على بن الحسين بن أحمد الفلكى الهَمْداني (المتوفئ سنة ٤٢٧ هـ)(١).

٧ ـ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف و المختلف من الأسماء والكُنئ والألقاب: لابن ماكولا الأمير أبي نصر علي بن هبة الله بن علي البغدادي (المتوفئ سنة ٤٧٥ هـ).

وهو مطبوعٌ .

٨ ـ الكنى والألقاب: لأبي علي، الحسين بن محمد بن أحمد الغسّاني الجيّاني
 (المتوفئ سنة ٤٩٨ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٠٢).

وهو مخطوطٌ.

٩ مختصر كتاب الألقاب والكُنئ لأبي بكر الشيرازي: (المتوفئ سنة ٤١١ هـ) أو:
 (معرفة الألقاب): لأبي الفضل، محمد بن طاهر بن علي القَيْسَراني المقدسي (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٠٢).

۱۰ ـ كشف النّقاب عن الأسماء والألقاب: لأبي الفرج، عبد الرحمٰن بن علي البغدادي، المعروف بـ: «ابن الجوزي» (المتوفئ سنة ۹۷ هـ)(۲).

 <sup>(</sup>١) انظر "تاريخ الأدب العربي" لبروكلمان: (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>۲) انظر «الفهرس الشامل» الحديث: (۱/ ٦٣).

11 ـ تكملة الإكمال لابن ماكولا: لابن نُقْطَة محب الدين أبي بكر البغدادي (المتوفى سنة ٦٢٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

17 ـ اختصار كتاب الألقاب للشّيرازي: للضياء المَقْدِسي أبي عبدالله محمد بن عبد الواحد بن أحمد بن عبد الرحمٰن السّعْدي الصالحي الدّمشقي (المتوفي سنة ٦٤٣ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢١).

وهو مخطوطٌ.

١٣ ـ تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب لابن الفرضي: تلخيص ابن الفُوطِي، كمال الدين أبو الفضل، عبد الرَّزَّاق بن أحمد (المتوفئ سنة ٧٢٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

15 \_ نزهة الألباب في الألقاب: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني المصري (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

هو مؤلَّفٌ بديعٌ، ومِن أحسن ما أُلِّف في الموضوع، جَمَع فيه الحافظُ خُلاصةَ مَن سبقه، وزاد فيه. قال الكتَّاني: «جمع فيه مع التلخيص ما لغيره، وزيادة، وزاد عليه تلميذُه السَّخاوي زوائد كثيرةً، ضَمَّها إليه فِي تصنيف مستقلّ »(١).

وهو مطبوعٌ.

١٥ ـ الألقاب (في رواة الحديث ومراتبهم وطبقاتهم): لابن حجر أيضاً. وهو مخطوطٌ.

17 ـ عمدة الأصحاب في معرفة الألقاب: للحافظ شمس الدين محمد بن عبد الرحمان السَّخَاوي المصري (المتوفئ سنة ٩٠٢ هـ).

قال الكتَّاني بعد الكلام عن كتاب ابن حجر العسقلاني: «وزاد عليه تلميذُه السَّخاوي

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص ١٢١.

زوائد كثيرة، ضَمَّها إليه في تصنيف مستقل  $^{(1)}$ . ذكره الشيخ عبد الحي الكتاني في «فهرس الفهارس» (٢/ ٩٩١).

١٧ - كشف النّقاب عن الألقاب: للحافظ جلال الدين، أبي الفضل،
 عبد الرحمان بن أبي بكر السُّيوطي المصري (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٢١).

١٨ ـ رسالة في معرفة حمَّلَة الكُّني والأسماء والألقاب: للشُّيوطي أيضاً.

وهو مطبوعٌ.

١٩ ـ المغني في ضبط أسماء الرجال ومعرفة الرُّواة وألقابِهم وأنسابهم: للشيخ محمد طاهر بن علي الفَتَني الهندي (المتوفئ سنة ٩٨٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

۲۰ ـ فتح الوهّاب فيمن اشتهر من المحدِّثين بالألقاب: للشيخ حمّاد بن محمد الأنصارى (المتوفى سنة ١٤١٧ هـ).

وهو مطبوعٌ .

كذلك يمكن البحثُ عن الألقاب في الكتب التالية:

١ - تهذيب الكمال: للحافظ جمال الدين أبي الحجّاج يوسف بن الزّكي المِزّي (المتوفئ سنة ٧٤٧هـ)، وفروعه في فصل خاص في أواخرها.

٢ - كُتب (المُشْتبه) في أفرادٍ من تلك الألفاب ليست كَثيرة.

٣ - في بعض معاجم اللَّغةِ، كه: «القاموس المحيط» للفيروزآبادي، وغيرِه ضِمْنَ الموادِّ اللَّغويَّةِ بالتَّجريد من الحروف اللَّغويَّةِ بالتَّجريد من الحروف الزَّائدة في الكلمة.

| ائا | ال |      |                   |      |      |      |  |
|-----|----|------|-------------------|------|------|------|--|
|     |    |      |                   |      |      |      |  |
|     |    | <br> | <br><del></del> . | <br> | <br> | <br> |  |
|     |    |      |                   |      |      |      |  |

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢١.

رَفَّحُ معبر ((رَجَحِ) (الْبَخِرَّي (سِکتر) (افتِرُ) (الفِزوف مِسِ www.moswarat.com



# ٧ ـ معرفة الأنساب

## تعريفها:

لغةً: الأنساب: واحدها: «النَّسَب» وهو: القَرَابة.

و(الأنْسَابُ) تكون إلى القَبيلةِ، أو الجَدِّ، أو البلدِ، أو الصَّنْعَةِ، أو غيرِ ذلك، وهي واقعةٌ في الرُّواةِ على الوجوهِ المختلفةِ.

# أهمية معرفة الأنساب:

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً ﴾ [الحجرات: ١٣].

ومعرفة الأنساب أمرٌ مُهِمٌّ لِمَا يترتَّب عليه من صِلاَتِ للأرحام، ومعرفةِ ما يَجِلُّ، ويَخِلُّ، ويَخِلُّ، ويَخرُم من النساء عند الاقتران، وغير ذلك من حقوقٍ.

ولأهمية الأنساب فقد أوصى النبيُّ ﷺ بمعرفتها، ونسب مَنْ سألهُ النسبَ، وصَوَّب في هذا، وخَطَّأ، وقال ﷺ: «تعلَّموا مِنْ أَنْسَابِكم ما تَصِلُونَ به أَرْحَامَكُمْ؛ فإنَّ صِلَةَ الرَّحِمِ مَحَبَّةٌ في الأَهْلِ؛ مَثْرَاةٌ في المَالِ، مَنْسَأةٌ في الأَثْرِ»(١).

وقد بَرَع في معرفة النَّسب أبو بكر الصِّدِّيق رضي اللهُ عَنهُ، وشهد له الرسولُ ﷺ بذلك، ووصفوه بـ: «النَّسَّابة» مبالغة في علمه به.

وأَمَر ﷺ حَسَّانَ بن ثابتٍ \_ رضي اللهُ عَنه \_ أن يأتي أبا بكر ليستعين به على تعلُّم النسب

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب: البر والصلة، باب: ما جاء في تعليم النسب، برقم: (١٩٧٩).

قَائلًا له: «لا تَعْجَلْ، واثْتِ أَبا بكر الصِّدِّيق؛ فإنهُ أَعْلَمُ قُرُيْشٍ بأنسابها؛ حتى يلخص لك نسبي (١٠).

وأمر عُمَرَ ـ رضي اللهُ عَنه ـ بتعلُّمِه، بل إنَّ عمر قد رتَّبَ ديوانَ الجُند على أنساب «القبائل».

واعتنى العلماء بذكر نسب رسولِ الله رَبُّيَّةِ وقريشٍ لوُجودِ الخلافة فيهم.

ولو جُهِلَتِ الأنسابُ؛ لأمكن أن يدَّعيها الناسُ، ومن ثمَّ تضيع الحقوقُ.

ولأهميتها فإن من علماء الحديث من قد أفرد في مصنّفه باباً في تعلُّمِ النسب، كما فعل الإمامُ التّرمذي.

بل إنَّ كُتب المسانيد نَمَطٌّ جديدٌ من هذا عند بعض المؤلِّفين فيه.

وتعود عنايةُ العلماء والمحدِّثين بالأنساب إلى أهميتها في معرفة الرُّواة، وصلتها القوية بعلم الرجال؛ إذ هو علمٌ قائمٌ على التعريف بهم (٢).

هذا وقد تناولت كتبُ «علوم الحديث» النِّسَبَ تحت نوعين، هُما: «معرفة المنسوبين إلى غير آبائهم»(٣) و: «النَّسَبُ التي على خِلاف ظاهرها»(٤). وسيأتي تعريف كلِّ منهما في الصفحات القادمة.

## أمثلة الأنساب:

يجدر بي هنا أن أقدِّمَ بعضَ ا لأمثلة من الرُّواة المنسوبين إلى القبائل، وإلى غيرها.

١ - (الأَشْجَعِيُّ): هو عُبَيْدُ الله بنُ عُبَيْدِ الرحمٰنِ، ونسبته إلى القبيلة، يَرْوي عنه أبو النَّضْرِ هاشمُ بن القاسم وطبقتُه.

<sup>(</sup>١) أورده الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (١/ ١٦٩)، والسمعاني في «الأنساب» (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التأصيل الشرعي بقواعد المحدِّثين»: ص: ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر صفحة (٥٤٧).

<sup>(</sup>٤) انظر صفحة (٥٥١).

- ٢ ـ (المَسْعُوْدِيُّ): هو عبدُ الرَّحمٰنِ بنُ عبدِ اللهِ، ونسبته إلى الجَدِّ، يَرْوي عنه أبو نُعَيْم الفَضْلُ بن دُكَيْنِ، وطَبَقَتُه.
- ٣ \_ (الفِرْيَابي): هو محمَّدُ بن يوسف، ونسبته إلى البلد، مِن أصحاب سُفيان التَّوْرِيِّ.
- ٤ ــ (المُجْمِر): هو نُعَيْمُ بن عبدِ الله، ونسبته إلىٰ صَنْعَةِ، وهي تجميرُ المسجدِ، أي: تطييبه بالبَخُور، وهو من أصحاب أبي هُرَيْرة.

وما من راوِ إلاَّ وله نِسْبَةٌ، وليس يَعني الباحثَ في الرِّجالِ معرفةُ ذلك إلاَّ بمقدارِ ما يُفيد في التعريفِ بشخصية الرَّاوي.

كذلك المقصودُ هاهنا: مَن يأتي مِن الرُّواةِ في الأسانيدِ بنَسَبِه فقطْ، أو بنَسَبِه مع علامة لا تُساعِد في تمييزِه، أمَّا من يأتي اسْمُه مقروناً بنَسَبِه، وهو كثيرٌ في الرُّواةِ جِدَّاً، فهاذا ليس مَعْنِيًّا بهاذه الدَّلالةِ لإمكان الوُقوف عليه بطريق سَهْلَةٍ.

# الطريقُ إلى تمييزها:

أمًّا الطريق إلى تمييز ما سَبَق؛ فيكون بالنَّظَرِ والبحث في:

- ١ فَصْلِ خاصِّ في (الأنساب) في أواخر «تهذيب الكمال» للمِزِّي وفروعِه، وذلك إذا كان الرَّاوي مِن شَرْطِ «التَّهْذِيب».
- ٢ ـ كُتبِ مخصوصة مؤلّفة في (الأنساب) رُتّبتْ على حروف المُعْجَم، وليس فيها أفْضَلُ ولا أَجْمَعُ مِن كتاب «الأنساب» للحافظِ أبي سَعْدِ السَّمْعَاني (المتوفى سنة ٥٦٢ هـ).

لكنَّك قد لا تَقِفُ على بُغْيَتِك فيه، فإنَّه يذْكُرُ النِّسْبَةَ، ويَذْكُرُ أَمْثِلَةً مِمَّن يندرج تحتَها من الرُّواةِ، أو غيرهم، ولا يستقصى.

- ٣ ـ يقعُ في (الأنساب) الاشتباهُ كثيراً في الرَّسْم، والضَّبْط، فربَّما وَجَدْتَ بُغْيَتَكَ في كُتُب (المُشْتَبِه): تمييز الأسماء.
- ٤ \_ إِنْ وَقَعَت النَّسْبَةُ إلى بلدٍ، فارْجِعْ إلى اسم ذلك البلدِ في «مُعْجَم البُلْدان»

للعلاَّمةِ المؤرِّخ ياقُوْت الحَمَويِّ (المتوفِّي سنة ٦٢٦ هـ).

كُتُب أَنْسَاب المُحَدِّثين:

من الكتب المؤلَّفة فيه:

١ - الأنساب: لأبي محمد قاسم بن أضبغ بن محمد القُرطبي (المتوفئ سنة ٣٤٠ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١٥/ ٤٦٣).

٢ ـ أنساب الأشراف: لأبي بكر أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البَلاَذُرِيّ (المتوفئ سنة ٢٧٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ المتشابه: لأبي الوليد بن الفرضي عبد الله بن محمد بن يوسف القُرطبي (المتوفى سنة ٤٠٣ هـ).

ذكره الزركلي في «الأعلام»: (١٢١/٤).

٤ مشتبه النسبة: لأبي محمد عبد الغني بن سعيد بن علي الأزدي العامري (المتوفئ سنة ٤٠٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

الإكمال في رفع عارض الارتياب من المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب: للأمير ابن ماكولا سعد الملك أبي نصر، علي بن هِبَة الله بن علي البغدادي (المتوفئ سنة ٤٧٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

أكمله المؤلّفُ في كتابه: «تهذيب مُسْتَمِرٌ الأوهام» وأكمله ابن نقطة البغدادي (المتوفئ سنة ٦٧٣ هـ) في: سنة ٦٢٩ هـ) في: «إكمال الإكمال» ثم ذَيّل عليه ابن العمادية (المتوفئ سنة ٦٧٠ هـ) على كتاب ابن «ذيل مشتبه الأسماء والنسب» وذيّل ابن الصابوني (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ) على كتاب ابن

نقطة في كتابه: «تكملة إكمال الإكمال».

٦ \_ تهذيب مستمرّ الأوهام على ذوي المعرفة وأولي الأفهام: لابن ماكولا أيضاً.

كَمَّل به كتابَه «الإكمال»، وهو مطبوعٌ.

٧ ـ أنساب العرب: لأبي المُظفّر، محمد بن أحمد بن محمد الأبيْوردي المُعاوِي
 الأُمَوي الخراساني (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ).

نسبه له السمعاني في: «الأنساب»(١).

٨ ـ الأنساب المُتَفِقة في الخطِّ المتماثلة في النَّقط والضَّبط: لأبي الفضل، محمد بن طاهر بن علي المَقْدِسي، المعروف بـ: «ابن القَيْسَراني» (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ).

وهو مطبوعٌ.

قال الكتَّاني: «وذَيْلُهُ في جزءِ لطيفٍ لتلميذه أبي موسى المديني (المتوفى سنة ٥٨١ هـ)» (٢٠). ويأتي.

٩ ـ اقتباس الأنوار والتماس الأزهار في أنساب الصحابة ورُواة الآثار: لأبي محمد عبد الله بن علي بن عبد الله بن خلف الرُّشَاطي اللَّخْمي (المتوفئ سنة ٥٤٢ هـ).

قال حاجي خليفة: "وهو من الكتب القديمة في الأنساب"("). وقال الكتّاني: "أخذه الناسُ عنه، وأحْسَنَ فيه، وجَمَعَ، وما قَصَّر"(١٤). واختصره الإشبيلي بعنوان: "مختصر الإشبيلي" ويأتي. كما اختصره البِلْبِيسي، إسماعيل بن إبراهيم (المتوفئ سنة ٨٠٢هـ) وسمَّاه: القبس، ويأتي.

١٠ \_ الأنساب: لأبي سعد عبد الكريم بن محمد بن أبي المُظَفَّر منصور السَّمْعاني

<sup>(</sup>١) انظر: «سير أعلام النبلاء: (٩/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون: (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٤) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٦.

التَّمِيمي المَرْوَزي الشَّافعي (المتوفي سنة ٥٦٢ هـ).

قال الكتَّاني: «وهو كتابٌ عظيمٌ في هاذا الفنَّ، لم يُصَنَّف فيه مثله، في نحو ثمان مجلَّدات، لكنه قليلُ الوجود. واختصره عزُّ الدين ابن الأثير الجزري (المتوفئ سنة ١٣٠ هـ) وسَمَّاه: (اللباب) ثم لَخَصه السيوطيُّ وزاد عليه أشياء، وسمَّاه: (لُبُّ اللباب في تحرير الأنساب) ولخَّص أيضاً أنسابَ السمعاني القاضي قطب الدين الخَيْضري (المتوفئ سنة ٨٩٤ هـ) وسمَّاه: (الاكتساب في تلخيص كتب الأنساب)»(١).

وهو مطبوعٌ.

١١ \_ مختصر الإشبيلي (من كتاب اقتباس الأنوار والتماس الأزهار في أنساب الصحابة ورواة الآثار، للرُّشَاطي (المتوفئ سنة: ٣٤٥ هـ): لعبد الله بن عبد الرحمٰن الإشبيلي (المتوفى سنة ٥٨٠ هـ).

وهو مخطوطٌ (٢).

17 - الشرح المُكمَل في نسب الحسب المُهْمَل: لأبي موسى، محمد بن أبي بكر عمر بن أحمد المَدِيني الأصبهاني (المتوفي سنة ٥٨١ هـ).

وهو مخطوطٌ (٣).

١٣ ـ عُجالة المُبتدي وفضالة المُنتَهي في النسب: لأبي بكر محمد بن موسى الحازمي الهمذاني (المتوفئ سنة ٥٨٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٤ ـ الفيْصَل في مشتبه النسبة: للحازمي أيضاً.

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر «الفهرس الشامل»: الحديث: (٣/ ١٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر المرجع السابق: (٢/ ٢٠١٧).

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

١٥ ـ البيان والتبيين في أنساب المحدّثين: لأبي عبد الله محمد بن أحمد الزُّهري (المتوفئ سنة ٦١٧ هـ).

ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (١/ ٢٦٦٢).

١٦ - التبيين في أنساب القُرَشِيِّين: لابن قُدَامَة، موفَّق الدين، أبي محمد، عبد الله ابن أحمد بن قُدَامة المَقْدسي (المتوفئ سنة ٦٢٠ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٧ ـ الأنساب: لياقوت الحموي الرُّومي (المتوفي سنة ٦٢٦ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٢/ ٣٦٢).

۱۸ ـ مشتبه الأسماء والنسب، أو (إكمال الإكمال لابن ماكولا): لابن نُقْطَة، مُحِبّ الدين أبي بكر، محمد بن عبد الغني بن أبي بكر البغدادي (المتوفئ سنة ۲۲۹ هـ).

ذيّل به على كتاب «الإكمال» لابن ماكولا (المتوفى سنة ٤٧٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

وقد ذيّل عليه ابن العمادية (المتوفئ سنة ٦٧٣ هـ) في كتابه: «ذيل مشتبه الأسماء والنسب» كما ذَيّل على كتاب ابن نقطة: ابن الصّابوني (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ) في كتابه «تكملة إكمال الإكمال».

١٩ ـ اللّباب في تهذيب الأنساب: لابن الأثير، عِز الدين أبي الحسن، على بن محمد بن محمد الجَزري الشّيباني الموصلي (المتوفئ سنة ٦٣٠ هـ).

اختصر به كتاب «الأنساب» للسّمعاني (المتوفئ سنة ٥٦٢ هـ)، قال الكتّاني: «وزاد فيه أشياء أهملها، واستدرك على ما فاته، ونَبّه على أغلاط. ثم لَخَصه السيوطي، وسَمَّاه (لبُّ اللباب)».

<sup>(</sup>۱) انظر: «القهرس الشامل» الحديث: (٢/ ١٢٢٤).

وهو مطبوغٌ.

٢٠ ـ انتساب المحدِّثين أو (نسبة المحدِّثين إلى الآباء والبلدان): لابن النَّجَّار مُحِبِّ الدين أبي عبد الله محمد بن محمود بن الحسن البغدادي (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ).

ذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١٣٣/٢٣).

٢١ ـ ذيل مشتبه الأسماء والنسب (لابن نقطة) المُذَيَّل على كتاب ابن ماكولا البغدادي: لابن العِمَاديَّة وجيه الدين أبي المُظَفَّر منصور بن سليم بن منصور الهَمْداني الإسكندراني الشافعي (المتوفئ سنة ٦٧٣ هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(١)</sup>.

٢٢ \_ تكملة إكمال الإكمال: لابن الصَّابوني، جمال الدين محمد بن علي المحمودي (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ).

أكمل به كتاب: «إكمال الإكمال» لابن نقطة البغدادي (المتوفى سنة ٦٢٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢٣ \_ مشتبه النسبة: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي الدمشقي (المتوفئ سنة ٧٤٨هـ).

هو من أجمع ما صُنِّف في المشتبه من أسماء الرواة، وأنسابهم، رَتَّبه مؤلَّفه على حروف المعجم، وأحسن التفريق بين الرُّواة، وأزالَ كلَّ لبس قد يقع فيما تشابه بينهم. قال الكتَّاني: "وللذهبي مختصرٌ جداً جامعٌ في مشتبه الأسماء، والنسبة، لخَّصه من عبد الغني، وابن ماكولا، وابن نقطة، وأبي الوليد ابن الفرضي، ولكنه أجحف في الاختصار. واكتفى بضبط القلم، فصار بذلك كتابُه مُبايناً لموضوعه، لعدم الأمن من التصحيف فيه، وفاته من أصوله أشياء، واختصره الحافظ ابن حجر، فضبطه بالحروف على الطريقة المرضيّة، وزاد

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ الأدب العربي» لبروكلمان: (٢٣/٢٣).

ما يتعجّب من كثرته مع شِدّة تحريره واختصاره »(١).

وهو مطبوغٌ.

وقد ذيّل عليه تقي الدين السَّلاَمي (المتوفئ سنة ٧٧٤ هـ) في: "ذيل مشبه النسبة"، وعَلَّق عليه ابن ناصر الدين الدِّمشقي (المتوفئ سنة: ٨٤٢ هـ) في: "توضيح المشبه"، كما أفرد أوهامَه في مجلد لطيف سَمَّاه: "الإعلام بما وقع في مشبه الذهبي من الأوهام". كما حَرَّر "المشبة" للذهبي الحافظُ ابن حجر (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ) في: "تبصير المُنْتَبِه في. تحرير المشبه".

٢٤ ـ ذيل مشتبه النسبة: لتقي الدين أبي المعالي محمد بن رافع السلامي (المتوفئ سنة ٧٧٤ هـ).

وهو مطبوعٌ .

٢٥ ـ القبس: للقاضي مجد الدين إسماعيل بن إبراهيم بن محمد البِلْبِيسي الكناني المصري (المتوفئ سنة ٨٠٢ هـ).

اختصر به كتاب: «اقتباس الأنوار» للرُّشاطي (المتوفئ سنة ٤٢هـ).

ذكره الحافظ ابن حجر في: «المجمع المؤسس»: (١/ ٤٦٠).

٢٦ ـ تحفة ذوي الأرب في مشكل الأسماء والنسب: لابن خطيب الدَّهشة نور الدين أبى الثناء محمد بن أحمد (المتوفئ سنة ٨٣٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

۲۷ ـ توضيح المشتبه في أسماء الرجال: لابن ناصر الدين شمس الدين محمد بن أبى بكر عبد الله بن محمد الدمشتي (المتوفئ سنة ۸٤۲ هـ).

عَلَّق به على كتاب «المشتبه» للذهبي (المتوفى سنة ٧٤٨ هـ).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٨.

وهو مطبوعٌ.

سيأتي تعريفه في «المتشابه».

٢٨ ـ الإعلام بما وقع في مشتبه الذهبي من الأوهام: لابن ناصر الدين الدمشقي أيضاً.

وهو مطبوعٌ.

٢٩ ـ الإعجاب ببيان الأنساب: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني المصري (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

ذكره الشيخ عبد الحي الكتاني في «فهرس الفهارس».

٣٠ ـ تبصير المنتبه بتوضيح المشتبه: لابن حجر أيضاً.

اعتمد في تأليفه على كتاب «المشتبه» للذهبي (المتوفى سنة: ٧٤٨ هـ) فأحسن ضبطه بالحروف، وكان الذهبي قد ضبط الأسماء بالشكل، كما اجتنب ابن حجر الاختصار؛ الذي ورد في «المشتبه» حين تتعدّد الأسماء المشتبهة ليميّز كلّ واحد عن الآخر، كما استدرك ما فاته من الأسماء، وأشار إلى زياداته برمز خاصّ.

وهو مطبوعٌ.

٣١ ـ الاكتساب في تلخيص كتب الأنساب: للقاضي قطب الدين محمد بن محمد ابن عبد الله بن خيضر المصري الشافعي (المتوفئ سنة ٨٩٤ هـ).

قال الكتاني: «لخّص به أنسابَ السمعاني، وضمَّ إليها ما عند ابن الأثير، والرُّشَاطي، وغيرهما من الزيادات، وسَمَّاه: (الاكتساب في تلخيص كتب الأنساب)»(١).

وتُوجد نسخة منه في المكتبة المحمودية بالمدينة المنوَّرة (٢).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص ١١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تاريخ الأدب العربي»: ص: ٣٩٢.

٣٢ ـ لُبُّ اللباب في تحرير الأنساب: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر الشُيوطي المصري (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

قال الكتَّاني: «لَخَص فيه (اللبابَ) لابن الأثير الجزري (المتوفئ سنة ٦٣٠ هـ) وزاد عليه أشياء، وهو في مجلد لطيف»(١).

وهو مطبوعٌ.

وقد كتب عباس بن محمد المدني عليه: «مختصر فتح رب الأرباب بما أُهمِل في لب اللباب من واجب الأنساب». ويأتي.

٣٣ ـ الاكتساب بتلخيص كتاب الأنساب: للشيخ بن محمد بن شيخ حسن الجُفْري العسيني (المتوفئ سنة ١٢٢٢ هـ).

وهو مخطوطٌ<sup>(٢)</sup>.

٣٤ \_ فتح ربّ الأرباب بما أُهْمِلَ في لُبِّ اللّباب للسُّيوطي: لعباس بن محمد أمين ابن أحمد رضوان المدنى (المتوفئ سنة ١٣٤٦ هـ).

ذَيَّلَ به على: «لُبِّ اللُّباب» للسيوطي، وقد اختصره عباس بن محمد أمين المدني (المتوفى سنة ١٣٤٦ هـ) في كتابه الآتي:

٣٥ ـ مختصر فتح رب الأرباب بما أهمِل في لُبِّ اللباب من واجب الأنساب: لعبّاس
 ابن محمد أمين بن أحمد رضوان المَدنى (المتوفئ سنة ١٣٤٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (١/ ٢١٦).

رَفَحُ حِب ((رَحِجُ الْمِحْرِيُّ (الْفِرَّوَ كُرِيَّ (رَسِلَتِيَ (لِنِيْرُ) (الِفِرُوكِرِينَ www.moswarat.com

# ٨ \_ معرفة المنسوبين إلى غير أبائهم

# تعريف «المنسوبين» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: «المنسوبون» جمعُ: منسوبٍ، وهو اسمُ مفعولٍ مِن (نَسَبَ)؛ أي: ذَكَر نسبَه، و«النَّسَبُ» هو: القَرابةُ(١).

واصطلاحاً: هو راوٍ نُسِبَ إلىٰ أُمَّه، أو جَدَّتِه، أو جَدِّه، أو غيرهم (٢).

## أهمية معرفة هذا النوع:

معرفةُ الأبِ الذي ينتسب إليه الراوي ضروريةٌ لتمييزه عن غيره، إلاَّ أنَّ بعض الرُّواة قد يُنْسَبُ إلى غير أبيه، فالحاجةُ لمعرفة هؤلاء حاقَّةٌ، وتسمية آبائهم هامَّةٌ جداً لدفع توهُمِ التعدُّدِ عند نسبتهم إلى آبائهم.

# • أقسام المنسوبين إلى غير آبائهم:

وهاذا النوع بالنسبة لمن ينسب إليهم الرواة على أقسام:

القسم الأول: من نُسِبَ إلى أمَّه من الصحابة:

أمثلة ذلك:

١ ــ (مُعَاذ) و(مُعَوَّذ) ابني عَفْراء، وهما اللَّذان أثبتا أبا جهل يوم بَدرْ، أبوهم: الحارث ابن رفاعة الأنصاري.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المحدِّث الفاصل»: ص: ٢٦٦، و«علوم الحديث»: ص: ٣٧٠.

٢ ـ و(ابنُ أمَّ مَكْتُوم) الأعمى المؤذّن، وكان يَؤُمُّ الناسَ أحياناً عن رسول الله ﷺ في غَيْبَتِه، قيل: اسمه: عبد الله بن زائدة. وقيل: عمرو بن قَيْسٍ.

٣ ـ و(بلال ابن حَمامة) المؤذِّن: حمامة: أمُّه، وأبوه: رَبَاح.

٤ ــ و(سُهَيْل)، وأخواه: (سَهْلُ)، و(صَفْوَان) بنو بيضاء: هي أُمُّهُمْ واسمها: دعد، واسم أبيهم: وَهْب.

و(شُرَحْبيل ابن حَسَنة): هي أُمُّه، وأبوه: عبد الله بن المطاع الكِنْدِي.

٦ ـ و(عبد الله ابن بُحَيْنَة): هي أُمُّه، وأبوه: مالكُ بن القَشِب الأزْدِي الأَسَدي.

٧ ـ و(سَعْد ابنُ حَبْتَةَ الأنصاري): هي أُمُّه، وأبوهُ: بَحير بن معاوية جَدُّ أبي يوسف القاضي، هؤلاء صحابة رضي اللهُ عَنهم (١١).

### ومن التَّابعين فمن بعدهم:

#### أمثلة ذلك:

١ ـ (محمَّد ابن الحَنَفِيَّة): واسمُها: خَوْلَة، وأبوه: عَلَيُّ بن أبي طالب.

٢ ـ و(إسماعيل ابن عُلَيَّة الحافظ): هي أمُّه، وأبوه: إبراهيم، وكان يكره النسبة إلى أمَّه.

٣ ـ و(إبراهيم ابن هِرَاسة): هي أُمُّه، وأبوه: سلمة.

القسم الثاني: من نُسِبَ إلى جَدَّتِه:

#### أمثلة ذلك:

١ ـ (بشير ابن الخَصَاصِيَة) أبوه: مَعْبَدٌ، و(الخصاصية) أمُّ جدُّه الثالث.

٢ ـ و(يَعْلَىٰ ابن مُنْيَة) صحابيٌّ، و(مُنْيَة) جَدَّتُه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٧٠.

٣ ـ و(ابنُ تيميَّة)، هي أمُّ أحد أجداده الأبعدين.

القسم الثالث: من نُسِبَ إلى جَدُّه:

#### أمثلة ذلك:

١ ـ (أبو عُبَيْدَة ابن الجَرَّاح) أحد العشرة المبشَّرين بالجنَّة، وهو: عامرُ بن عبد الله بن الجَرَّاح.

٢ ـ و (حَمَلُ ابن النَّابِغَة الهُذَلِيّ) صحابيٌّ: هو: حملُ بن مالك بن النابغة.

٣ ـ و (مُجَمَّعُ ابن جارية) صحابيٌّ : هو : مُجَمَّعُ بن يزيد بن جارية .

ومن غير الصحابة:

#### أمثلة ذلك:

١ ـ (ابن جُرَيْج) الإمام الحافظ المحدِّث، هو: عبد الملك بن عبد العزيز بن جُرَيْج.

٢ ـ و(بنو الماجِشُون) بكسر الجيم، منهم: يوسف بن يعقوب بن أبي سَلَمة الماجشون. قال أبو على الغَسَّاني: هو لقبُ يعقوب بن أبي سَلَمة، وجرى على بنيه، وبني أخيه عبد الله بن أبي سلمة. قلت: والمختار في معناه: أنه الأبيض الأحمر، والله أعلم.

٣ ـ و(ابن أبي ذِئْب): هو: محمد بن عبد الرحمن بن المُغِيرة بن أبي ذئب.

٤ ـ و(ابن أبي لَيْلَى) الفقيه: هو: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى.

و(ابن أبي مُلَيْكَة): هو: عبد الله بن عبيد الله بن أبي مُلَيْكَة.

٦ ـ و(بنو أبي شَيْبة): هم: أبو بكر وعثمان الحافظان وأخوهما القاسم، أبو شيبة هو
 جدُّهم، واسمُه: إبراهيم بن عثمان واسطِيٌّ، وأبوهم: محمد بن أبي شيبة.

٧ ـ و(أبو سعيد بن يونس) صاحب "تاريخ مصر"، هو: عبد الرحمن بن أحمد بن يونس بن عبد الأعلى الصَّدَفي، واللهُ أَعْلَم.

٨ و (أحمد بن حنبل) الإمام المُبَجَّل، هو: أحمد بن محمد بن حنبل الشَّيْبَاني (١).
 القسم الرابع: من نُسِبَ إلى رجلٍ غير أبيه هو منه بسببٍ:

#### أمثلة ذلك:

١ ــ (المِقْدَادُ ابن الأسود) الصحابي: هو المقدادُ بن عمرو الكِنْدِي، كان في حِجر الأسود بن عبد يغوث الزهري زوج أمّه، وتبنّاه فنُسِب إليه.

٢ ـ و(الحَسَنُ ابن دِیْنَار): هو ابن (واصل)، و(دینار) زوجُ أمّه، وكأنَّ هذا خفي على
 ابن أبي حاتم؛ حیث قال فیه: الحسن بن دینار بن واصل، فجعل واصلاً جدَّه، واللهُ أعلم (٢).

## أشهر المؤلَّفات ذيه:

١ - صَنَّف في القسم الأوَّل: الحافظُ علاء الدين مُغْلَطاي بن عبد الله الحنفي (المتوفى سنة ٧٦٢ هـ)، تصنيفاً حسناً في ثلاث وسِتين ورقة، ذكره الحافظُ السُّيوطي في «تدريب الراوي» (٢/ ٣٣٧).

٢ ـ تحفة النبيه فيمن نسب إلى غير أبيه: لمجد الدين أبي طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (المتوفى سنة ٩١٧ هـ).

للاطّلاع على الكُنب التي أُلُفَتْ في الرواة المنسوبين إلى غير آبائهم؛ يُمكن الرجوع إلى الكتب التي ذكرناها في «معرفة الأنساب».

<sup>(1)</sup> انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص: ٣٧٣.



# ٩ \_ معرفة المَنْسُوبِينَ إلى خِلاَفِ الظَّاهِرِ

# تعريف «المنسوبين» لغة واصطلاحاً:

لغةً: قد سبق تعريفُه اللُّغوي في «معرفة المنسوبين إلى غير آبائهم».

واصطلاحاً: هو أن يُنْسَب الراوي إلى غير قبيلته، أو غير بَلْدَته، أو غير صَنْعَتِه (١٠).

لأن الأصل في النسبة أن يُنْسَب الإنسانُ إلى قبيلته، أو بلده، أو صَنْعته، أو ولائه، وغيرها كما ذكرنا آنفاً، ولكن وُجِدَ عددٌ من الرُّواة الذين نُسِبُوا على خلاف الظاهر لعارض، أو سبب، فاهتمَّ المحدُّثون ببيان هاذه العوارض، والأسباب دفعاً للوَهْم الذي قد ينشأ من هاذه النسبة.

## أمثلة المنسوبين إلى خلاف الظاهر:

١ أبو مسعود عُقْبَة بن عمرو البَدْرِي، في قول الأكثرين: أنَّه لم يَشْهَذ بدراً، بل نزل بها، فنُسِبَ إليها.

ولكن يرى البخاريُّ ـ ووافقه مسلمٌ ـ: أنه ممَّن شهد بدراً، فروى البخاريُّ في كتاب المغازي، في باب شهود الملائكة بدراً حديث عُزْوَة بن الزّبَيْر، عن بشير بن أبي مسعود؛ قال: «أَخَّرَ المُغِيْرَةُ العَصْرَ، فَدَخل عليه أبو مسعود عُقْبَة بن عمرو جَدُّ زيدِ بن حسنٍ، وكان شهد بدراً».

قال الحافظ ابن حجر: "الظَّاهر: أنه من كلام عُرْوَة بن الزُّبَيْر، وهو حُجَّةٌ في ذلك

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٧٣، والتدريب الراوي، (٢/ ٣٤٠ ـ ٣٤١).

لكُوْنِه أدرك أبا مسعود؟ ، وإنْ كان روى عنه الحديثَ بواسطة»(١).

وكذا جَزَم به الإمامُ مسلمٌ في كتابه: «الكُني»(٢).

٢ - وسليمان بن طَرْخَان التَّيْمِي، لم يكن من (تَيْمٍ)، وإنما نزل فيهم فنُسِبَ إليهم،
 وهو مولى ابن مُرَّة (٣).

٣ ـ ويزيد الفقير: أُصِيبَ في فقار ظهره، فكان يألم منه؛ حتى ينحني له.

٤ ـ وخالد بن مِهْران أبو المنازل الحَذَّاء، لم يكن حَذَّاء، وإنما يجلس عندهم،
 فنُسِبَ إليهم، فيما حكاه البخاريُّ في تاريخه (٤) عن يزيد بن هارون: «أنه ما حذا نعلاً قطُ».

أبو خالد الدَّالاني يزيد بن عبد الرحمن: هو أَسَدِيُّ، مولئ لبني أسد، نزَل في بني
 (دالان) ـ بطنٌ من هَمْدَان ـ فنُسِبَ إليهم.

٦ - إبراهيم بن يزيد الخُوزِي: ليس من (الخُوز) إنما نزل شِعبَ الخُوزِ بمكَّة.

٧ ـ عبد الملك بن أبي سليمان العَرْزَمي: نزل جبانة (عَرْزَم) بالكُوفة، وهي قبيلة معدودة في فَزَارَة، فقيل: عَرْزَمِيٍّ.

٨ ـ محمَّد بن سِنَان العَوَقي، أبو بكر البَصْرِي: باهليٌّ نزل في (العَوَقة)، وهم بطنٌ من
 (عبد القيس)، فنُسِبَ إليهم.

٩ - أحمد بن يوسف السُّلَمِي: عالمٌ جليلٌ روىٰ عنه مسلمٌ وغيرُه، وهو أزديٌّ عُرِفَ بالسُّلَمِي؛ لأن أُمَّهُ كانت سُلَمِيَّةٌ ثبت ذلك عنه، وأبو عمرو بن نُجَيْد السُّلَمِي كذلك، فإنه حافده. وأبو عبد الرحمٰن السُّلَمي: مصنّف الكتب للصُّوفية كانت أُمُّه ابنة أبي عمرو المذكور فنُسب سُلَمِيًّا، وهو أزديٌّ أيضاً.

<sup>(</sup>١) فتح الباري: (٣١٨/٢).

<sup>.</sup> ٧٧٨/٢ (٢)

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأنساب»: (٣/ ١٢٤).

 <sup>(</sup>٤) التاريخ الكبير: (٣/ ٩١٧٤).

١٠ ويقرب مِنْ ذلكَ ويلتحق به: مِقْسَمٌ مولئ ابن عبّاس: هو مولئ عبد الله بن الحارث بن نَوْفَل، لزم ابنَ عبّاس، فقيل له: مولئ ابن عبّاس؛ للزُومه إيّاه (١٠).

قال السّخاوي: "واعلمْ: أنَّ مما كَثُرَ الاشتباهُ فيه، وعَمَّ الضَّرَرُ به، من ينسب (حُسَينيا) لسكناه محلاً من القاهرة، أو بلدة، أو غيرهما، فيُتَوَهَّم: أنها نسبةٌ للحسين بن عليًّ، ويُوصَف بالشَّرَف، ولذا كان بعض مُنْقني العلماء من ينسب كذلك يقيَّد بقوله: للسكنى، أو (زُبيريّا) لمحلّة بنواحي الغربية، فيُتَوهَّم: أنها للزُبيّرِ بن العوام حواريًّ رسول الله ﷺ، أو (جعفريّاً) لمحلّة أيضاً فيُتَوهَّم: أنها جعفر بن أبي طالب، أو (قرشياً) لمحلّة تُسمّى "القرشية" فيُتَوهَّم: أنها لقريش، أو (جَرّاحِيّاً) لمحلّة أخرى، فيتوهم: أنها لأبي عُبيْدة بن الجَرّاح، أو (عَبّاسِيّاً) للعباسية من الشرقية، فيُظنُّ: أنها من ذُريّة العبّاس عمّ النبي عَيْقَة ، في أشباه لذلك عَمّ الضّرَرُ بها" (٢).

# أشهر الكتب فيه:

١ ـ الأنساب: للإمام أبي سعد عبد الكريم السَّمعاني (المتوفى سنة ٥٦٢ هـ).

٢ ـ اللّباب في تهذيب الأنساب: لعزّ الدين ابن الأثير الجَزَري (المتوفى
 سنة ٦٣٠ هـ).

٣ ـ لُبُّ اللُّباب: للحافظ جلال الدين أبي بكر السُّيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

وكذلك للاطِّلاع على الكتب التي أُلِّفَتْ في الرُّواة المنسوبين إلى خلاف الظَّاهر؛ يُمكن الرجوع إلى الكُتب التي ذكرناها في تعريف «معرفة الأنساب».

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٣/ ٢٧٣).

رَفَّحُ حَبِّى (لَرَّحِيُّ الْهِجَرِّي (لِسِكْتِيمُ الْاِنْدِيُ (الِنِزِي (لِسِكْتِيمُ الْاِنْدِيُ (الِنِزِي كِرِينِ www.moswarat.com



# ١٠ \_ معرفة المَوالِي مِنَ الرُّواة وَالْعُلَمَاءِ

# تعريف «الموالي» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المَوَالي) جمعُ: مَوْلَى: و «المَوْلَى» من الأضداد، فيُطْلَق على المالك، والعَبْدِ، والمُعْتِقِ، والمُعْتَقِ(١).

واصطلاحاً: (الموالي) جمعُ: مَوْلى، وهو: الشخصُ المُحالَفُ، أو المُعْتَقُ، أو الذي أَسْلَمَ على يد غيره (٢).

الأصل في نسبة الراوي إلى قبيلة أن يكون منهم صليبة، كقولهم: قُرَشِيُّ؛ أي: من أولاد «قُرَيْش»، وإذا نسبوا إليها من ينتمي إليها بالولاء؛ أضافوا كلمة (مَوْلَىٰ)، فقالوا: مولى قريش، أو القُرَشِيُّ مَوْلاَهم.

### أقسام الولاء:

والولاءُ أقسامٌ، منها:

١ ـ ولاءُ العَتاقة.

٢ ـ وولاءُ الإسلام.

٣ ـ وولاءُ الموالاة (أي: الحلف).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المعرفة في علوم الحديث» ص: ٣٤٣، و«علوم الحديث» ص: ٤٠٠، و«تدريب الراوي»: (٢/ ٣٨٢).

إلاَّ أنَّ (المولىٰ) ربما نُسِبَ إلى القبيلة دون التنبيه الذي ذكرناه، فيعتقد المرءُ: أنه منهم صليبة، لذلك عُنِيَ العلماءُ بمعرفة الموالي حتى لا يختلط من يُنْسَبَ إلى القبيلة بالولاء مع من ينسب إليها من صُلبِها، وليتميَّز عن سَمِيَّه المنسوب إليها صليبةً.

#### ومن الأمثلة على ذلك:

#### ١ \_ ولاء العَتَاقَة:

هو مَنْ يقال فيه: «مَولَىٰ فلانٌ» أو «لبني فلانٍ» والمرادُ بهِ مولَىٰ العَتَاقَةِ، وهذا هو الأَغلَبُ في ذلك.

#### ٢ ـ ولاء الإسلام:

هو مَنْ أُطْلِقَ عليه لفظُ «المولئ» والمرادبه ولاءُ الإسلام، ومنهم:

\_ الإمام أبو عبد الله، محمد بن إسماعيل البخاري، الجُعْفِيُّ مولاهم، نُسِبَ إلى ولاء الجُعْفِيِّين؛ لأن جدَّه أسلم \_ وكان مجوسِيّاً \_ على يد اليَمَان بن أَخْسَ الجُعْفِيِّ.

- والحسن بن عيسى الماسَرْجِسِيُّ، مولى عبد الله بن المبارك: وإنما ولاؤه من حيثُ كونهُ أسلم ـ وكان نصرانياً ـ على يديه .

# ٣ ـ ولاء الموالاة (أي: ولاء الحِلْف):

ومنهم مَنْ هو مولئ بولاء الحِلف، والموالاة، كـ:

ـ الإمام مالك بن أنس، ونفره: هم أَصْبَحِيُّون حِمْيَرِيُّونَ صَلِيْبَةً، وهم موال لتَيْم قريش بالحِلْف، وقيل: لأن جدَّهُ مالك بن أبي عامر كان عَسِيفاً ـ أي: أجيراً ـ على طلحة بن عُبيد الله، وطلحة يختلف بالتجارة، فقيل: «مولى التيميِّيْن»؛ لكونه مع طلحة بن عُبيد الله التَّيمي.

#### ٤ - المنسوبون إلى القبائل من مواليهم:

وهذه أمثلة للمنسوبين إلى القبائل من مواليهم.

- \_أبو البَخْتَريّ الطَّاثي سعيد بن فيروز التَّابعي: هو موليٰ طَيِّع.
- ـ أبو العالية رُفَيع الرّياحي التَّميْمي التابعي: كان مولى امرأةٍ من بني رِيَاح.
- \_عبد الرحمن بنُ هُرْمُز الأَعْرَجُ الهاشِمِيُّ أبو داود الرَّاوي عن أبي هُريرةَ، وابنِ بُحَيْنَةَ، وغيرهما: هو مولئ بني هاشم.
  - \_ اللَّيْث بن سعد المِصْري الفَّهْمي مولاهم.
  - \_ عبد الله بن المُبَارك المَرْوزي الحَنْظلي مولاهم.
    - \_عبد الله بن وَهْبِ المصري القُرَشِيّ، مولاهم.
  - عبد الله بن صالح المِصري، كاتبُ اللَّيث الجُهَنِي مولاهم.

وربما نُسِبَ إلى القبيلة مولى مولاها كـ: (أبي الحُبَاب سعيد بن يَسَار الهاشمي) الراوي عن أبي هريرة، وابن عمر، رضي الله عنهم، كان مولى لمولى بني هاشم؛ لأنه مولى شُقران مولى رسول الله ﷺ. والله أعلم (١٠).

والبحثُ في الموالي يقدِّم إلينا صورةً مشرقةً عن أثر الإسلام في إنهاض الشعوب، ومحو الفروق بين الطبقات؛ إذ رفع من شأنهم، مع أنَّ أعراف سائر الأمم تَعْتَبِرُ أمثالهم طبقةً دنيا، لا يسمح لها أن تطمع بمساواة ساداتها، فضلاً عن أن تطمح إلى المعالي، والسيادة.

لكنَّ ديننا الإسلاميَّ جعل معيارَ سيادة الفرد، وكرامته ما يتحلَّى به من الفضائل والخير، كما قرَّر القرآنُ: ﴿ يُتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَفَبَآيِلَ لِتَعَارَفُوا الْمَالُ إِنَّا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَفَبَآيِلَ لِتَعَارَفُوا أَ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمً خَبِيرُ ﴾ [الحجرات: ١٣]. والتقوى تحقِّق خيرَ الدنيا، والآخرة، وإعمارَ الحضارة، وهداية القلوب(٢).

ومن ثمَّ أبطل الإسلامُ التفاخُرَ بالآباء، والأجداد، وعدَّ ذلكَ من عُيوب الجاهلية: إنَّ

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث» ص: ٤٠١ ـ ٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٧٦.

اللهَ قد أَذْهَبَ عنكم عُبِّيَةَ الجاهليَّةِ، وفَخْرَها بالآباء، مُؤْمِنٌ تَقِيُّ، وفاجِرٌ شَقِيٌّ، أنتم بنو آدَمَ، وآدَمُ مِنْ تُرابِ، ليَدَعَنَ رجالٌ فَخْرَهُمْ بِأَقوامٍ، إِنما هُمْ فَحْمٌ مِنْ فَحْمٍ جَهَنَّمَ، أو ليكوننَّ أَهْوَنَ على اللهِ مِنْ الجِعْلانِ التي تَدْفَعُ بأَنْفِها النَّتَنَ»(١).

وأورد البيه مقيري (٢): كان بين سعد بن أبي وقاص، وسلمان الفارسي ـ رضي الله عنهما ـ شيء فقال سعد وهم في مجلس: انتسب يا فلان! فانتسب، ثم قال للآخر: انتسب ولكن حتى بلغ سلمان، فقال: انتسب يا سلمان! قال: ما أعرف لي أبا في الإسلام، ولكن سلمان ابن الإسلام. فَنُمِي إلى عُمر، فقال عُمر ـ رضي الله عنه ـ لسعد: انتسب يا سعد! فقال: أنشدك الله يا أمير المؤمنين! قال: فكأنّه عَرَف، فأبئ أن يدعه وحتى انتسب، ثم قال للآخر؛ حتى بلغ سلمان، فقال: انتسب يا سلمان! فقال: أنعم الله علي بالإسلام: فأنا سلمان أبن الإسلام، فقال عمر: قد علمت قريش : أنّ الخطّاب كان أعزّهم في الجاهلية! وإنّ عمر ابن الإسلام أخو سلمان ابن الإسلام، أما والله لولا لعاقبتُك عقوبة يسمع بها أهل الأمصار! أو ما علمت، أو ما سمعت: أنّ رجلاً انتمى إلى تسعة آباء في الجاهلية فكان عاشرهم في النّار، وانتمى رجل إلى رجل في الإسلام وترك ما فوق ذلك وكان معه في الجنّة؟

لعمرك ما الإنسانُ إلا ابن دِيْنِه فقد رفع الإسلامُ سلمَانَ فارسٍ أبي الإسلامُ لا أبَ لي سِواه

فلا تترك التَّقوى اتِّكالاً على النَّسب وقد حَطَّ بالشَّرْكِ النَّسيب أبا لَهَب إذا افتخـــروا بقَيْــسِ أَوْ تَمِيْـــمِ

وهاذه قصةٌ قصيرةٌ يرويها لنا الإمامُ الزهريُّ تُفصح عمَّا بلغه هؤلاء في ظِلِّ الإسلام:

قال الزُّهْرِيُّ: «قَدِمْتُ على عبد الملك بن مَرْوَان. فقال: من أين قَدِمْتَ يا زُهريُّ؟! قال: قلتُ: من مَكَّةَ. قال: فمَنْ خلَّفْتَ بها يسود أهلَها؟ قلتُ: عطاء بن أبي رَبَاح. قال: فَمِنَ العرب، أم مِنَ المَوَالي؟ قلت: مِن الموالي. قال: وبمَ سَادَهم؟ قلتُ: بالدِّيانة،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، في كتاب: الأدب، باب: التفاخر بالأحساب، برقم: (١١٦).

<sup>(</sup>۲) في «شعب الإيمان»: (٤/ ٢٨٦).

والرُّواية!! قال: إنَّ أهل الدِّيانة، والرُّواية ينبغي أن يسودوا!

قال: فمَن يسود أهلَ اليمن. قال: قلتُ: طاووسُ بن كَيْسَان. قال: فمِن العرب، أم من الموالي؟ قال: قلتُ: من الموالي. قال: وبمَ سَادَهَم؟ قلتُ: بما سادهم به عطاءٌ.

قال: إنه لينبغى!

قال: فمَن يسود أهلَ مصر؟ قال: قلتُ: يزيد بن أبي حبيب. قال: فمِن العرب، أم من الموالي؟ قال: قلتُ: مِن الموالي.

قال: مَن يسود أهلَ الشَّام؟ قال: قلتُ: مَكْحُولٌ. قال: فمِن العرب، أم من الموالي؟ قال: قلتُ: مِن الموالي، عبدٌ نُوبِيٍّ أعتقته امرأةٌ من هُذَيْل.

قال: فمَن يسود أهلَ الجزيرة؟ قلتُ: مَيْمُون بن مِهْران. قال: فمِن العربِ، أم من الموالي؟ قال: قلتُ: مِن الموالي.

قال: فمَن يسود أهلَ خُرَاسان؟ قال: قلت: الضَّحَّاك بن مُزَاحِم. قال: فمِن العربِ، أم من الموالي؟ قال: قلتُ: مِن الموالي.

قال: فمن يسود أهلَ البَصْرَة؟ قال: قلتُ: الحسن بن أبي الحسن. قال: فمِن العرب، أم من الموالي؟ قال: قلتُ: من الموالي.

قال: وَيْلَكَ! فَمَن يسودُ أَهلَ الكوفة؟ قال: قلتُ: إبراهيم النَّخَعي. قال: فمِن العرب، أم من الموالى؟ قال: قلتُ: مِن العرب.

قال: وَيُلَكَ يَا زُهْرِيُّ فَرَّجْتَ عني! والله لتَسُوْدَنَّ الموالي على العرب؛ حتى يُخْطَب لها على المنابر؛ والعرب تحتها!!

قال: قلتُ: يا أمير المؤمنين! إنما هو أمرُ الله، ودِيْنُه، من حَفِظُهُ؛ سادَ، ومن ضَيَّعَه؛ سَفَط (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ١٩٨، و «علوم الحديث» ص: ٤٠٤ ـ ٤٠٤.

### أشهر الكتب فيه:

صَنَّف في هذا العِلم: أبو عُمَر محمد بن يوسف بن يعقوب الكِنْدِيّ (المتوفى سنة ٣٥٥ هـ) بالنسبة إلى المصريِّين فقط، ذكره السيوطيُّ في «تدريب الراوي» (٢/ ٣٨٢).

000



# ١١ \_ معرفة أوطان الرُّواة وبُلدانهم

# تعريف «الأوطان» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (الأوطان): جمعُ: "وَطَنِ»: وهو المنزل الذي يُقيم فيه الإنسانُ، فالوَطَنُ: منزلُ الإقامة (١).

وقال الحافظ السَّخَاوي: «الأوطان: جمعُ: (وَطَنِ)، وهو مَحَلُّ الإنسان: من بلدةٍ، أو سِكَّةٍ ـ وهي الرُّقَاق ـ أو نحوها»(٢).

واصطلاحاً: هو معرفة أَوْطان الرُّواة، وأقاليمهم، وبُلْدانهم؛ التي وُلدوا فيها، أو أقاموا فيها (٣).

وقد كانت العربُ إنَّما تَنتَسِب إلىٰ قبائلها، فلمَّا جاء الإسلامُ، وغَلَب عليهم سكنىٰ القُرَى، والمَدَائن؛ حَدَثَ فيما بينهم الانتسابُ إلىٰ الأوطان، كما كانت العَجَمُ تَنْتَسِبُ.

والمُقَرَّر في العُرف في هذا: أنَّ مَن كان مِن قريةٍ فله الانتسابُ إليها بعينها، وإلى مدينتها إن شاء، أو إقليمها، ومَن كان مِن بلدةٍ ثم انتقل منها إلى غيرها فله الانتسابُ إلى أيهما شاء، والأحْسَنُ يَذْكُرهما فيقول مثلاً: «الشاميُّ ثم العِرَاقيُّ» و: «الكُوفيُّ ثم المَدَنِئُ» (٤٤).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (٣/ ٣٦٠).

<sup>(</sup> $^{8}$ ) -  $^{1}$ 1 ( $^{8}$ 1) -  $^{1}$ 2 ( $^{8}$ 3) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 4) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 4) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 7) -  $^{1}$ 3 ( $^{8}$ 

<sup>(</sup>٤) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٧٨.

وقال بعضُ العلماء: إنما يسوغ الانتسابُ إلى البلد؛ إذا أقام فيه أربع سنين؛ فأكثر(١).

### فوائد معرفة أوطان الرواة:

١ - التمييزُ بين الاسمَيْن المُتَّفقَين في اللفظ إذا كانا من بلدَيْن مختلفَيْن (٢).

٢ - ومنها: معرفة شيخ الرَّاوي، فربَّما اشتبه بغيره، فإذا عرفنا بلدَه؛ تعيَّن بَلَدِيُه غالباً، وهاذا مُهِمٌّ جليلٌ، فضلاً عن تعيينِ شخصِ الراوي أيضاً - كما سبق آنفاً - وتمييزه عمَّن يُشابِهُه في الاسم.

وقد يتعيَّن بهاذا العلم المهممل، ويُظْهَر الراوي المدلِّس، ويُعْلَم تلاقي الرُّواة، وقد يتبيَّن به ما وقع من ضَعْف في حديث الراوي (٣).

أفيد معرفة مواطن الرُّواة في معرفة الحُكم على الحديث أيضاً، كأنْ يكون الراوي قد ضُعّف حديثُه في بعض الأماكن دون بعض.

### ومن الأمثلة على ذلك:

١ ـ مَعْمَرُ بن راشد الأزدي (المتوفى سنة ١٥٣ هـ):

كان حديثُه بالبَصْرَة فيه اضطرابٌ كثيرٌ، وحديثُه باليَمَن جَيِّدٌ.

قال الإمام أحمدُ في رواية الأَثْرَم: «حديثُ عبد الرَّزَاق عن مَعْمَرٍ أَحَبُّ إليَّ من حديث هؤلاء البَصْرِيِّين، كان يتعاهَدُ كُتُبَه، وينظر ـ يعني: باليمن ـ وكان يحدِّثهم بخطأ بالبصرة».

وقال يعقوبُ بن شيبة: «سَماعُ أهل البصرة من معمرِ حين قَدِمَ عليهم فيه اضطرابٌ؛ لأنَّ كتبه لم تكن معه»(٤).

<sup>(</sup>١) تيسير مصطلح الحديث: ص: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) الباعث الحثيث: ص: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ١٧٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: «شرح علل الترمذي»: (٢/ ٢٠٢).

فمما اخْتُلِفَ فيه على معمر بن راشد باليمن، والبصرة، حديثُ: «أنَّ النبي ﷺ كَوَىٰ أُسعد بن زُرَارَة من الشَّوكة»(١). رواه باليمن عن الزهريِّ، عن أبي أُمَامَة بن سهل مُرْسَلاً. ورواه بالبصرة عن الزهري، عن أنس، والصَّواب المُرْسَل (٢).

#### ٢ ـ عبد الرحمان بن عبد الله بن عُتْبَةَ الكُوفي المسعودي (المتوفئ سنة ١٦٠ هـ):

اخْتَلَطَ بأَخَرَة ، فَجُعِلَ ضابِطُ معرفة اختلاطه: أنَّ سَماعَ من سَمِعَ منه بالكوفة صحيحٌ ، وسَماعَ من سَمِعَ منه ببغداد ، فهو بعد الاختلاط ، وفي هاذا قال الإمامُ أحمد: «إنما اختلط المسعودي ببغداد ، ومن سمع منه بالبصرة ، والكوفة ؛ فسماعه جيِّدٌ "(٣) .

# ٣ ـ الإمام عبد الرَّزَّاق الصَّنْعَاني (المتوفي سنة ٢١١ هـ):

سماعُه بمَكَّة من سفيان كان مُضْطَرِباً، أمَّا أحاديثُه باليَمَن، فصحيحةٌ، هذا ما قاله الإمامُ أحمد فيه، وعندما ذُكِرَ له للإمام أحمد حديثُ عبد الرزاق عن النَّوري، عن قيس، عن الحسن بن محمد، عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت: «أُهْدِيَ للنبيُ ﷺ وَشِيْقَةُ لَحْمٍ ؟ وهو محرمٌ فلم يأكله»(٤). جعل أحمد ينكره إنكاراً شديداً ؟ لأنه عَلِمَ: أنَّ هاذا الحديث إنما هو من سماع الصَّنْعَاني بمكَّة ؟ حيث كان سماعُه مضطرباً(٥).

٤ ـ الوليد بن مسلم الدِّمَشْقِيُّ ، صاحب الأوزاعي (المتوفي سنة ١٩٥ هـ).

كان إذا حَدَّث بغير دمشق؛ ففي حديثِه شيءٌ، لذلك عندما سُئل أبو عبد الله \_ وهو الإمام أحمد \_ عن حديث الأوزاعيِّ عن عطاء، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ: «عليكم بالبّاءة»(٢)، قال: «هاذا من الوليد، يُخاف أن يكون ليس بمحفوظٍ عن الأوزاعي؛

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب الطب، باب الرخصة في ذلك، برقم (٢٠٥٠).

<sup>(</sup>٢) شرح علل الترمذي: (٢/ ٢٠٢ \_ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) شرح علل الترمذي: (٢/ ٥٧٠ ـ ٥٧١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنَّفه: (٤/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٥) شرح علل الترمذي: (٢٠٦/٢).

<sup>(</sup>٦) مسائل الإمام أحمد: لأبي داود: ص: ٣١٦.

لأنه حَدَّث به الوليدُ بحمص، ليس هو عند أهل دمشق $^{(1)}$ .

إذاً فمعرفة مواطن الرواة طريقٌ مُهِمٌ، وأساسيٌّ في معرفة العِلَّة في الحديث الشريف أيضاً (٢).

### أشهر الكتب فيه:

- ١ \_ الطبقات الكبرى: لمحمَّد بن سَعْد بن مَنيع البَصْري (المتوفي سنة ٢٣٠ هـ).
- ٢ ـ الأنساب: لأبي سعد عبد الكريم بن محمّد بن منصور التّمِيمي السّمعاني
   (المتوفّى سنة ٥٦٢ هـ).
- ٣ ـ اللُّباب في تهذيب الأنساب: لابن الأثير علي بن محمَّد بن عبد الكريم الجَزَري
   (المتوفّى سنة ٦٣٠ هـ).

وهو كما يَدُلُ عليه عنوانُه: تهذيبُ «الأنساب» للسَّمْعاني المذكور آنفاً، رتَّبه ابنُ الأثير على الترتيب المعجمي مراعياً ذلك في الحرف الأوَّل، وفي الحرف الثاني من النسبة.

- ٤ ـ لُبُّ اللُّباب: للحافظ جلال الدين بن أبي بكر السَّيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).
- المتوفّى سنة ١٣٠٠ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح علل الترمذي»: (۲/ ۲۰۸ ـ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: «لمحات موجزة في أصول علل الحديث» للدكتور عتر، ص: ٩١ ـ ٩٢ .



# ١٢ \_ معرفة المؤتلف والمُختلف

تعريف: «المؤتلف والمختلف» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المُؤْتَلِفُ) اسمُ فاعلٍ من «الاثتلاف» بمعنى: الاجتماع، والتلاقي، وهو ضِدّ النَّفرةِ. و(المختلف): اسمُ فاعل من «الاختلاف» ضِدُّ الاتفاق<sup>(۱)</sup>.

واصطلاحاً: هو ما يَتَّفِق في الخَطِّ دون اللَّفظ (٢).

• صور المؤتلف والمختلف:

ل: «المُوتَلف والمُخْتَلف» صُورٌ متعدِّدةٌ، منها:

الصورة الأولى: المُؤْتَلِف في صورة حروفه، والمختلفُ في شكله:

مثاله:

\_ «سَلاَمٌ» «وسَلاَّمٌ»: الأول: بفتح المُهْمَلة، وتخفيف اللَّم، والثاني: بفتح المهملة، وتشديد اللَّام.

ـ و «سَلْمٌ» و «سَلَمٌ»: الأوَّل: بفتح السِّين، وسكون اللَّام، والثاني: بفتحهما.

الصورة الثانية: المؤتلف في صورة حروفه، والمختلف في إعجامها:

مثاله:

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح المغيث»: (۲/۳۱۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تدریب الراوی»: (۲/۲۹۷).

\_ «سِرَاجٌ» و «سَرَاحٌ»: الأول: بكسر السِّين المُهْمَلة وبالجيم، والثاني: بسينِ مهملة وحاء مهملة.

ـ و «البَرَّار» و «البَرَّاز»: الأول آخره راءٌ، والثاني: آخره زاي.

الصورة الثالثة: المؤتلف في صورة الخطِّ، والمختلف في بعض الحروف:

#### مثاله:

- «زُنَيْرٌ» و «زُنَيْنٌ»: الأوَّلُ بضَمِّ الزَّاي، وفتح النُّون التي تليها، وسكون الياء المنتَّاة تحت، وآخره راءٌ. والثاني مثله سواء سِوىٰ: أنَّ آخره نونٌ. فالرَّاء والنُّون من الحروف المتقاربة في رسم الخط.

\_و «زَكَّارٌ» و «رَجَّازٌ»: الأول بفتح الزَّاي، ثم كاف مشدَّدةٌ ثم راءٌ. والثاني: أوله راءٌ ثم جيمٌ مشدَّدةٌ، ثم زاي.

وممًّا تقدَّم يظهر لنا أنَّ فنَّ «المُؤْتَلِف والمُخْتَلِف»، له علاقةٌ وثيقةٌ ب: «التَّصحيف والتَّحريف»، الأمر الذي حَدا بالعلماء إلى أن يذكروا الكتب نفسها لكِلا الفَنَيْن عندما يتعرَّضون لمن أَلَف فيهما. وكذا قال الدارقطني في كتابه: «المُؤْتَلِف والمُخْتَلِف» في باب: «هَبَّار» في ترجمة (نُعَيْم بن هَبَّار) قال: «ذكرناه في التصحيف». وعلى هاذا؛ فيُمكِننا أن نعتبر كتب التَّصحيفات من كتب «المُؤْتَلِف والمُحْتَلِف» أو العكن.

#### فائدة معرفة «المؤتلف والمختلف»:

فائدةُ هـٰذا النَّوع: مَنْعُ وُقوعِ الوَهْم في اسم الرَّاوي، أو خلطِه بغيره، ومَن لم يعرفه كَثُر عِثارُه، ولم يعدم مخجِّلاً(١٠).

# أشهر الكتب في «المؤتلف والمختلف»:

إنَّ أول من صَنَّف في «المؤتلف والمختلف» هو: أبو جعفر محمد بن حبيب البغدادي

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٤٤.

(المتوفئ سنة ٢٤٥ هـ) في كتابه: «المؤتلف والمختلف في أسماء القبائل» غير أنَّ السَّخاوي قال وهو يتحدَّث عن «المؤتلف والمختلف»: «ثم أفرده بالتأليف عبد الغني بن سعيد، ولذا كان أوَّلَ من صَنَّف فيه، وله فيه كتابان، أحدهما في مشتبه الأسماء، والآخر في مشتبه الأنساب، ثم شيخُه الدَّارقطني؛ وهو حافلٌ..»(١).

ولعلَّ المقصود من قوله: «أوَّلَ مَن صَنَّف فيه» المراد به هو أنه أول من صَنَّف في «المؤتلف والمختلف» فيما يتعلَّق بأسماء المحدِّثين. . ولو قرأنا قصة تأليف عبد الغني بن سعيد (المَّوَفَى سنة ٤٠٩ هـ) «للمؤتلف والمختلف» يظهر لنا: أنَّ الفَضل فيه يعود للدَّارقطني، وأنَّ معظم مادته إنَّما هي مقتبسةٌ من الدارقطني.

أُعرُّف فيما يلي بأهم ما أُلِّفَ في هذا النوع بَدْءا بـ:

١ - تصحيفات المحدّثين: لأبي أحمد، الحسن بن عبد الله العسكري (المتوفئ سنة ٣٨٢ هـ).

ضَمَّنه فصلاً في المُوتلِف والمُختلف، وهو أوَّلُ من أَلَف فيه، لكن لم يُفرِده، قال الكتَّاني: «يشرح فيه الأسماء، والألفاظ المُشكِلة التي تتشابَهُ في صورة الخطَّ، فيقع فيها التصحيفُ»(٢).

و هو مطبوغ .

٢ ـ المؤتلف والمختلف: لأبي الحسن، علي بن عمر الدَّارَقُطني (المتوفئ سنة ٣٨٥هـ).

قال السُّيوطي: «وأوَّل من صَنَّف فيه عبد الغني بن سعيد الأزدي (المتوفئ سنة ٢٠٩) ثم شيخُه الدَّارَقطني (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ) وتلاهما الناسُ (٣٠٠).

<sup>(</sup>١) فتح المفيث: (٣/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوي: (٢/ ٢٩٧).

وهو مطبوغ.

٣ ـ المؤتلف والمختلف: لابن الفرضي أبي الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف الأزدي القُرطبي (المتوفئ سنة ٤٠٣ هـ).

٤ ـ المؤتلف والمختلف في أسماء الرجال: لأبي محمد عبد الغني بن سعيد بن علي الأزدي المصرى (المتوفئ سنة ٤٠٩ هـ).

قال السَّيوطي: «وأوّل مَن صَنَّف فيه عبد الغني بن سعيد»(١)، وقال الكتَّاني: «وله فيه كتابان: أحدُهما في مشتبه الأسماء، والآخر في مشتبه الأنساب»(٢).

وأما المؤتلفُ له، فُطبع بتحقيق الأستاذ محمد الجعفري الزيني في إِله آباد بالهند عام ١٣٢٧ هـ.

• \_ المؤتلف والمختلف: لأبي سَعْد أحمد بن محمد بن أحمد المَالِيني الأنصاري الهَرَوي (المتوفي سنة ٤١٢ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١١٦).

٦ ـ الزيادات في كتاب المختلف والمؤتلف لأبي محمد الأزدي: لأبي العباس جعفر بن محمد بن المُعْتَز المُستَغْفِري النَّسَفى (المتوفئ سنة ٤٣٢ هـ).

قال الكتَّاني: «ومِمَّن ذَيَّل على عبد الغني بن سعيد: أبو العَبَاس جعفر بن محمد المُسْتَغفري» (٣٠).

وهو مخطوطٌ.

٧ ـ المؤتلف تكملة المختلف والمؤتلف في أسماء الرجال للدَّارقطني: للحافظ أحمد بن على بن ثابت، المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (٢/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص: ١١٨.

قال الكَتَّاني: «ثم جاء الخطيبُ فجمع بين كتابَي الدارقطني، وعبد الغني، وزاد عليهما، وجعله كتاباً مستقلاً»(١).

وهو مخطوطٌ.

٨ ـ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف من الأسماء والكُنى والأنساب: لابن ماكولا الأمير أبي نصر علي بن هبة الله بن علي البغدادي (المتوفئ سنة ٤٧٥ هـ).

أكمل به «تكملة» الخطيب البغدادي، قال الكتَّاني: «زاد على هاذه التكملة، وضَمَّ إليها الأسماء التي وقعت له، وجعله أيضاً كتاباً مستقلاً، وهو في غاية الإفادة، وعليه اعتمادُ المحدَّثين» (٢).

المختلف والمؤتلف: للحافظ أبي عبد الله محمد بن أبي نصر فتوح بن عبد الله الحُمَيْدِي الأزدي الأندلسي (المتوفئ سنة ٤٨٨ هـ).

وهو مخطوطٌ.

١٠ تقبيد المُهْمَل وتمييز المُشْكَل: أو «ما ائتلف خطَّه واختلف لفظُه من أسماء رجال الصحيحين»: لأبي على الحسين بن محمد بن أحمد الجَيَّاني الغَسَّاني الأندلسي (المتوفئ سنة ٤٩٨ هـ).

قال الكتَّاني: «ضَبَطَ فيه كلَّ لفظٍ يقع فيه اللَّبْسُ مِن رجال الصحيحين، وما قصَّر فيه!»(٣).

١١ ـ المختلف والمؤتلف: أو «ما اختلف وائتلف في أنساب العرب»: لأبي المُظَفَّر محمد بن محمد الأَبْيُوري الخُراساني (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ).

الرسالة المستطرفة: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص: ١١٦.

ذكره الكتّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١١٦).

۱۲ ـ الإعلام بما في المؤتلف والمختلف للدَّارقطني من الأوهام: لأبي محمد عبد الله بن على بن عبد الله الرُّشَاطي اللَّخْمي المَرِيِّ الأندلسي (المتوفئ سنة ٥٤٢ هـ).

ذكره الكَتَّاني في «الرسالة المستطرفة» وهو مطبوعٌ.

١٣ ـ إكمال الإكمال لابن ماكولا: لابن نُقْطَة معين الدين أبي بكر محمد بن عبد الغني بن أبي بكر البغدادي (المتوفئ سنة ٦٢٩ هـ).

ذَيّل به على كتاب «الإكمال» لابن ماكولا. قال الكتّاني: «ذَيّله بما فاته أو تجدّد بعده. وهو ذَيْلٌ مُفيدٌ، في قَدْر ثُلْثَي الأصل. قال الذهبي: وهو مُنْبِئ بإمامتِهِ، وحفظه، وجمع كتاباً آخر سَمّاه: «التقييد لمعرفة رجال السنن والمسانيد» ثم ذَيّل على ابن نقطة كلٌ من ابن الصابوني (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ) ومنصور بن سليم الإسكندراني (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ) ومنصور بن سليم الإسكندراني (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ) ومُغَلْطَاي (المتوفئ سنة ٧٦٢ هـ)»(١٠).

١٤ ـ المؤتلف والمختلف: لابن النَّجَّار محمد بن محمود بن الحسين البغدادي
 (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ).

قال الذهبي: «ذَيَّل به على الأمير ابن ماكولا»(٢).

١٥ ـ المؤتلف والمختلف في أسماء الرجال: لابن الصّلاح عثمان بن عبد الرحمٰن الشَّهْرَزُوري الكُرْدي (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

وهو مخطوطٌ.

17 ـ ذيل مشتبه الأسماء والنسب لابن نُقْطَة المذيّل على كتاب ابن ماكولا البغدادي: لابن العِمادِيّة وجيه الدين أبي المُظَفَّر، منصور بن سليم الهَمْداني الإسكندري (المتوفى سنة ٥٧٣هـ).

الرسالة المستطرفة: ص: ١١٥.

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء: (۲۳/ ۱۳۳).

قال الكتَّاني: «ذَيِّل به على ابن نقطة»(١).

۱۷ ـ تكملة إكمال الإكمال: لابن الصَّابوني جمال الدين محمد بن علي المحمودي (المتوفئ سنة ١٨٠ هـ).

قال الكتَّاني: «ذَيَّل به على ابن نقطة (المتوفى سنة: ٦٢٩ هـ) هــــ) والمتوفى سنة: ٩٢٩.

۱۸ ـ المشتبه في الرجال: أسمائهم وأنسابهم: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين،
 محمد بن أحمد بن عثمان اللَّهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

سيأتي تعريفه في «معرفة المتشابه».

19 ـ المختلف والمؤتلف: لابن التُّزكُماني علاء الدين علي بن عثمان المارديني (المتوفئ سنة ٧٥٠ هـ).

ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١١٧).

٢٠ ـ الاتصال في مختلف النسبة: أو «ذيل على المؤتلف والمختلف لابن نُقْطَة»:
 لعلاء الدين أبي عبد الله مُعَلَّطاي بن قُلَيْج بن عبد الله الحنفي (المتوفى سنة ٧٦٧ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٢١ ـ المؤتلف والمختلف من أسماء الرواة في كتب الحديث: لأبي الوفا نصر بن
 يونس الوفائي الهوريني الأحمدي الأشعري (المتوفئ سنة ١٢٩١ هـ).

وهو مخطوطٌ.



<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص: ١١٧.

رَفَّحُ معبس ((رَحِجَ إِلَى الْلَخِتَّى يَ (سِيلَتِسَ (الْفِرْ) ((فِرْدُوكُ www.moswarat.com

# ١٣ ـ معرفة المُتَّفِق والمُفْتَرق

# تعريف «المُتَّفِق والمفترق» لغةً واصطلاحاً:

لغة: (المُتَّفِقُ) اسمُ فاعلٍ من «الاتفاق»، معناه: المُتوافِق بعضُه مع بعضٍ، أو المُتقارِبُ، والمُلاثِم (١٠).

و(المُفْتَرِقُ) اسمُ فاعلِ من «الافتراق»، معناه: المنفردُ عن غيره، مأخوذٌ من التفرُق، المُنْفَصِلُ عن غيره، والمُبايِنُ<sup>(٢)</sup>.

واصطلاحاً: وهو ما يَتَّفِقُ لفظاً، وخَطّاً، أي: أن يكون الاسمُ الواحدُ قد أُطْلِقَ على أكثر من راوٍ، فهم مُتَّفِقون في اسمهم مُفْتَرِقون في شخصهم.

### فائدة معرفته:

وهاذا فَنُ مُهِمٌّ جداً، لا غِنى عن معرفته للأمن من اللَّبْس، فربما يُظَنُّ الأشخاص شخصاً واحداً، وربما يكون أحدُ المتَّفقِين ثقةً، والآخرُ ضعيفاً، فيُضَعَّف ما هو صحيحٌ، أو يُصَحَّح ما هو ضعيفٌ.

# أقسام «المتفق والمفترق»:

وقد ذكر له ابنُ الصَّلاح أقساماً، نذكر منها فيما يلي:

القسم الأول: من المفترقِ مَن اتَّفقت أسماؤهُم وأسماء آبائهم:

ومن أمثلته:

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط».

١ ـ أنس بن مالِكِ: عشرة: روى منهم الحديث خمسةٌ:

الأوَّل: خادمُ النبيِّ ﷺ.

والثاني: كَعْبِيٌّ قُشَيْرِيٌّ روى حديثاً واحداً.

والثالث: والدُ الإمام مالكِ.

والرابع: حِمْصِيٌّ.

والخامس: كُوْفِيٌّ.

٢ - والخليل بن أحمد: سنة: وفاتَ الخطيبَ البغداديَّ منهم الأربعةُ الأخيرةُ. فأوَّلهم: النحويُّ البصريُّ صاحب «العَروض»، حَدَّث عن عاصم الأَحْوَل، وغيره. قال أبو العبَّاس المُبَرِّد: فَتَش المفتِّشون فما وُجِدَ بعد نبيًّنا ﷺ من اسمه (أحمد) قبل أبي الخليل ابن أحمد.

والثاني: أبو بشر المُزَني، بصريٌّ أيضاً، حَدَّث عن المُستنِير بن أخضر عن معاوية بن قُرَّةَ. روىٰ عنه العبَّاسُ العَنْبَريُّ، وجماعةٌ.

والثالث: أَصْبَهَانيٌّ روىٰ عن رَوْح بن عُبَادة، وغيرِه.

والرابع: أبو سعيد السِّجْزي القاضي الفقيه الحنفي المشهور بخراسان، حَدَّث عن ابن خُزَيْمَة، وابن صاعدٍ، والبَغَوي، وغيرهم من الحُفَّاظ المُسنِدين.

والخامس: أبو سعيد البُسْتي القاضي المُهَلَّبي، فاضلٌ روى عن الخليل السَّجْزِي المَدْكور، وحَدَّث عن أحمد بن المُظَفَّر البَكْري عن ابن أبي خَيْثمة بتاريخه، وعن غيرهما، حَدَّث عنه البيهقيُّ الحافظ.

والسادس: أبو سعيد البُسْتِي أيضاً الشافعي، فاضلٌ متصرَّفٌ في علوم. دخل الأندلسَ وحَدَّث، وروى عن أبي حامد الإسفرائيني، وغيره. حَدَّث عنه أبو العبَّاس العُذْري، وغيره. والله أعلم.

القسم الثاني: المفترق ممن اتَّفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم وأجدادهم أو أكثر من ذلك.

ومن أمثلته:

أحمد بن جعفر بن حَمْدان: أربعة: كلُّهم في عصر واحدٍ.

أحدهم: القَطِيعيُّ البغداديُّ أبو بكر الراوي عن عبد الله بن أحمد بن حنبل.

والثَّاني: السَّقَطِيُّ البَصْرِيُّ أبو بكر، يروي أيضاً عن عبد الله بن أحمد، ولكنه عبد الله بن أحمد بن إبراهيم الدَّوْرَقي.

والثالث: دِيْنَوَرِيِّ: روى عن عبد الله بن محمد بن سِنَان عن محمد بن كثير صاحب سفيان النَّوري.

والرّابع: طَرَسُوْسِيُّ: روىٰ عن عبد الله بن جابرِ الطَّرَسُوْسِيُّ تاريخَ محمد بن عيسى الطَّبَاع.

محمد بن يعقوب بن يوسف النَّيسابوري: اثنان، كلاهما في عصرٍ واحدٍ، وكلاهما يرُوي عنه الحاكمُ أبو عبد الله، وغيره.

فأحدهما: هو المعروفُ بأبي العبَّاس الأَصَمِّ.

والثاني: هو أبو عبد الله بن الأُخْرَمِ الشَّيباني، ويُعرَفُ بالحافظ، دُون الأول.

القسم الثالث: ما اتَّفق في الكُنية والنسبة معاً.

مثاله:

١ ـ أبو عمران الجَوْنِي: اثنان:

أحدهما: التابعيُّ عبد الملك بن حَبِيب.

والثاني: موسى بن سَهْلِ، بصريٌّ سكن بغداد، روى عن هشام بن عمار، وغيره، روى عنه دَعْلَج بن أحمد، وغيره.

٢ - وأبو بكر بن عَبَّاش: ثلاثةٌ:

أولهم: القارئ المحدُّث.

والثاني: أبو بكر بن عَيَّاش الحِمْصِيُّ؛ الذي حَدَّث عنه جعفرُ بن عبد الواحد الهاشمي، وهو مجهولٌ، وجعفر غيرُ ثقةِ.

والثالث: أبو بكر بن عَيَّاش السُّلَمِي الباجُدَّائي، صاحب «كتاب غريب الحديث»، واسمه: (حسين بن عياش). روى عنه على بن جَميل الرَّقَّى، وغيره.

القسم الرابع: ما اتَّفق في الاسم والكنية معاً.

ومثالُه:

صالح بن أبي صالح: أربعةٌ:

أحدهم: مولى التَّوْأَمة بنت أمية بن خَلَفٍ.

والثاني: أبوه أبو صالح السَّمَّان ذَكُوان، الرَّاوي عن أبي هريرة، رضي الله عنه.

والشالث: صالح بن أبي صالح السَّدُوْسِيّ، روىٰ عن عليّ، وعائشةَ ـ رضي الله عنهما ـ، روىٰ عنه خَلَّادُ بن عَمْرو.

والرابع: صالحُ بن أبي صالح مولئ عمرو بن حُرَيْثٍ، روىٰ عن أبي هريرة، رضي الله عنه، وروىٰ عنه أبو بكر بن عَيَّاش.

القسم الخامس: المفترق ممن اتَّفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم ونسبتهم.

مثاله:

محمد بن عبد الله الأنصارى: اثنان متقاربان في الطبقة.

أحدهما: هو الأنصاريُّ المشهورُ القاضي أبو عبد الله؛ الذي روىٰ عنه البخاريُّ، والناسُ.

والثاني: كنيته: أبو سلمة، ضعيفُ الحديث.

القسم السَّادس: ما وَقَع فيه الاشتراك في الاسم خاصَّةً، أو الكنية خاصَّةً، وأشكل مع ذلك؛ لكونه لم يُذكّر بغير ذلك.

#### مثاله:

يقول ابن الصَّلاح: «ما رُوِّيْناه عن ابن خَلاد القاضي الحافظ قال: إذا قال عارِمٌ: «حَدَّثنا حمَّادٌ» فهو: (حمَّادُ بن زيد)، وكذلك سليمانُ بن حَرْب. وإذا قال التَّبُوْذَكيُّ: «ثنا حَمَّادٌ» فهو: (حَمَّادُ بن سَلَمة)، وكذلك الحَجَّاج بن مِنْهال. وإذا قال عَفَّانُ: «حَدَّثنا حَمَّادٌ»، أمكن أن يكون أحدَهما.

ثم وجدت عن محمد بن يحيئ الذُّهْلِيِّ عن عَفَّانَ قال: إذا قلتُ لكم: «حَدَّثنا حَمَّادُ» ولم أنسبه؛ فهو: (ابنُ سلمة). وذَكَرَ محمد بن يحيئ فيمن سِوىٰ التَّبُوذَكيُّ ما ذكره ابن خَلَّاد.

ومن ذلك مَا رُوِّيْناه عن سَلَمَةَ بن سليمان: أنه حَدَّث يوماً، فقال: «أنبا عبد الله»، فقيل له: ابنُ مَن؟ فقال: يا سبحان الله! أما ترضون في كلِّ حديثٍ حتى أقول: «حَدَّثنا عبدُ الله بن المبارك أبو عبد الرحمٰن الحَنْظَلِيُّ؛ الذي منزله في شُكَّة صُغْدٍ».

#### ثم قال سلمة:

"إذا قيل بمكَّة: "عبد الله" فهو: (ابن الزُّبَيْر).

وإذا قيل بالمدينة: «عبد الله» فهو: (ابنُ عمر).

وإذا قيل بالكُوفة: «عبد الله» فهو: (ابنُ مسعودٍ).

وإذا قيل بالبَصْرَة: «عبد الله» فهو: (ابن عبَّاس).

وإذا قيل بخُراسان: «عبد الله» فهو: (ابن المبارك)».

وقال الحافظ أبو يَعْلَىٰ الخليلي القَزْوِيني: إذا قال المصريُّ : «عن عبد الله» ولا ينسبه فهو: (ابن عمرو) يعني: (ابن العاص).

وإذا قال المَكِّيُّ: «عن عبد الله» ولا ينسبه فهو: (ابن عباس).

ومن ذلك أبو حمزة \_ بالحاء والزَّاي \_ عن ابن عبَّاسٍ إذا أُطْلِقَ . وذكر بعضُ الحُفّاظ: أنَّ شعبة روىٰ عن سبعة كلهم أبو حمزة \_ بالحاء \_ عن ابن عباس، وكلُّهم أبو حمزة بالحاء والزَّاي إلا واحداً فإنه بالجيم، وهو: (أبو جمزة نصر بن عمران الضُّبَعيّ). ويُدرَك فيه الفرق بينهم بأنَّ شعبة إذا قال: «عن أبي جمرة عن ابن عبَّاسٍ» وأطلق فهو عن: (نصر بن عمران)، وإذا روىٰ عن غيره؛ فهو يذكر اسمه، أو نسبه.

القسم السابع: المشترك المتفق في النسبة خاصةً:

#### ومن أمثلته:

١ - «الآمُلِي»، و«الآمُلي». الأوَّل يُنسَبُ إلى «آمُل» طبرستان، والثاني ينسب إلى «آمُل» جَيْحُون.

قال أبو سعيد السَّمْعَاني: «أَكثَرُ أهل العلم من أهل طبرستان مِن آمُل». وأكثَرُ من ينسب إليها يُعرَف بالطَّبري، وشُهِر بالنسبة إلىٰ آمُل جَيْحُون: (عبدُ الله بن حَمَّاد الآمُلي) شيخُ البخاري»(١).

٢ ـ «السَّرَوِيُّ» و«السَّرْوِيُّ»: الأول منسوبٌ إلى بلدة «سَارِية» من طَبَرستان، منهم:
 محمد بن صائح السَّرَوِي الطَّبَري، ومحمد بن حفص السَّرَوي، والثاني: منسوبٌ إلى مدينة بأردبيل يقال لها: «سَرُو»، منها: (نصر السَّرْوي الأردبيلي) (٢).

٣ ـ ومن ذلك: الحَنفِيُّ والحَنفِيُّ. فالأول: نسبة إلى «بني حَنيفة»، والثاني: نسبة إلى «مذهب أبي حنيفة»، وفي كلِّ منهما كثرة، وشهرة . وكان محمدُ بن طاهر المَقْدِسِيِّ وكثيرٌ من أهل الحديث وغيرُهم يَفْرُقُونَ بينهما، فيقولون في المذهب: «حنيفيٌّ» بالياء.

ثم إنَّ ما يُوجَد من «المتفق والمفترق» غير مقرونِ ببيانِ فالمراد به قد يُدرَك بالنظر في رواياته، فكثيراً ما يأتي مميَّزاً في بعضها، وقد يُدرَك بالنظر في حال الراوي، والمروي عنه(٣).

<sup>(</sup>١) الأنساب المتفقة: ص: ٤.

<sup>(</sup>٢) المؤتلف والمختلف: ص: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٥٨ ـ ٣٦٤.

وقد زَلَق بسبب الاتفاق بين الرواة في الاسم، أو غيره غيرُ واحدٍ من الأكابر، ولم يزل الاشتراكُ من أسباب الغلط في كلّ علم.

## أهميةُ هـٰذا العلم وفائدته:

ولبيان أهمية (المُتفِق والمُفترِق) وفائدته إليك نصَّ مقدِّمةِ الحافظ الخطيب البغدادي لكتابه: «المتفق والمفترق»، يقول رحمه الله تعالى:

«الحمد لله الذي هدانا لمعرفة دينه، ووفّقنا لاتّباع سُنّة رسولِه، وعَلّمنا ما لم نكن نعلمه، وفَضّلنا على كثيرٍ مِمَّن خَلَق، وصلًى الله على سيّدنا محمد خاتم النبيّين، وعلى أهل بيته، وصحابته أجمعين، وتابعيهم بإحسان إلىٰ يوم الدّين.

أمَّا بعد: فإني ذاكرٌ في كتابي هاذا نوعاً من علم الحديث قد يقع الإشكالُ في مثله على من لم ترتفع في العلم رُتبتُه، ولم تَعْلُ في تدبيره طبقتُه، وهو بيانُ أسماء، وأنسابٍ وَرَدَتْ في الحديث متفقة متماثلة، وإذا اعتبرت وجدت مفترقة متباينة، فلم يُؤمّن وقوعُ الإشكال فيها، أو في بعضها لاشتباهها، وتضاهيها. وقد وَهَمَ غيرُ واحدٍ من حَمَلة العلم المعروفين بحُسن الحفظ، والفهم في شيء من هاذا النوع الذي ذكرناه، فحدانا ذلك على أن شرحناه، ولحَّصناه، ونسأل الله العِصْمَة من الخطأ في جميع الأمور، والعفو عن زَلَلِنا برأفته، إنه رحيمٌ غفور!

أخبرنا أبو سعيد محمد بن موسى بن الفضل بن شاذَان الصَّيْرفي بنيُسابور؟ قال: سمعتُ أبا العبَّاس محمد بن يعقوب الأصَمّ يقول: سمعتُ العبَّاس بن محمد الدُّوْري يقول: سمعتُ يحيى بن مَعِين يقول: قد روى مالكُ بن أنس عن شيخ يقال له: (عبدُ الملك بن قُريْر)، وهو خطأً، إنما هو الأصمعيُّ، ولكن في كتاب مالك: (عبد الملك بن قُريْر)، وهو خطأً، إنما هو الأصمعيُّ.

قال الشيخُ أبو بكر: قد غَلِطَ ابنُ معين في هـٰذا القول غلطاً ظاهراً، وأخطأ خطأً فاحشاً.

وحديثُ مالكِ صحيحٌ، رواه عنه كاقَّةُ أصحابه، وساقه في مُوَطَّئِهِ عن عبد الملك بن

قُرَيْر عن محمد بن سيرين، ويُرى: أنَّ الوَهْم دخل فيه على يحيى لاتفاق الاسمين، وتقارب الأبوين، أعني من عبد الملك بن قُرَيْر، وعبد الملك بن قريب. مع ما أخبرنا أبو سعيد الصَّيرفي؛ قال: سمعتُ الأصمعيَّ يقول: «سمع منى مالكُ بن أنس».

فلمًّا صَحَّ سماعُ يحيئ هـٰذا من الأصمعيِّ واسمُه عبد الملك بن قريب، وانتهت إليه رواية مالكِ عن عبد الملك بن قرير؛ ظَنَّه الأصمعيَّ، فقضئ على مالكِ بالخطأ، وألزمه الوَهْمَ.

ولو أمعن يحيى النظر؛ لَعلِمَ: أنَّ الأصمعيَّ لا يروي عن محمد بن سيرين، وعبد الملك بن قرير؛ الذي روىٰ عنه مالكٌ هو العبدي أخو عبد العزيز ابن قرير من أهل البصرة. ولا أعلم مَنْ روىٰ عن عبد الملك غيرُ مالكِ، وأمَّا عبد العزيز؛ فروىٰ عنه سفيان الثَّوري، وعَطَّاف بن خالد، وهو يروي عن الأحنف بن قيْس، وعن محمد بن سيرين أيضاً.

فإذا كان يحيى بن مَعِين لم يَسْلَم من الوَهْم مع ثُبوت قَدَمِه في هـٰذا العلم لأدنى شبهة دخلتْ عليه من قِبَلِ كلام وقع إليه؛ فكيف يكون حالُ من هو دُونه؛ إذا وَرَدَ اسمان في كلِّ جهة متفقان نسباً، وتسمية ، وطبقة ، ورواية ؟! إنَّ وقوع الإشكال يكون بذلك أكثر إلا على مَن أمعن النظرَ، وتدبَّرُ (١)».

أعتقد: أنَّ مقدمة الخطيب هاذه تشفي، وتكفي لبيان أهمية فائدة «المتفق والمفترق». أشهر الكتب في «المُتَّفِق والمُفْتَرِق»:

١ لَمُتَّفَق الكبير: لأبي بكر محمد بن عبد الله محمد الجَوْزَقي الخراساني (المتوفئ سنة ٣٨٨ هـ).

قال الذهبي: «يكون في ثلاثمئة جزء، رواه عنه شيخُ الإسلام أبو عثمان الصَّابوني»(٢)، وقال الكتَّاني: «وله آخر أبسط منه»(٣).

<sup>(</sup>١) المتفق والمفترق: (ق: ٢ ـ ١ ـ ب).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: (١٦/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٣) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٥.

٢ ـ غنية المُلتَمِس وإيضاح الملتبس: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ)(١).

٣ - المُتَّفِق والمُفْتَرق: للخطيب البغدادي أيضاً.

قال السُّيوطي: «وللخطيب فيه كتابٌ نفيسٌ على إعوازٍ فيه».

وهو مطبوغ.

وقال الكتَّاني: «وهو كتابٌ نفيسٌ في مجلَّدٍ كبيرٍ، وشرع الحافظُ ابن حجر في تلخيصه مع استدراك ما فاته، فكتب منه شيئاً يسيراً، ولم يُكمله»(٢).

وهو مطبوعٌ.

إلانساب المُتَّفِقَة في الخطِّ المُتَماثِلة في النقاط والضبط: لابن القَيْسَراني أبي الفضل، محمد بن طاهر المَقْدِسي (المتوفئ سنة ٥٠٧ هـ).

المُتَّفِق والمُفترِق: لابن النَّجَّار أبي عبد الله محمد بن محمود بن الحسن البغدادي (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ).

ذكره الحافظُ الذهبيُّ في «سير أعلام النبلاء» (٣٢/٣٢).

٦ ـ ترتيب المُتَفق والمُفترِق للخطيب: للحافظ أبي الفضل، شهاب الدين،
 أحمد بن على بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

ذكره عبد الحي الكتّاني في «فهرس الفهارس» (٣٦/١)، وذكره محمد بن جعفر الكتّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١١٥).

تدریب الراوي: (۲/۳۱٦).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٥.

رَفْعُ عبر (لرَّحِيُ الْهُزَّرِي (سِكْتُهُ لالْهُزُرُ (لِلْهُزوكِ سِكَتُهُ لالْهُزُرُ (لِلْهُزوكِ www.moswarat.com رَفَعُ عِس (ارَّعِمَى (الْفِخَرَّي (الْسِلْتِين (الْفِرُورِي www.moswarat.com

# ١٤ . معرفة المتشابه

### تعريف «المتشابه» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المُتَشَابِهُ):اسمُ فاعلِ من «التشابه» بمعنى: التماثل، ويُراد بالمتشابه هنا: «الملتبس».

و: تُطْلَق كلمةُ «المُتشابه» في الأسماء والأنساب على تلك التي يتشابه رسمُها وصورةُ خَطُها، فيلتبس تعيينُها، أو يقع فيها ما يُعرَف بالتصحيف، وهو خطأٌ يَعْرِض في قراءة اللَّفظة إنْ لم تُضْبَط ضبطاً تامّاً، أو لم تُؤخّذ بالرواية والتَّلقِّي من أفواهِ الرِّجال.

واصطلاحاً: هو أنْ تَتَفِق أسماءُ الرُّواة أو نسبهما في اللَّفظ والخَطَّ، ويفترقا في الشخص، ويختلف ويأتلف ذلك في أسماء أبويهما بأن يأتلفا خطًا ويفترقا لفظاً.

أو عكسُه بأن يأتلف أسماؤهم خطّاً، ويختلف لفظاً، وتتفق أسماء أبويهما لفظاً وخطّاً، أو نحو ذلك بأن يتفق الأسماء أو الكنيتان وما أشبه ذلك(١).

#### فائدةً معرفته:

وفائدةُ هذا النَّوع الأمنُ من التصحيف، وظُنَّ الاثنين واحداً.

#### • أنواع المتشابه:

ذَكَر العلماء أنواعاً وأمثلةً لهذا النّوع بعضها صُرّح به والبعضُ الآخر لم يصرّح بنوعه وإنّما ذكرت أمثلته، وقد قَسّم الحافظُ السّخاوي أنواعه إلى ستة (٢) وإليك هذه الأنواع:

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: للسخاوي: (٤/ ٢٨٥).

النوع الأوَّل: وهو ما حَصَل الاتِّفاقُ فيه في الاسم والاختلاف في الأب:

مثاله:

ـ موسى بن عَلِيّ ـ بالفتح للعين ـ قال النَّووي: وهم كثيرون(١١).

قلتُ: قد عَدَّهم العراقيُّ فلم يبلغوا عشرةً، فوصفُ النَّووي لهم بأنَّهم كثيرون فيه تجوُّزُ<sup>(۲)</sup>.

\_ وموسى بن عُلَيّ \_ بضَمّ العين \_ بن رَبَاح المصري، ومنهم من فَتَحها، ويقال إنَّ أهل مصر يفتحون، وأهل العراق يَضُمّون، وبالضَّمّ: لقبٌ، وبالفتح: اسمُ<sup>٣١)</sup>.

\_ يقول الحافظُ السيوطي: «ولمَّا وقع الاختلافُ في والد (موسى) فينبغي أن يمثّل بمثال غيره وذلك:

\_أيوب بن بشر، وأيوب بن بُشَيْر.

الأوَّل: أبوه مُكَبَّرٌ عِجْلِيٌّ شاميٌّ روى عنه: ثَعْلَبة بن مسلم الخثعمي.

والثاني: أبوه مُصَغَّرٌ عَدَوِيٌّ بصريٌّ روى عنه: أبو الحسين خالد البصري، وقتادة وغيرُهما<sup>(٤)</sup>.

النّوع الثاني: وهو ضِدّ الأوّل، ما حَصَل الاختلافُ فيه في الاسم والاتفاق في الأب: مثاله:

\_ عبَّاس \_ بالموحَّدة والمُهْمَلة \_ وعَيَّاش: بالمُثَنَّاة التحتانية والمُعْجَمَة، كلُّ منهما ابنُ الوليد، وبصريٌ أيضاً، وفي عصرٍ واحدٍ بحيثُ تشاركا في بعض الشيوخ، وأخذ البخاريُّ عن كلِّ منهما (٥).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٤/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: (٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) التقييد والإيضاح: ص: ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) المقنع في علوم الحديث: (٢/ ٦٢٢).

<sup>(</sup>٥) فتح المغيث: للسخاوي: (٢٨٦/٤).

- و(سُرَيْجُ بن النُّعمان) و(شُرَيْح بن النُّعمان)، وكلاهما مُصَغَّرٌ، الأوَّل: بالمُهْمَلَة والحاء والجيم، جَدُّه: مَرْوَان اللُّوْلُؤي البغدادي، روى عنه: البخاريُّ، والثاني: بالمُعْجَمَة والحاء المُهْمَلَة: الكوفيُّ تابعيُّ، له في السنن الأربعة حديثٌ واحدٌ عن عليًّ بن أبي طالب - رضى الله عنه ـ (١).

النوع الثالث: وهو ما حَصَل فيه الاتفاقُ في الاسم واسم الأب والاختلاف نطقاً في النسبة:

مثاله:

\_محمد بن عبد الله، اثنان:

أحدُهما: مُخَرِّميٌّ، بضَمَّ الميم وفتح الخاء المعجمة، وكسرِ الرَّاء المشدَّدة نسبة إلى المُخَرِّم من بغداد، وأحد شيوخ البخاري الحُفّاظ.

والآخر: مَخْرَمِيُّ، بفتح الميم وسكونِ الخاء المعجمة وفتح الرَّاء، قال ابن ماكولا: «لعله من ولد مَخْرَمَة بن نَوْفَل، وهو مَكِّيُّ يروي عن: الشافعيُّ، وعنه: عبد العزيز بن محمد بن الحسن بن زيالة، ليس بالمشهور (٢٠)».

النَّوع الرابع: وهو ما حَصَل فيه الاتفاقُ في الكنية والاختلاف نُطْفاً في النسبة:

مثاله:

\_ (أبو عمر الشَّيْبَاني) و(أبو عمر السَّيْبَاني)، تابعيان، يفترقان في أنَّ الأوَّل، بالشِّين المعجمة، والثاني: بالسِّين المهملة، واسمُ الأوَّل: سعد بن إياس، ويشاركه في ذلك:

 <sup>(</sup>۱) انظر: «تدریب الراوي» (۲/ ۳۳۱ ـ ۳۳۲)، و «تلخیص المتشابه»: (۱/ ٤٩٧ ـ ٤٩٨)، و «الإكمال»:
 (٤/ ۲۷۷ ـ ۲۷۷).

 <sup>(</sup>۲) انظر: «نتح المغیث» للسخاوي: (٤/ ٢٨٧)، و«تلخیص المتشابه»: (١/٧٧١)، و«الإكمال»:
 (۲) (۲) .

أبو عمر الشَّيباني اللُّغَوي إسحاق بن مِرَار ـ بكسر الميم وتخفيف الرّاء (١١) ـ كضِرَار، وقيل: كغزال، وقيل: كغزال، وقيل: كعمار.

وأمَّا الثاني: فاسمه: زُرْعَة، وهو والديحيي بن أبي عمرو الشَّيباني الشَّامي (٢).

النَّوع الخامس: ما حَصَل فيه الاتفاقُ في النسبة والاختلاف في الاسم:

#### مثاله:

\_ (حَنَان الأسدي)، بفتح المُهْمَلة والنون المخفَّفة، و(حَيَّان الأسدي)، بفتح المُهْمَلة وتشديد المُثنَّاة التحتانية، كلِّ منهما (أسديُّ).

فالأوَّل: نسبة لبني أسد بن شريك بضَمَّ المعجمة بصريُّ، يروي عن: أبي عثمان النَّهدي، وعنه: حَجَّاج الصَّوّاف.

والآخر: اثنان تابعيان؛ أحدُهما: كوفيٌّ يُكنى: أبا الهياج، واسم أبيه حصين، حديثُه في مسلم؛ وثانيهما: شاميٌّ ويُعرَف بحَيَّان أبي النضر، له في «صحيح ابن حبان» عن واثلة حديث (٣).

النَّوع السادس: ما حَصَل فيه الاتفاقُ في النسبة والاختلاف في الكنية:

#### مثاله:

\_ (أبو الرِّجَال الأنصاري) بكسر الراء وتخفيف الجيم، و(أبو الرَّحَّال الأنصاري)، بفتح الرَّاء وتشديد الحاء مهملة.

الأوّل: اسمُه: محمد بن عبد الرحمن، مدنيٌّ يروي عن: أُمَّه عمرة بنت عبد الرحمن وغيرها، حديثُه في الصحيحين.

انظر: «تقریب التهذیب»: ص: ٦٦١.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث ص: ٣٣٣، و «فتح المغيث» للسخاوي: (٤/ ٢٨٧)، و «تدريب الراوي»: (٢/ ٣٣٣).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «تلخيص المشتبه» (٨٥٣/١)، و«الإكمال» (٢/٣١٧)، و«علوم الحديث»: ص: ٣٣٤، و«فتح المغيث» للسخاوي: (٢٨٨/٤)، و«ميزان الاعتدال» (١/ ٥٤٢).

والآخر: اسمُه: محمد بن خالد، أو خالد بن محمد، وبه جَزَم الدارقطنيُّ، تابعيُّ ضعيفٌ حديثه في الترمذي (١٠).

\_ (ابنُ عُفَيْر المصري)، و(ابن غُفَيْر المصري)، كلاهما مُصَغِّرٌ: الأوَّل بالمُهْمَلَة: سعيد بن كثير بن عفير أبو عثمان، روى عنه: البخاريُّ.

والثاني: بالمُعْجَمة: اسمه: الحسين، أو الحسن بن عفير، متروك (٢).

### ومن الأمثلة العامَّة على معرفة المتشابه:

١ ـ قال ابنُ أبي حاتم الرَّازي: سألتُ أبي عن حديثٍ رواه مِنْجَابُ بن الحارث عن حفص بن غِيَاث، عن محمد بن مَرْوَان النَّخَعي؛ قال: قلتُ لأبي: كيف رأيتَ صلاة النبي ﷺ؟ قال: رأيتُه يُصَلِّي الظُّهْرَ هاكذا... فذكر الحديثَ. قال أبي: هاذا خطأٌ، إنما هو حفصُ بن غياث، عن عمرو بن مروان النَّخَعي (٣).

٢ ـ وقال ابنُ أبي حاتم أيضاً: سألتُ أبي، وأبا زُرْعَة عن حديثٍ رواه أبو نُعيْم الفضل بن دُكيْن عن سفيان، عن منصور، عن الشَّعبي، عن المِقْدَاد أبي كريمة الشَّامي، عن النبي على في قصة الضِّيافة، قال أبي: هاذا خطأً، إنما هو المِقْدَامُ بن مَعدِيْ كَرِب. كان خَرَج الشعبيُّ إلى عبد العزيز بن مَرْوان \_ أخي عبد الملك \_ فلقي المقدام بحمص، ولا أعلم أحداً من أصحاب النبي على هناك غيره؛ وقد كان عِدَّةٌ من أصحاب النبي على أحياءً أن . . . وقال أبو زُرْعَة: الصحيح: المقدام بن معدي كرب، وكنيته: أبو كريمة (٥).

٣ \_ ومثال ذلك أيضاً: ما ذَكَره عبدُ الله بن أحمد؛ قال: حَدَّثني أبي؛ قال: حدَّثنا

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح المغيث» للسخاوي: (٤/ ٢٨٨).

 <sup>(</sup>۲) تلخيص المشتبه (۱/ ۸۹ - ۸۹۷)، و «تدريب الراوي» (۲/ ۳۳٤)، و «فتح المغيث»: للسخاوي:
 (۲) ۲۸۸/٤ - ۲۸۹).

<sup>(</sup>٣) شرح علل الترمذي: (٢/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٤) علل الحديث: (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: (٢٤٢/٢).

هُشَيْمٌ؛ قال: زَعَم لي بعضُهم؛ قال: كتب الحَجَّاجُ أَن يُؤخَذ إبراهيمُ بن يزيد إلى عامله، فلمَّا أتاه الكتابُ؛ قال: فكتَبَ إليه: إنَّ قِبَلْنَا إبراهيم بن يزيد التيمي، وإبراهيم بن يزيد النَّخعي، فأيهما نأخذ؟ قال: فكتب أن يأخذهما جميعاً(١).

فهنا ذِكْرُ اثنين من الرواة اجتمعا في الاسم، والعصرِ، والرُّثبَةِ، ومَن لا يُمَيِّرُ بينهما قد يخلط في حديثهما، وقد يقول قائلٌ: ما داما ثقتين؛ فما الضَّرَرُ من هـنذا الخلط؟

والجواب على ذلك: إنَّ لكلِّ من الرجلين إسنادَه ولكلِّ منهما رجالَه، والخلطُ بينهما لا يقتصر عليهما، بل يتعدَّاهما إلى بقية رجال الإسناد (٢).

#### أشهر الكتب في «المتشابه»:

المتشابه في أسماء رُواة الحديث وكُناهم: لابن الفرضي أبي الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف القُرطبي (المتوفئ سنة ٤٠٣ هـ).

ذكره الزِّرِكلي في «الأعلام» (٤/ ١٢١).

٢ - مشتبه النسبة: لأبي محمَّد عبد الغني بن سعيد الأزدي المصري (المتوفئ سنة ٤٠٩ هـ).

وهو مطبوعٌ .

٣ - إيضاح الإشكال في الرواة: للأزدي أيضاً.

وهو مخطوطٌ في المكتبة السعيدية بالهند<sup>(٣)</sup>.

٤ - المتشابه: لأبي الوليد الفرضي (المتوفي سنة ٤٠٣ هـ).

ذكره الزِّركلي في «الأعلام» (١٢١/٤).

علل الحديث ومعرفة الرجال: (١/٦ \_ ٤٣).

<sup>(</sup>٢) العلل في الحديث: لهمام سعيد: ص: ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (١/ ٢٦٩).

المعجم في مشتبه أسامي المحدّثين: لأبي الفضل عبيد الله بن عبد الله بن أحمد الهرّوى (المتوفئ سنة ٤٠٥ هـ)

٦ ـ تلخيص المتشابه في الرسم وحماية ما أشكل منه عن بوادر التصحيف والوهم:
 لأبى بكر أحمد بن ثابت المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ).

قال الشُيوطي : «وهو من أحسن كتبه»(١).

وهو مطبوعٌ.

وذَيَّل عليه مؤلِّفُه في كتابه: «تالي التلخيص».

٧ ـ تالى التلخيص: للخطيب البغدادي أيضاً.

قال الكتّاني: «ثم ذَيّل عليه بما يتّفق من أسماء الرواة، وأنسابهم، غير أنَّ في بعضه زيادة حرف، وسَمَّاه: «تالي التلخيص» في أجزاء، وهو كتابٌ جليلُ القدر، كثيرُ الفائدة، بل قال ابن الصلاح: إنَّه مِن أحسن كتبه، وقد اختصره علاء الدين بن التركماني، واختصره أيضاً: السيوطي»(٢).

وهو مطبوعٌ .

٨ ـ المشتبه: لابن ماكولا الأمير سعد الملك أبي نصر علي بن هِبَة الله بن علي البغدادي (المتوفئ سنة ٤٧٥ هـ).

وهو مخطوطٌ (٣).

٩ ـ الفيصل في مشتبه النسبة: لأبي بكر محمد بن موسئ الحازمي الهَمذاني
 (المتوفي سنة ٥٨٤هـ).

<sup>(</sup>۱) تدريب الراوي: (۲/ ۳٤۹).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: الفهرس الشامل: الحديث: (٣/ ١٤٧٣).

وهو مخطوط<sup>(۱)</sup>.

١٠ مشتبه الأسماء والنسب أو (إكمال الإكمال لابن ماكولا): لابن نُقْطَة محب
 الدين أبي بكر، محمد بن عبد الغني بن أبي بكر البغدادي (المتوفئ سنة ٦٢٩ هـ).

وهو مطبوعٌ .

١١ ـ ذيل مشتبه الأسماء والنسب لابن نُقْطَة المُذَبَّل على كتاب ابن ماكولا: لابن العماديّة وجيه الدين أبي المُظَفَّر منصور بن سليم الإسكندراني (المتوفئ سنة ٦٧٣ هـ)(٢).

١٢ ـ تكملة إكمال الإكمال: لابن الصَّابوني جمال الدين محمد بن علي (المتوفئ سنة ٦٨٠ هـ).

وهو مطبوعٌ .

١٣ ـ المشتبه في الرجال: أسمائهم، وأنسابهم: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).

رَتَّب الذهبيُّ هاذا الكتابَ على حروف المعجم، فجَعَل لكلِّ حرف باباً، فبابٌ للهمزة، وآخر للباء، وثالثٌ للتاء . . . وهاكذا . واعتمد فيه على الأثمَّات المصنَّفة في هاذا الفيِّ .

لَاكن الذهبي اعتمد في ضبط الشكل على ضبط القلم، إلا فيما يَضْعُب ويُشْكِل، فيُقَيِّده بالحروف، وهو نادرٌ، وقد نَبَّه إلى ذلك، فقال في مقدِّمته: «فاعلم - أرشدك الله -: أنَّ العمدة في مختصري هاذا على ضبط القلم، إلا فيما يَصْعُب، ويُشْكِل، فيُقيَّد، ويُشَكَّل، وبالله أتأيَّد، وعليه أتوكَّل. فأتقِنْ - يا أخي - نسختَك، واعتمد على الشكل، والنقط، ولا بُدَّ؛ وإلاً؛ لم تصنع شيئاً».

فصارَ الكتابُ \_ بذلك \_ مبايناً لموضوعه؛ لعَدَم الأمن من التصحيف فيه، كما أنه

<sup>(</sup>١) انظر: «الفهرس الشامل» الحديث: (٢/ ١٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «ذيل تاريخ الأدب العربي»: لـ: «بروكلمان»: (١/ ٢٠٢).

أجحف في الاختصار، وفاته من أصوله أشياء.

والكتاب مع هاذا قيّم نافع ، انتفع به العلماء ، واحتلَّ مكاناً مرموقاً عند المعنيّين بعلم الرجال ، فطالعه الحافظ ابن ناصر الدين الدِّمشقي (المتوفئ سنة ٨٤٢ هـ) ، وكتَب على هامشه تعليقات هامة ، عقب فيها على كثير مما أورده المؤلِّف ، بل زاد عليه . ثم ألَّف كتابَه الفَذَّ: «التوضيح لكتاب المشتبه في الرجال» في ثلاثة أسفار ، وضَبَطه بالحروف ، وأوضح ما أهمله الذهبي ، وشرح بعض مختصراته ، واستدرك عليه استدراكات قيمة تَدُلُّ على رُسوخ قدمه في هاذا الفنِّ . كما نَبَه على أوهام الذهبي في كتاب سَمَّاه : «الإعلام بما وقع في مشتبه الذهبي من الأوهام»(١) ، سيأتي تعريف هاذين الكتابين .

كذلك اعتنى به الحافظُ ابن حجر (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ)، فألَّف الحافظُ كتابه: «تبصير المنتبه بتحرير المشتبه» وهو أَحْسَن، وأوفى كتب هـلذا الفنِّ، وسيأتي تعريفه.

وممَّن استدرك على «مشتبه الذهبي» تلميذُه الحافظ ابن رافع السَّلاَمي (المتوفى سنة ٤٧٧ هـ)، ذكره ابن حجر فقال: «وقد ذيّل عليه الحافظُ تقي الدين ابن رافع ـ تلميذُه ـ في هاذا المختصر جزءاً قَدْر عشرة أوراق، غالبه لا يرد عليه؛ لأنه إما أن يكون قد ذكره، أو يكون لا يشتبه إلاَّ على بُغْدِ» (٢).

١٤ ـ مختصر تلخيص المتشابه في الرسم للخطيب: لابن التركماني القاضي علاء
 الدين علي بن عثمان بن مصطفئ المارديني الحنفي (المتوفئ سنة ٧٥٠ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١١٩).

١٥ ـ تحفة ذوي الأرب في مشكل الأسماء والنسب: لابن خطيب الدَّهشة نور الدين أبى الثَّناء محمد بن أحمد (المتوفئ سنة: ٨٣٤ هـ).

وهو مطبوغٌ.

<sup>(</sup>١) ذيول تذكرة الحفاظ: ص: ٣٢٠، و٢٣١، وانظر: «الرسالة المستطرفة»: ص: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) تبصير المنتبه: (١/١).

١٦ - توضيح المشتبه في أسماء الرجال: لشمس الدين محمد بن أبي بكر عبد الله بن محمد، المعروف بـ: «ابن ناصر الدين الدِّمشقي» (المتوفئ سنة: ٨٤٢ هـ).

وهو من أحسن الكُتب في هذا الموضوع، والذي حَفَزَه على تأليفِ هــاذا الكتاب ما وَجَدهُ في «مشتبه» الذهبي من التقصير الذي ذكرناه أثناء تعريفه.

ضَبَطَ ابنُ ناصر الدين في هاذا الكتاب الاسمَ المشتبة بالحروف ضبطاً دقيقاً يُزيل الاشتباة، ويدفعُ الإشكال، وتَوَسَّع في ترجَمة العَلَم؛ الذي أوردهُ الذهبيُّ، ويبيِّن بياناً شافياً ما وَهِمَ فيه الذهبيُّ، فهو لم يكتفِ بمُجرَّد ذكرِ الوهم مُشيراً إلى الصواب، وإنما بيَّن مأخذَه، ومصدَره، فيذكر عمَّن نقلَ الذهبيُّ ومن تابَعَ في هاذا الوهم.

واستدركَ ابن ناصر الدين على الذهبيّ أسماءً مشتبهةً، لم يتعرَّض لضبطِها، كما استدركَ أعلاماً كثيرة أغفلَ الذهبيُّ ذِخْرَها في رسم الاسمِ المُشتبه، ووردت في الأصولِ التي نَقَل عنها، وبذلك أغنى كتابَه بكثيرٍ من أعلام المؤتلف والمختلف، وبأكبر عددٍ من ألفاظ المشتبه.

وترجَم الأنسابَ التي ذكرها الذهبيُّ مُطْلَقةٌ من غيرِ أن يذكر إلى أيِّ شيءِ نُسبت من جَدِّ، أو بَلدةٍ، أو حِرفةٍ، وإذا أورد الذهبيُّ نسبةٌ يتعدَّد فيها المنسوبُ؛ ميَّز ابنُ ناصر الدين بينها، وفصَّل فيها.

وتوسَّع في ترجمَة الأمكنةِ، وتحديدِ مواضعِها، واعتنىٰ بذكر المواضع المختلفة؛ التي تشترِكُ باسم واحدٍ.

وهو مطبوعٌ.

١٧ ـ الإعلام بما وقع في مشتبه الذهبي من الأوهام: لابن ناصر الدين الدِّمشقي أيصاً.

وهو مختصرٌ لكتابه: «توضيح المشتبه في أسماء الرجال» الذي سَبَق تعريفه آنفاً.

والفرقُ بين الأصل، والمختصر: لقد جاء كتابُ «التوضيح» في (١١٧٩) صفحة، وكتاب بهاذه الضخامة، والأهمية ينبغي اختصارُه؛ ليسهل تناوله، وتعمَّ فائدته. ويظهر: أنَّ ابن ناصر الدين لم يَقُمُ باختصاره انطلاقاً من هاذا الدافع، وإنما تنفيذاً لأمرِ جاءه ممن

وأمًا عن عمله في «الإعلام» فقد لخَّصه في مقدمة هاذا الكتاب تلخيصاً وافياً؛ حيث قال: «...وقد يَسَّر الله ـ وله الحمد ـ توضيحه مقيَّداً بالحروف، مع الزيادة لما قصر فيه بالمعروف، وتبيين الصواب في الأوهام الواقعة في الكتاب، ثم انتزعت منه الأوهام ملخصة، وعلَّقتها في هاذا التجريد ملخصة...».

#### وهو مطبوعٌ.

1۸ ـ تبصير المنتبه بتوضيح المشتبه: للحافظ أبي الفضل؛ شهاب الدين أحمد بن على بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

حَرَّر به الحافظُ «مُشتبه» الذهبيِّ، ذكر في خُطْبته: أَنَّ الذي دعاه إلى ذلك ما وَجَدهُ في كتابِ الذهبيِّ من إعوازٍ من ثلاثة أوجه: «أحدُها \_ وهو أهمُها \_: إحالتُه على ضبطِ القلم. ثانيها: إجحافُه في الاختصار، ثالثها: ما فاته من التراجم المستقلة التي لم يتضمَّنها كتابه مع كونها في أصل ابن ماكولا، وابن نقطة، وأورد فيه كثيراً من أسماء الشعر، والفُرسان في الجاهلية وما أشبه ذلك مِمَّن ليست لهم رواية، وعَلَّل صنيعه بقوله: «فإنَّ غالِبَ من ذكرتُ يأتي ذكرُه في كتب المَغَازي، والسَّير، والمبتدأ، والأنساب، والتواريخ، والأخبار، ولا يستغني طالبُ الحديث عن ضبط ما يرد في ذلك من الأسماء ولو لم يكن له رواية».

وهو مطبوعٌ .

١٩ ـ تحفة النّابه بتلخيص المتشابه: للحافظ جلال الدين أبي الفضل عبد الرحمان بن أبي بكر الشيوطي (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

لخَّص فيه كتاب الخطيب البغدادي (المتوفئ سنة ٤٦٣ هـ)، ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (١/ ٥٧٣).

رَفْخُ معبر ((لرَّحِيُ (الْبَخِثَرِيَّ (سِلَتَرَ) (لِنَدِّرُ) ((لِوْرُودُ) www.moswarat.com



### ١٥- المتشابه المقلوب

## تعريف «المتشابه المقلوب» لغة واصطلاحاً:

أولاً: لغةً: تعريفُ «المتشابه»، وقد سبق تعريفُه اللُّغَويّ والاصطلاحيّ في «المتشابه»، و«المقلُوب» اسمُ مفعولِ من : (قَلَب يَقْلِبُ) ومعناه: ما جعل أعلاه أسفلَه، أو يمينه شمالَه، أو باطنه ظاهرَه.

وثانياً: اصطلاحاً: هو الرُّواة المتشابهون في الاسم والنَّسب المتمايزون بالتقديم والتأخير، بأن يكون اسمُ أحدِ الراويَيْن كاسم أبي الآخر خطاً ولفظاً، واسم الآخر كاسم أبي الأوَّل، ومعنى ذلك أنَّ هذا النوع ممَّا يقع فيه الاشتباه في الذِّهن لا في الخطُّ(١).

# سبب إفراد هذا النوع عن النوع المركّب قبله:

وأفرد هذا النوعُ عن النوع المركّب قبله، وإنْ كان أيضاً مركّباً من متفقٍ ومختلفٍ؛ لأنَّ ما فيه من الاختلاف ليس من نوع المؤتلف<sup>(٢)</sup>.

# أهمية معرفة هذا النوع (٣):

ومن أهمية معرفة هذا النوع: الأمنُ من وقوع القلب في الرواة، وقد انقلب على بعض المحدِّثين بل نسب شيءٌ من ذلك لإمام الصنعة البخاري في ترجَمة (مسلم بن الوليد

 <sup>(</sup>۱) علوم الحديث: ص: ٣٣٤، "تدريب الراوي": (٦/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>۲) فتح المغيث: للسخاوي: (٤/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المقنع في علوم الحديث» (٢/ ٦٢٥)، و«فتح المغيث» للعراقي ص: ٤٣٨، و«فتح المغيث» للسخاوى: (٤/ ٢٩٠)، و«تدريب الراوي»: (٢/ ٣٣٥).

المدني)، فجعله الوليدَ بن مسلم (١) كالوليد بن مسلم الدمشقي المشهور، وخَطَّاه في ذلك ابن أبي حاتم في كتاب له في خطأ البخاري في تاريخه حكايةً عن أبيه (٢).

### أمثلة هذا النَّوع:

- (يزيد بن الأسود)، و(الأسود بن يزيد).

فالأوَّل: الصحابيُّ الخُزاعِيُّ له في السُّنَن حديثٌ واحدٌ، قال ابن حِبّان: عِدادُه في أهل مَكَّة، وقال المِزِّيُّ: في الكُوفيين.

و(يزيد بن الأسود الجرشي) التابعي المُخَضْرَم المشتهر بالصَّلاح يكنى: أبا الأسود، سكن الشَّامَ وهو الَّذي استسقى به معاوية فسقوا للوقت حتى كادوا لا يبلغون منازلهم.

والثاني: (الأسود بن يزيد النخعي) التَّابعيّ الفاضل، حديثُه في الكتب الستة.

#### ومن أمثلته كذلك:

- (الوليد بن مسلم)، و(مسلم بن الوليد).

فمِن الأوَّل: الوليدُ بن مسلم البصري التابعيُّ، الراوي عن: جُنْدُب بن عبد الله البَجَلِيِّ، والوليدُ بن مسلم الدَّمشقي المشهور، صاحبُ الأوزاعيِّ، روى عنه أحمدُ بن حنبل، والناسُ.

والثاني: مسلمُ بن رَبَاح المدني، روى عن: أبيه، وعنه الدَّرَاوَرْدِيُّ، هو الَّذي انقلب اسمه على الإمام البخاري كما تقدَّم<sup>(٣)</sup>.

قال الحافظُ ابن كثير: "وقد اعتنى شيخُنا المِزِّيُّ في تهذيبه (١٤)، ببيان ذلك، وَمَّيز بين

انظر: «التاريخ الكبير»: (٨/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «بيان خطأ البخاري» ص: (١٣٠).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٣٣٤، تدريب الراوي: (٢/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) راجع تهذیب الکمال: (۳۱/۸٦).

المتقدِّم والمتأخِّر من هؤلاء بياناً حسناً، وقد زدتُ عليه أشياءَ حسنةً في كتابي التكميل ولله الحمد»(١).

أشهر المصنَّفات في هذا النوع:

١ ـ رافع الارتياب في المقلوب من الأسماء والأنساب: للخطيب البغدادي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

<sup>(</sup>١) اختصار علوم الحديث: (الباعث) (٢/ ٦٣٧).

رَفْعُ معبر (الرَّحِيُ (الْنَجَنَّرِيُّ (سِّكْنَرُ (الْفِرُو وَكُرِّي www.moswarat.com



# تعريف مصْطَلَحات الحديث

- ١ ـ الفصل الأوَّل: لمحةٌ عن تاريخ علم مصطلح الحديث ونشأته.
  - ٢ ـ الفصل الثاني: التقسيم الرئيسي للحديث.
  - ٣- الفصل الثالث: تعريف أنواع الحديث الرئيسية (الصحيح والحسن والضعيف).
- ٤ ـ الفصل الرابع: تعريف الأنواع المشتركة بين الصحيح والحسن والضعيف.
  - ٥ \_ الفصل الخامس: تعريف أنواع الحديث الضعيف.
- ٦ ـ الفصل السادس: تعريف أنواع الحديث وعلومه من حيث التفرُّد ومعرفة الزيادات.
  - ٧ الفصل السابع: تعريف علوم الإسناد (اللطائف الإسنادية).
    - ٨ ـ الفصل الثامن: تعريف علوم دراية الحديث.

رَفْعُ حِب (لرَّحِيُ الْهِجَنِّ يُّ (سِّكُنْرُ الْاِمْرُ الْهِزُودِ) (سِكُنْرُ الْاِمْرُ الْهِزُودِي (سِكُنْرُ الْاِمْرُ الْهِزُودِي (سِكُنْرُ الْاِمْرُ الْهِزُودِي





# الفصل الأول

# تعريف علم مصطلح الحديث ونشأته

القسم الأول: تعريف علم مصطلح الحديث.

القسم الثاني: نشأة علم مصطلح الحديث.





رَفْعُ عِب (لرَّحِيُ (الْفِجَنِّ يَّ (سِّلِنَهُ (الْفِرُو وَكُرِي (www.moswarat.com



## القسم الأول تعريف علم مصطلح الحديث

الكلامُ في تعريف «علم مصطلح الحديث» على وجهين: على الإفراد، وعلى الإضافة. أمّا على الإفراد، فنعرّف كلّ لفظٍ من التعريف.

١ ـ «العِلْمُ»: هو إدراك الشيء على ما هو عليه.

وقيل: هو المعرفةُ.

وقيل: بل هو غيرُ المعرفة، والفرقُ بينهما: أنَّ العلم يُطْلَق لإدراك الكُلِيَّات عن دليلٍ، والمعرفة لإدراك الجُزتيَّات، وكلُّ هـٰذا اصطلاحٌ لا مُشَاحَّةَ فيه (١١).

٢ ـ «المُصْطَلَحُ»: اسمُ مفعولِ مِن (اصْطَلَح)، والمصدرُ (الاصطلاحُ).

ومعناه: اتفاقُ القوم على استعمال لفظ في معنى معيَّنٍ غير المعنى الذي وُضِعَ له في أصلِ اللغة، وذلك كلفظِ (الواجب)، فإنه في أصلِ اللغة بمعنى: الثَّابِ واللَّازم، وقد اصَطَلَح الفقهاءُ على وَضْعِه: لما يُثابُ المرءُ على فعلِه، ويُعاقَبُ على تركِه، واصطَلَح المتكلِّمون على وَضْعِه لما لا يُتَصوَّرُ في العقلِ عَدَمُه.

واللَّفْظُ إذا استُعمِلَ في المعنى الذي وَضَعَهُ له المُصطلِحون يكونُ حقيقةً بالنسبةِ إلى غيرهم.

قال السُّكَّاكيُّ: الحقيقةُ هي الكلمةُ المستعملةُ في معناها بالتحقيق، والحقيقةُ تنقسِمُ

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٢٩، و «الفوائد المستمدة» ص: ٢٧.

عند العلماء إلى لُغَوِيَّة، وشَرْعيَّة، وعُرْفِية، والسَّبَبُ في انقسامِها هـنذا، هو ما عرَفتَ أنَّ اللفظة يَمتنِعُ أن تَدُلُّ على مسمَّى من غيرِ وَضْعٍ، فمتى رأيتَها دالَّةً لم تَشُكَّ في أنَّ لها وَضْعاً، وأنَّ لوَضْعها صاحباً.

فالحقيقة لدلالتها على المعنى تستدعي صاحب وضع قطعاً، فمتى تعيَّنَ عندك نَسَبْتَ الحقيقة إليه، فقلتَ: لُغُوِيّة إن كان صاحب وضعها واضع اللغة، وقلتَ: شرعية إن كان صاحب وضعها الشارع، ومتى لم يتعيَّن قلتَ: عُرْفِيّة . وهاذا المأخَذُ يُعرِّفُك أنَّ انقسام الحقيقة إلى أكثرَ مما هي منقسمة إليه غيرُ ممتنع في نفس الأمر (١).

هاذا، وقد ذَكر المحقّقون أنه ينبغي لمن تكلّم في فنّ من الفنون، أن يُورِدَ الألفاظَ المتعارَفةَ فيه، مُستعمِلًا لها في معانيها المعروفة عندَ أربابِه، ومخالِفُ ذلك إمّا جاهلٌ بمقتضى المقام، أو قاصدٌ للإبهام أو الإيهام، مثالُ ذلك فيما نحن فيه أن يقول قائلٌ عن حديثٍ ضعيفٍ: إنه حديثٌ حَسَنٌ، فإذا اعتُرِضَ عليه قال: وَصَفْتُهُ بالحَسَن، باعتبارِ المعنى اللّغوي، لاشتمالِ هاذا الحديثِ على حِكمةِ بالغةِ. وأمّا قولُهم لا مُشَاحّة في الاصطلاح، فهو من قَبِيل تمحُّلِ العُذْر، وقائِلُ ذلك عاذِلٌ في صورة عاذِر(٢).

٣ ـ و «الحديثُ»: في الأصلِ يُطْلَقُ على: الجديد من الأشياء، ويُطلَقُ على الخَبَرِ.
 ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، وقوله: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمُ أَحَادِيثَ ﴾
 [سَبَأ: ١٩].

وفي الاصطلاح: ما أُضِيفَ إلى النَّبيِّ ﷺ من قولٍ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ، أو صِفَةٍ.

فالقَوْلُ: هو الألفاظُ النَّبويَّةُ. مثلُ: حديثِ مُعاويةَ بن أبي سفيان، رضي الله عنه، قال: سمعتُ النَّبيَّ ﷺ يقول: «مَن يُرِدِ اللهُ بهِ خَيْراً يُفَقِّهُهُ في الدِّينِ»(٣).

والفعلُ: هو التَّصرُّفاتُ النَّبويَّةُ العمليَّةُ، مثلُ: حديثِ عبد الله بنِ عَبَّاسٍ، رضي الله

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم: ص: ٥٨٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: «توجیه النظر»: (۱/ ۷۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: من يرد الله به خيراً. . . ، برقم: (٧١).

عنهما: أنَّه توضّاً فغَسَلَ وجهه، ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً من ماءٍ فمَضْمَضَ بها واسْتَنْشَقَ، ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً من ماء من ماء فجَعَلَ بها هكذا، أَضَافَها إلى يده الأخرى فغَسَلَ بهما وجهه، ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً من ماء فغَسَلَ بها يدَه اليُسْرَىٰ، ثُمَّ مَسَحَ برأسه، ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً من ماء غُسَلَ بها يَدَه اليُسْرَىٰ، ثُمَّ مَسَحَ برأسه، ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً من ماء فَرَشَّ على رِجْلِه اليُمْنى حتَّى غَسَلَها، ثُمَّ أَخَذَ غَرْفَةً أخرى فغَسَلَ بها رِجْلَه، يَعني اليُسرىٰ، ثُمَّ قال: «هكذا رأيتُ رسول الله ﷺ يَتَوَضَّاُ»(١).

والتَّقريرُ: مَا يَقَعُ مَن غيرِه ﷺ بَاطِّلَاعِه أَو عِلْمِه فلا يُنْكِره. مثلُ حديثِ عائشةَ، رضي الله عنها، قالت: «لقد رأيتُ رسول الله ﷺ يوماً على باب حُجْرَتي والحَبَشَةُ يَلْعَبُون في المسجد، ورسولُ الله ﷺ يَسْتُرُني بردائِه أَنظُرُ إلى لَعِبِهِم»(٢).

والصَّفَةُ: خصائصُ بَشَريَّتِهِ ﷺ فيما لا يَرْجِعُ إلى كَسْبِه وعَمَلِهِ، مثلُ: حديثِ البراءِ بن عازِب، رضي الله عنه: «كان رسول الله ﷺ أَحْسَنَ النَّاسِ وَجْهاً، وأَحْسَنَهُم خَلْقاً: ليس بالطَّويلِ البائنِ، ولا بالقَصيرِ»(٣).

ولا يَدْخُلُ في الصَّفة بهاذا التَّفسيرِ ما يُحِبُّه أو يَكْرَهُه ﷺ مِن الأفعالِ والأحوالِ، وإنَّما يَنْدَرجُ هاذا النَّمَطُ من الأحاديثِ تحت (الفِعْل) باعتبارِ الصَّادر عنه ﷺ على وَفْقِ محبَّتِه أو كُرْهِه، مِثلُ: حديثِ عائشة، رضي الله عنها، قالت: «كان النَّبيُ ﷺ يُحِبُّ النَّيَمُّنَ ما استطاع في شأنِه كُلَّه: في طُهورِه وتَرَجُّلِهِ وتَنَعُّلِهِ»(٤).

#### هل يدخل في (الحديث) ما أضيف إلى ما دُون النبيِّ عَيْكُ؟

ما يُضاف إلى صحابيّ، أو تابعيّ، أو مَن بعدَهم من الأخبار يُسَمَّى: (حديثاً) من حيثُ اللَّغَةُ، لكنَّ الاصطلاحَ جَرَى غالباً على إرادةِ ما يُضافُ إلى النَّبيِّ ﷺ خاصَّةً، حتَّى صارَ يتبادَرُ إلى الذَّهْنِ عند الإطلاقِ حين يُقال مثلاً: (في المسألة حديثٌ) أنَّه عن رَسول الله ﷺ. فدَفعاً للإيهام، لا ينبغي إطلاقُ لفظِ (حديث) على غيرِ ما ورَدَ عن النَّبيُ ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرحه البخاري في كتاب: الوضوء، باب: غِسل الوجه باليدين، برقم: (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الصلاة، باب: أصحاب الحراب في المسجد، برقم: (٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: المناقب. باب: صفة النبي على برقم: (٣٥٤٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: الصلاة، باب: التيمن في دخول المسجد. . . ، برقم: (٤٢٦).

#### تعريف (علم مصطلح الحديث) من حيث الإضافة:

فبناءً على ما تقدَّم فيُمكِن القول: إنَّ «علم مصطلح الحديث»، هو معرفةُ تلك القواعد والضَّوابط التي اصطلح عليها علماءُ هلٰذا الفنِّ.

وبعبارةٍ أُخرى: علم مصطلح الحديث: هو مجموعُ القواعد والمباحث الحديثية المتعلّقة بالإسناد والمَثْن أو بالراوي والمروي حتى تُقْبَل الروايةُ أو تُرَدُّ، التي بدأ تأسيسها في منتصف القرن الأوَّل للهجرة، حتى تكاملتْ ونَضِجَتْ واحترقتْ في أواخر القرن التاسع ؛ لحِفظ حديث سيِّدنا رسول الله ﷺ مِن الدَّسِّ والتزوير، والخطأ والتغيير، وهي تتَّصل بضبط الحديث سنداً ومتناً، وبيان حال الراوي والمروي، ومعرفة المقبول والمردود، والصحيح والضعيف، والناسخ والمنسوخ. . وما تفرَّع عن ذلك كلَّه من الفنون الحديثية الكثيرة. وكلُّ ذلك يُسَمَّى (علم مصطلح الحديث)، أو (علم أصول الحديث)، و(علم المصطلح).

#### أقسام «علم الحديث»:

يشمل علمُ الحديث موضوعَيْن رئيسيين: علم الحديث روايةً، وعلم الحديث درايةً، فنعرِّف كلَّا منهما فيما يلي:

#### ١ \_علمُ الحديث روايةً:

هو علمٌ بنقل ما أُضيف إلى النبي ﷺ من قولٍ أو فعلٍ أو تقرير أو صفةٍ خِلْقِيّةٍ أو خُلُقِيّةٍ. وكذا ما أُضيف إلى الصحابة والتابعين من أقوالهم وأفعالهم، ورواية هلذا المنقول وضبطه وتحرير ألفاظه.

#### ٢ \_ علم الحديث درايسةً:

هو علمٌ بقوانين يُعْرَف بها أحوالُ السَّند والمَتْن، ويتوصَّل بهلذه القوانين إلى معرفة المقبول والمردود وفهم المُراد من الأحاديث.

<sup>(</sup>١) انظر: «لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث»: ص: ١٩٨.

#### تعريفُ دراية الرواية:

هي تطبيقُ القوانين التي يعرف بها أحوالُ السَّند والمَثْن على أسانيد الأحاديث ومتونها لمعرفة المقبول والمردود منها، وفهم المراد من تلك الأحاديث واستنباط الأحكام الشرعية منها.

وتختصُّ الروايةُ بالنقل، والدرايةُ بفهم المنقول، وقوانينُ الرواية والدراية هي قواعد مصطلح الحديث.

فمِن كُتب علم الحديث روايةً: «مُسْنَد الإمام أحمد» و«معجم الطَّبراني الكبير»، إذ ليس فيهما إلَّا نقلٌ لأحاديث كل صحابيًّ على حِدَة. وإنْ وُجِدَ في هـاذين الكتابين شيءٌ من علم الدراية أو دراية الرواية فإنّما وجد عَرَضاً ولا يكون مقصوداً.

ومِن كتب علم الحديث دراية: «علوم الحديث» للإمام أبي عمرو عثمان بن عبد الرحمان الشَّهْرَزُوْري (المتوفئ سنة ٦٤٣ هـ) وما يشبهه، فليس فيه إلاَّ قوانينُ الرواية والدراية. وإن وُجد فيه شيءٌ من الرواية أو من دراية الرواية فإنّما يكون قد ذُكر فيه على سبيل التمثيل والإيضاح ولا يكون مقصوداً.

ومن كتب دراية الرواية: "فتح الباري شرح صحيح البخاري" للحافظ ابن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢هـ)، و"المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجّاج" للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف الدين النّووي (المتوفئ سنة ٢٧٦هـ) وأمثالهما من شروح كتب الرواية، ففي هذه الكتب كلامٌ على أحوال السند وأحوال المتن وفقه الحديث وغير ذلك.

ومن كتب دراية الرواية أيضاً: كتب اختصت بدراية نوع واحد من علوم الحديث ك: «الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار» لمحمد بن موسئ بن عثمان بن حازم، أبي بكر الحازمي (المتوفئ سنة ٥٨٤ هـ)، و «غريب الحديث» لأبي عبيد القاسم بن سلام البغدادي (المتوفئ سنة ٢٢٤ هـ)، و «علل الحديث» للإمام أبي الحسن علي بن عمر بن أحمد الدار تُطْنِي (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ)، و «اختلاف الحديث» للإمام محمد بن إدريس

الشافعي (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ)، وغيرها. هاذه الكتب الأخيرة وأمثالها هي التي طالعها ابنُ الصلاح رحمه الله تعالى ولَخَّصَ منها قواعدَ الرواية والدراية لهاذه العلوم، وجمعها في كتابٍ مستقلٌ هو «علوم الحديث».

بيد أنّ هناك كتباً جمعت بين علم الرواية وبين دراية الرواية كـ: «جامع الترمذي» للإمام أبي عيسى، محمد بن عيسى بن سَوْرَة الترمذي (المتوفى سنة ٢٧٩ هـ)، الذي يقول فيه ابن رُشَيْد: «إنّ كتاب الترمذي تضمَّن الحديث مصنَّفاً على الأبواب، وهو علم برأسه، والفقة وهو علم ثانٍ، وعِلَل الحديث. ويشتمل على بيان الصحيح من السقيم وما بينهما من المراتب، وهو علم ثالث والأسماء والكنى، وهو علم رابع. والتعديل والتجريح، وهو علم خامس. ومن أدرك النبي على ومن لم يُدركه ممَّن أسند عنه في كتابه، وهو علم سادس. وتعديد من روى ذلك، وهو علم سابع. هذه علومه المُجْمَلة، وأمّا التفصيلية فمتعددة. وبالجملة فمنفعته كثيرة وفوائده غزيرة (١). فأين نصنَّف هاذه الكتب كهاذا الجامع وأمثاله؟ أفي كتب الرواية أم في كتب دراية الرواية؟.

علينا في مثل هاذه الحالِ أن نلجأ إلى التغليب. فالذي تغلب عليه الروايةُ نجعله من كتب الرواية، والذي تغلب عليه درايةُ الرواية نجعله منها. وهاذا أمرٌ شائعٌ.

ويحسن بنا في هذا المقام أن نلفت النظر إلى أنّه «قد جاء ناسٌ من نَقَلَة الحديث أجادوا الرواية، وكانوا فيها ثقات، ولكنّهم لم يُجيدوا درايتها، وليس يجرح فيهم عدم العلم بذلك.

قال الخطيب البغدادي: «وكذلك إنْ لم يكن مِن أهل العلم بمعنى ما روى لم يكن بذلك مجروحاً ؛ لأنَّه ليس يُؤخَذ عنه فقهُ الحديث، وإنّما يؤخذ منه لفظُه، ويرجع في معناه إلى الفقهاء، فيجتهدون فيه بآرائهم»(٢).

مكانة هاذا العِلم بين العلوم الإسلامية:

يُعْتَبر «علم مصطلح الحديث» مفخرةً من مفاخر المسلمين، كما يُعَدُّ سبقاً علمياً في

قوت المغتذي على جامع الترمذي: (١/ ١٥).

<sup>(</sup>۲) الكفاية: ص: ۱۱۷.

عالم البحث العلمي ومناهج الوصول إلى الحقيقة التي كثيراً ما تضيع بين أوهام الباحثين عنها أو في تضاعيف أهوائهم الشخصية. يصل القارئ بعد استعراض سريع لأهم قواعد هذا العلم إلى نتيجة تطمئن لها القلوب والعقول وترتاح لها النفوس بأن أصول هذا الدين العظيم - الإسلام - ثابتة وراسخة رسوخ الجبال، ولا يمكن النيل منها ولا التشكيك في أصالتها مهما حاول المغرضون والحاقدون، خصوصاً فيما يتعلق بسُنة النبي على المصدر الثاني من مصادر التشريع، وليس هذا الثبات وتلك العظمة جرياً وراء عواطف ومشاعر خيالية ؛ بل إنها حقائق العلم وثوابت الفكر وضوابط المعرفة التي يسجد أمامها كل من يحترم عقله ويحرص على كرامته الإنسانية.

وشعارُنا في جميع ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَا أُوا أَرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمَّ صَالِوَينَ ﴾ [البقرة: ١١١].

وقولُ النبي ﷺ: «نَضَّر اللهُ امْرَأَ سَمِعَ مقالتي فَوَعَاها وحفظها وَبلَّغَها، فرُبَّ حاملِ فقهِ إلىٰ مَن هو أفقه منه»(١).

#### أهمية هذا العلم:

لا مندوحة لعلم من العلوم، ولا لشأنِ من شؤون الدنيا، عن النقل والرواية ؟ لأنه لا يُمكن لكل إنسانِ أن يكون حاضراً في كل الحوادث. فإذاً لا يُتصوَّر علمُ الوقائع للغائبين عنها إلا بطريق الرواية شِفَاهاً أو تحريراً، وكذلك المولودون بعد تلك الحوادث لا يمكنهم العلم بها إلا بالرواية عمَّن قبلهم. هاذه تواريخُ الأُمم الغابرة والحاضرة، والمذاهب والأديان، ونظريات الحكماء والفلاسفة، وتجارب العلماء واختراعاتهم، هل وصلت إلينا إلا بطريق النقل والرَّواية ؟

ولمَّا كانت الأحاديثُ أخباراً، وجب أن نستعمل في نقدها وتمييز الصحيح من غيره - . أُصول النقد التي نستعملها في سائر الروايات والأخبار التي تَبْلُغنا، أعني إذا سمعنا خبراً فماذا نعمل؟

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: العلم، باب: ما جاء في الحث على تبليغ السماع، برقم: (٢٦٥٨).

ننظر أوَّلاً في حال الراوي الذي سمعنا منه الخبر، هل هو ممَّن يعول على روايته أم لا، ثم ننظر في حال مَن روى عنه هذا الرجلُ وهكذا إلى أن تنتهى الوسائط.

ثم نتحقَّى: هل الراوي الأعلى كان حاضراً الواقعة أم لا، وهل كان بإمكانه فَهْمُها وحِفْظُها؟ ثم ننظر في الأمر المروي هل يُلاثِم أحوال الرجل الذي نسب إليه، وهل يمكن وقوعه في ذلك العصر والمحيط أم لا؟ فهذه القواعد وأشباهها استعملها المحدَّثون في نقد الأحاديث وسَمَّوْها (أُصولَ الحديث)، وبذلك ميَّزوا الأحاديث الصحيحة مِن غيرها. انتهى (۱).

#### غاية هذا العلم:

وقد أُقيم بُنيان هذا العلم لغاية عظيمة جليلة هي حِفظُ الحديث النبوي من الخلط فيه أو الدَّسِّ والافتراء عليه، وتلك الوظيفةُ هي غايةٌ في الأهمية تشتمل على فوائد لها خطرُها الكبيرُ، منها:

١ ـ أنَّه تَمَّ بذلك حفظُ الدين الإسلامي من التحريف والتبديل، فقد نقلت الأمةُ الحديث النبويَّ بالأسانيد، وميَّزتْ به الصحيحَ عن السقيم. ولولا هذا العلمُ لالتبس الحديثُ الصحيحُ بالضعيف والموضوع، ولاختلط كلامُ الرسول بكلام غيره.

٢ ـ أنَّ قواعد هذا العلم تجنب العالِم خطر الوعيد العظيم الذي يقع على من يتساهَلُ في رواية الحديث وذلك بقوله ﷺ في الحديث الصحيح المستفيض عنه: "مَنْ حَدَّث عَنِي حديثاً وهو يَرَى أَنَه كَذِبٌ فهو أَحَدُ الكاذبين" (٢). وقولِه ﷺ في الحديث المتواتر: "مَنْ كَذَبَ عَليً مُتَعَمِّداً فَالْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ من النَّار" (٣).

" ـ أنَّ هذا العلم قد أجدى فائدةً عظيمةً في تنقية الأذهان من الخرافات. وذلك أنَّ الاسرائيليين وغيرهم حاولوا نَشْرَ ما لديهم من الأقاصيص والخرافات الكاذبة والأباطيل،

<sup>(</sup>١) القوائد المستمدَّة: ص: ١١ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، في أبواب العلم، باب: ما جاء في تعظيم الكتاب، برقم: (٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة: «صحيح مسلم» ص: ٨.

وهذه الأمور داءٌ وبيلٌ يفت في عضد الشعوب ويمزِّق الأمم، إذ تجعلها أوزاعاً متفرَّقة هائمةً على وجه البسيطة لا تميِّز الحقَّ من الباطل ولا تفرِّق بين الصواب والخطأ، فيسهل مقادها ويسلس لكل ناعق يدعو إلى الهلاك والردى.

فالعالِمُ الإسلاميُّ حين يقوم بذَبِّ الكذب عن الحديث يقوم بعملِ ذي صبغةِ إنسانيةِ وأخلاقيةٍ، فضلاً عن أداء الواجب الديني ؛ لأنه يربِّي بذلك عقولاً صحيحةً تعقل وتفكِّر وتسير في الحياة بمنهجِ علميُّ وعقليُّ صحيحٍ.

## هذا العلم خصيصةٌ للمسلمين:

ومِن قبل لم تُعْنَ الأممُ السابقةُ في النقل والرواية بالإسناد والتحرِّي في معرفة رجاله ودرجاتهم من العدالةِ والضَّبْطِ. . فكانت الحوادثُ التاريخيةُ تُرْوَى على عِلاَّتها، والأديان والمذاهب يُعَوَّل فيها على التلقي من أفواه النَّقلَة وكتاباتهم، دون سؤالٍ عن الإسناد فضلاً عن دراسته وبحثه.

لكنَّ الله تعالى لما جعل هذا الدين خاتمة الرسالات والأديان وتعهَّد بحفظِه وصَوْنِه، اختصَّ هذه الأمَّة بأن وَفَقها لحفظ كتابِ ربِّها وصيانة حديثِ نبيِّها فإذا بها تبتكر لحفظ الحديث قواعد المصطلح على أدَقِّ منهج علميٌّ يمكن أن يوجد للاستثبات من النصوص المروية وتمحيصها منذ أول عهدها بالحياة ومجابهتها لمشاكلها.

قال الإمام ابن حَزْم: «نقل الثقة مع الاتصال حتى يبلغ النبيَّ ﷺ. خَصَّ الله به المسلمين دون سائر أهل المِلَل كلِّها، وأبقاه عندهم غضاً جديداً على قديم الدهور...»(١).

وقال الحافظ أبو على الجِيَاني: «خَصَّ الله تعالىٰ هذه الأُمَّةَ بثلاثة أشياء لم يُعْطِها من قبلها: الإسناد، والأنساب، والإعراب»(٢).

وفي العصر الحديث اعترف الباحثون الأجانب للمحدِّثين بدِقَّة علمهم، وأقرّوا بحُسْن

الفصل في الملل والأهواء والنحل: (٢/ ٨٢).

<sup>(</sup>۲) تدریب الراوی: (۲/ ۳۵۹).

صنيعهم، واتخذ علماء التاريخ من قواعدهم أصولاً يتبعونها في تقصّي الحقائق التاريخية، ووجدوا فيها خيرَ ميزانِ تُؤزّن به وثائقُ التاريخ، انظر مثالاً لذلك كتاب «مصطلح التاريخ» للدكتور أسد رُسْتُم حيث تجده يعتمد كلام ابن الصلاح في علوم الحديث بفَصِّه ونَصِّه.



#### القسم الثان*ي* نشأةُ علم مصطلح الحديث

إنَّ تاريخ (علم مصطلح الحديث) أو (علم أصول الحديث) أو (مُصْطَلَح الحديث) كعلم مستقلٌ تُصَنَّفُ فيه الكتبُ، وتُفْرَد له رسائلُ يَرْجِع إلى القرن الرابع الهجري، فمنه بدأتْ تظهر لهذا العلم أصولٌ منضبطةٌ، وقواعدُ معلومةٌ.

أمًّا قبل ذلك فقط تَدَرَّج هذا العلمُ شأنَ العلوم كلِّها من عهد الرسول ﷺ إلى القرن الرابع الهجري من مرحلة إلى مرحلة حسب الظروف والمقتضيات والحاجات.

لقد كان الرسولُ عِنِي يَتْلُو على أصحابه آياتِ الكتاب الحكيم، وكان يُعَلِّمهم الكتاب والحكمة، ويبانِ ما نزل والحكمة، ويبينِ ما نزل إليهم، فكان يتكوَّن من تعليم الكتاب والحكمة، وبيانِ ما نزل إليهم هذا المجموعُ الذي سُمِّي بحديث النبيِّ عَنِي وكان الصحابة رضي الله عنهم يتلقَّون ذلك عن النبيُّ عَنِي قولاً وعملاً وتقريراً، ويسمعونه فيحكونه لإخوانهم وأحبابهم، ويُحاولون جُهْدَهم أن يكون كلامُهم أقْرَبَ لكلام رسول الله عَنِي أو ينقلوا كلماتِه عَنِي بنصها وفصها، إذ إنهم سمعوا الدعاء النَّاضرَ الكريم منه عَنِي لكُلِّ من يحفظ ألفاظه وكلماته، ويؤدِّيه كما هو من دون تعديل أو حذه وزيادةٍ: «نَضَرَ اللهُ امْرَأُ سَمِعَ مِنَا شَيْنَا فَبلَغَه كما سَمِع »(١).

فكانوا يَحْرِصُون أشَدَّ الحِرص على أداء الألفاظ، وكان يَسْهُل عليهم حفظُها لحبُّهم الشديد للرسول ﷺ ولولعهم بالأدب الرفيع، وتأثُّرهم بالكلمات البليغة، ومعلومٌ: أنَّ كلام رسول الله ﷺ كان في الدِّرْوَة العليا من البلاغة مع الإيجاز والإعجاز، فكانوا يحفظون

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: العلم، باب: ما جاء في الحث على تبليغ السماع، برقم: (٢٦٥٧).

كلماته ﷺ، وقد يتصرَّفون في التعبير إذا حفظوا المضمونَ وغابَ عنهم اللفظَ، أو رأوا حاجةً من تعليم أو بيانٍ.

وكان الكَذِبُ أَبْعَدَ شيء عنهم، لا يُعْرَفُ ني مجتمعهم، أمَّا الخَطأُ والغَلَطُ فهما أيضاً قليلا الوقوع، لِشدَّةِ حَيْطَتِهم وحَذَرِهم من كلِّ غَلَطٍ أو خطأ، فقد سمعوا الرسولَ ﷺ يقول: همَنْ حَدَّثَ عَنِّي حديثاً وَهُوَ يَرَى أَنَّهُ كَذِبٌ فَهُوَ أَحَدُ الكَاذِبِيْنَ »(١).

وقال عُمَرُ بن الخَطَّاب رضي الله عنه: «بحسب المَرْءِ من الكذب أن يحدِّث بكلِّ ما سَمِعَ»(٢) وأمثال ذلك من الأحاديث التي تدعوهم إلى التحفُّظِ البالغ والحِيْطَةِ التَّامَّةِ.

فلم يكن في هذه البيئة الأولى نقلُ الحديث وروايته إلا أمراً عادياً طبعياً، يثق فيه الأخُ المسلم بأخيه المسلم، ولا يحتاج إلى تأكيدات خارجية وشهادات كثيرة، فنجدهم يسمعون شخصاً يُعُلِن تحريم الخمر فإذا بهم يَنْفُضُون أيديهم من الخمر، ويكسرون الدِّنَانَ، ويُهِزقُونَ الشَّرابَ المحبوب لديهم الذي كانوا يتقاتلون عليه.

وتُوفِّي رسول الله ﷺ والصحابة رضي الله عنهم على ذلك، ولم يزالوا على هذه السِّيرة النزيهة الرفيعة ما حيوا في هذه الدنيا، إلاَّ أنهم في عهد عثمان بن عفَّان الخليفة الثالث الشهيد رضي الله عنه جَرَّبُوا نوعاً جديداً من الناس ممَّن دخلوا في الإسلام بعد وفاة الرسول ﷺ لا يَتَحَفَّظُون، ولا يحتاطون في نقل الروايات وأداء المعاني كما كانوا يتحفَّظُون، ولا يحتاطون في نقل الروايات وأداء المعاني كما كانوا يحتاطون، فتغيَّرت نظرتُهم إلى أمثال هؤلاء المسلمين الجُدُد، ولم تَبْقَ الثقةُ بالمسلم ؛ لأنه مسلمٌ وكفى، بل لا بُدَّ أن يُعْرَفَ دينُه وتَقْوَاه ووَرَعُه.

قال ابن عبَّاس رضي الله عنه: «إنَّا كُنَّا نحدُّث عن رسول الله ﷺ إذ لم يكن يُكُذَب عليه، فلمَّا رَكِبَ الناسُ الصَّعْبَ والذَّلُولَ تركنا الحديث "(").

وقال أيضاً: «إنَّا كنا مرَّةَ إذا سمعنا رَجُلاً يقول: قال رسول الله على: ابتدرته أبصارُنا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: العلم، باب ماجاء في تعظيم الكتاب، برقم: (٢٦٦٢).

<sup>(</sup>۲) انظر مقدمة: «صحيح مسلم»: (۱/ ۱۱).

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: (١/ ١٣).

وأصغينا إليه بآذاننا، فلمّا ركب الناسُ الصَّعبَ والذَّلُولَ لم نأخذ من الناس إلا ما نعرف»(١٠).

ظهر ذلك في عهد الصحابة رضي الله عنهم وكانوا قد سمعوا من الرسول على ما يُشيرُ إلى هذه الفِتَن. فقد جاء عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على أنه قال: «سَيَكُون في آخر أَمَّتِي أُنَاسٌ يُحَدِّئُونكُمْ مَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُم وَلا آبَاؤُكُمْ، فَإِيَّاكُم وَإِيَّاهُمْ (٢٠)، وفي حديثِ آخر: «لا يُضِلُونكم ولا يفتنونكم (٣).

ولقد كان آخرُ عهد عثمان رضي الله عنه عهد الفِتن والنَّورات، وبرزت فيه الدعوةُ الشيعيّةُ تحت ستارٍ من مطالبة الحقوق المشروعة، وكان من تولَّى كِبْرَها من العناصر الفارسية والمحبوسيَّة التي كانت تريد النَّأر من الإسلام الذي قد أَذْهَبَ سلطانهم وأطاح بعروشهم، كما كانت هناك جماعةٌ من الغوغائيين تسعى وراء المصالح والمنافع وآخرون أغرارٌ مخدوعون، ولم يكن يمكن التلبيسُ على الناس إلا عن طريق الأحاديث، ووَضْع الأحاديث وصنع القُبَّةِ من الحَبَّةِ، والزيادة والإلحاق عند هؤلاء هَيِّنٌ، إذ كان يحقِّق أغراضهم التافهة وأهدافهم السياسية، فبدؤوا يدخلون من هذا الباب، ويكذبون ويزوِّرون على رسول الله على الشاعن الهم أهواؤهم ومطامعهم، وقد كان هذا أمراً معروفاً في الشَّيعة الذين اتخذوا عليًا رضي الله عنه والتظاهرَ بحُبِّهِ ستاراً لكل تلفيق ودسٍّ وتزويرٍ (٤٠).

عن ابن عَيَاشٍ قال: سمعتُ المُغِيْرَةَ يقول: «لم يكن يَصْدُقُ على عليٍّ في الحديث عنه إلا مِنْ أصحاب عبد الله بن مسعود»(٥).

ومِن ثَمَّ بدأ الصحابةُ رضي الله عنهم وأَجِلَّةُ التابعين ـ رحمهم الله أجمعين ـ يحذَّرون أَشَدَّ الحَذرِ من رواية الأحاديث إلا بعد فحصٍ وتفتيشٍ، ويحذِّرون الناس من أصحاب الفِتَنِ والبِدَع المُحْدَثة في الإسلام.

<sup>(</sup>۱) انظر: مقدمة «صحيح مسلم»: (۱/ ۱٤).

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: (١/ ١٢)

 <sup>(</sup>٤) انظر مقدمة المحقق لـ: «مقدمة في أصول الحديث» للدهلوي، ص: ١٣ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر مقدمة: «صحيح مسلم»: (١٢/١).

عن محمَّد بن سِيْرين قال: "إنَّ هذا العِلْمَ دِيْنٌ، فانظروا عمَّن تأخذون دينكم» (١)، وعنه أيضاً قال: "لم يكونوا يسألون عن الإسناد، فلمَّا وقعت الفتنةُ قالوا: سَمُّوا لنا رجالكم فينظر إلى أهل البِدَع، فلا يُؤخَذ حديثُهم» (٢).

ثُمَّ منذ ذلك الوقتِ بَدَأَ شُيوع الاعتناءِ بالأسانيدِ والكلامِ في النَّقَلَةِ ونَقْدِ الرِّواياتِ، وكُلَّما تأخَّر العهدُ زادَ ذلك .

فَتَكَلَّمَ طَائْفَةٌ مِنَ التَّابِعِينَ بِكَلَامٍ مَنْثُورٍ فَي ذَلكَ، مَنْهم: سَعِيدُ بِن جُبَيَرٍ، وسَالِمُ بِن عبد الله بِن عُمَرَ، وعَطَاءُ بِنُ أَبِي رَبَاحٍ، وعُرْوَةُ بِنُ الزُّبَيْرِ، والحَسَنُ البَصْرِيُّ، ومُحمَّدُ بِنُ سِيْرِين، وعامِرٌ الشَّعِبيُّ.

ثمَّ الكلامُ بعدَ هؤلاءِ أكثَرُ كالزُّهْريِّ، وأَيُّوبَ السَّخْتيانيِّ، والأَعْمَشِ.

حتَّى جاءَتْ طَبَقَةُ أتباعِ التَّابِعين فصارَ هذا العلمُ إلى النُّضوجِ، وعِلَّتُه ترجِعُ إلى كثرة الكَذَّابين، وطولِ الإسنادِ الذي يزيدُ معه الوَهْمُ والغَلَطُ وتعمُّدُ الإسقاطِ مِن رجالِه تخفيفاً، فظهَرَ أمثالُ شُعْبَةَ بنِ الحجَّاج، وسُفيانَ النَّوريِّ، ومالكِ بنِ أنَسٍ، والأوزاعيِّ.

ومِنْ بعدُ طبَقةُ تلامذتهم كيحيى القَطَّانِ، وعبدِ الرَّحمنِ بن مَهديٍّ.

ثُمَّ تلامذتِهم كأحمدَ بنِ حَنبَل، ويحيى بن مَعِينٍ، وعليِّ بنِ المَدِينيِّ، وإسحاقَ بنِ راهُوْيَهْ، وعَمْرِو بنِ عليِّ الفلاَس.

وهذا وقتٌ بدأً يظْهَرُ فيه التَّصنيفُ في علوم الحديثِ، لكن في أبوابٍ منه مخصوصة، ك: (الجَرْحِ والتَّعديلِ) و(علل الحديثِ) و(تواريخ النَّقَلَة)، وتطوَّرَ وكَثُرَ الكلامُ في تلك العلوم فيمَن بعدَه (٣).

وني أواخر القرن الثاني بُدِئَ بتأليف بعض المباحث من علوم الحديث، على شكل

<sup>(</sup>۱) انظر: مقدمة «صحيح مسلم»: (۱/ ۱٤).

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق: (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تحرير علوم الحديث»: (١/ ٢٢/ ٢٣).

أبواب مستقلّة في موضوعها، يَجمع الموضوع الواحد منها جزء أو أجزاء تكون كتاباً لطيفاً بمِقْياسنا اليوم. وأقدَمُ من يُمكِنُ إضافةُ ذلك إليه هو الإمام عليُّ بن المَدِيني، البصري (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ) رحمه الله تعالى، فقد ألَّفَ في جملة أنواعٍ من علوم الحديث، خَصَّ كلَّ نوعٍ منها بكتابٍ على حِدة.

وساقَ الحاكمُ النَّيْسَابُوري في كتابه «معرفة علوم الحديث»(١)، في (النوع العشرين) جملةً من تلك الكتب.

ويُمكن أن يقال أيضاً: إنَّ الإمام الشافعي رضي الله عنه (المتوفى سنة ٢٠٤ هـ) هو أوَّلُ من دَوَّن بعض المباحث الحديثية في كتابه «الرسالة»، فتعرَّضَ فيها لجُملة مسائل هامَّة مما يتصل بعلم المصطلح، كذِكْر ما يُشترَط في الحديث للاحتجاج به، وشرطِ حفظ الراوي، والرواية بالمعنى، وقبولِ حديث المدلِّس، واشتَهر عنه اشتهاراً موقفُه من (الحديث المُرْسَل)، واستَعمَل (الحديث الحَسَنَ) كما ذكره الحافظُ العراقيُّ في حاشيته على «مقدِّمة ابن الصلاح»(۲).

وقدتكلُّم الشافعيُّ في «الرسالة» عن:

١ \_ قَبولِ حديث الواحدِ والمرأة .

٢ ـ وصِفَةِ من تُقْبَل روايته.

٣\_وقَبُولِ العنعنة من غير المُدَلِّس.

٤ - وقَبولِ رواية المُدَلِّس إن صَرَّح بالتَّحديث.

٥ ـ وَرَدِّ مِن كَثُرَ غِلطُه .

٦ .. وكيف تُعْرَف عدالةُ الراوي؟ . . إلخ .

فما اننهى القرن الثاني إلا وكثيرٌ من مباحث المصطلح قد تأسَّسَتْ بالشكل الذي يكون عليه كلُّ عمل ناشئ جديدٍ.

<sup>(</sup>۱) ص: ۷۱.

<sup>(</sup>۲) صفحات: ۸ و ۳۸.

## بدء طور الاكتمال لعلم مصطلح الحديث:

أمًّا بَدْءُ طَوْرِ الاكتمال لهذا العلم فهو مِن أوائل القرن الثالث وما بعده حتى القرن الخامس.

ففي القرن الثالث وُجِدَ مَن تَكَلَّم في الرِّجال جَرْحاً وتعديلاً بكثرةٍ أو باستقصاءٍ مثل: يحيى بن مَعِين (المتوفئ سنة ٢٣٦ هـ)، وأحمد بن حَنْبَل (المتوفئ سنة ٢٤٦ هـ)، وأبي جعفر المُخَرِّمي (المتوفى سنة ٢٤٢ هـ)، وخَلْقٍ سِواهم.

كما وُجِدَ مَن تكلَّم على الحديث سنداً ومَثْناً أثناءَ تدوينِه وجمعِه له، مثل: الحافظِ محمد بن عبد الله بن نُمَيْر الكوفي (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ)، والحافظ يعقوب بن شَيْبَة السَّدُوسي البَصْري (المتوفى سنة ٢٦٢ هـ). فدُوْنَك القِطعة الصغيرة التي طُبِعَتْ من كتابه «المُسْنَد الكبير المُعَلَّل»، وهي صفحاتٌ من (مسند عمر بن الخطاب رضي الله عنه)، لا تَبلغُ ثلاثين حديثاً، جاء فيها جُمَلٌ كثيرةٌ جدّاً من الحُكم على الأحاديث بما يرَاه ملاقياً لها.

ففي خلال القرن الثالث اتَّضحت معالمُ هذا العِلم، بما ذُكِرَ من مسائله في كُتب الرِّجال، أو في كتب الحديث، أو في كتبٍ مُستقلَّة ذاتِ موضوعٍ واحدٍ، مثلِ كتب الإمام علي بن المَدِيني، وكَثُر الكاتبون في مسائله:

فمنهم: الإمامُ الحافظُ الحُجَّةُ أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدَّارِمي، (المتوفى سنة ٢٥٥ هـ) في المقدِّمة النفيسة لكتابِهِ «السنن».

والإمامُ أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ) في صحيحه، حيثُ تحدَّث عن جُمَلٍ كثيرةٍ في مسائل مصطلح الحديث، وكذلك في كُتبه في التاريخ والضعفاء، فيُلتَقَطُ منها هنا جُمَلٌ جَمَّةٌ من علوم الحديث (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث» ص: ٢١١.

كما جاءت في تراجم بعض أبواب «صحيح البخاري» حيث تقرأ في كتاب العلم التراجم التالية:

١ \_ باب قول المحدِّث: حَدَّثنا وأخبرنا.

٢ ـ باب ما يُذْكَر في المناولة.

٣- باب متى يَصِحُ سماعُ الصغير؟ .

٤ ـ باب الخروج في طلب العلم.

٥ ـ باب الحرص على الحديث.

٦ ـ باب كتابة العلم . . وغيرها .

كما أشار \_ رحمه الله \_ إلى بعض مسائل هذا الفَنِّ في مواضعَ متعدَّدةِ من صحيحه كمسألة: زيادة الثقة، والمتابعات، وبيان غريب بعض الألفاظ، واختلاف الرَّوايات.

ومنهم الإمامُ مسلمُ بن الحَجَّاجِ القُشيريّ (المتوفى سنة ٢٦١ هـ)، والذي قَدَّم لكتابه «الجامع الصحيح» مقدَّمةً نفيسةً، تضمَّنَتْ جملةً صالحةً من علم المصطلح، وجاءت هذه المُقدِّمة الحديثيَّة الاصطلاحيةُ بالغةَ الرَّوعةِ في لُغَتِها وقُوَّتِها ومضمونِها وأمثلتِها.

وقد أورد في مقدِّمة صحيحه جملةً من المسائل، منها:

١ \_ تقسيم حَمَلة الأخبار إلى طبقات.

٢ ـ كيفية معرفة المُنْكُر في حديث المحدِّث.

٣\_زيادة الثقة .

٤ - آداب الرُّواية.

٥ \_ منزلة الإسناد من الدّين.

٦ ـ جواز الجَرْح وأنَّه ليس من الغيبة .

٧ \_ الحديث المُعَنْعن وصحَّة الاحتجاج به .

ومنهم الإمامُ محمد بن عيسى بن سَوْرَة أبو عيسى التَّرْمذي (المتوفى سنة ٢٧٩ هـ)، الذي خَتَم «جامِعه» بجزُء نفيس للغاية، ألحقه به، وعُرِفَ بكتاب «العلَل الصغير»، جاءت فيه المباحثُ الكثيرةُ الهامَّةُ، في علوم الحديث، وقد تحدَّث فيه عن:

١ ـ أنواع النحمُّل، وخَصَّ الإجازةَ بتوسُّع نِسْبِيٍّ.

٢ ـ وعن مسألةِ الرِّواية باللَّفْظ، والرواية بالمعنى، وتكلَّم على زيادة الثقة أيضاً.

٣ - وعن الحُفَّاظِ الثقاتِ الذين يَنْدُرُ الخطأُ في أحاديثهم، وقد أحصى العلماءُ أحاديثهم التي أخطؤوا فيها، وهذا الجنسُ يُحْتَجُّ بأحاديثهم التي تدور عليهم مُطْلَقاً إلَّا الأحاديث التي نبَّه الحُفَّاظُ على خطئهم فيها.

٤ - وعن الثقاتِ الذين كَثُرَ الخطأُ في أحاديثهم، ولكنه لم يَفْحُشْ ؛ بحيث يغلب على صواب حديثهم، وهؤلاء الذين نُسَمِّيهم رواةَ مرتبة الاختبار، الذين يُقْبَلُ من أحاديثهم ما تُوبعوا عليه وما انفردوا به، دونَ ما خالفوا فيه مَنْ هو أَحْفَظُ منهم أو أكثرُ عدداً إضافةً إلى اجتناب ما نَبَه الحُفَّاظُ على أنهم أخطؤوا فيه.

وعن قوم من العلماء الفقهاء والرُّواة والمفسِّرين غلبَ على حديثهم الخطأ، فهؤلاء
 لا يُقْبَلُ من أحاديثهم إلا ما تُوبعوا عليه، أو صَحَّحَه بعضُ الحُفَّاظ الكبارُ مبيِّناً دليلَ تصحيحِه.

٦ - وعن قوم مِن أصحاب الغفلة والمُتَهَمِين والمتروكين، وهؤلاء لا يُحْتَجُّ بهم،
 ولا يُغْتَبرُ بحديثهم.

٧ ـ وعن الحديث الحَسن: وقد ضَبَطه بتعريفٍ بَيَّن فيه اصطلاحَه في الحسن، وهو ٱلْيَقُ التعاريف بـ: (الحديث الحسن).

٨ ـ وعن حُكْمِ زيادةِ الثّقةِ: وقد بَيَّنَ قَبُولَها إذا كانتْ من ثقةِ يُعْتَمَدُ على حفظِه، وقد أفادَ بهذا التنبيه فائدةً هامَّةً، وأنّه ليس كلُّ ثقةٍ تُقْبَلُ زيادتُهُ.

٩ ـ وعن الحديث المُرْسَل: ومرادُه بـ: (المُرْسَل) ما يشمَل المنقطع، كما هو اصطلاحُ الترمذيِّ في «جامعهِ»، واستعماله فيه، وقد بيَّن حُكمَه: أنه لا يُحْتَجُّ به عند أكثرِ أهلِ الحديثِ.

١٠ ـ وعن الحديث المُنْكَر: وقد ذكرَه في ضِمْنِ الغريبِ ؟ لأنه تفرَّدَ به الراوي الضعيفُ.

فهذه جملةُ البحوث التي أَوْجَز الترمذيُّ الحديثَ عنها في هذه المقدَّمة القيَّمة، والتي \_ كما رأيتَ \_ تتناوَلُ أَهَمَّ أركانِ علوم الحديث.

ومنهم الإمامُ أبو داود سليمان بن الأشعث السِّجستاني (المتوفى سنة ٢٧٥ هـ)، والذي كَتَب رسالتَه في وصف سُنَنه إلى أهل مَكَّة، فجاء فيها قَدْرٌ حسنٌ من مسائل هذا العلم أيضاً.

ومنهم الإمامُ أحمد بن حنبل (المتوفئ سنة ٢٤١ هـ)، والذي أكثر الكلامَ أيضاً في علم المصطلح، في كتابه «العِلَل ومعرفة الرجال».

وكتب قبلَ هؤلاء الأجلّة جُمَلًا هامَّةً في المصطلح، الإمامُ الحافظُ عبد الله بن الزُّبيْر الحُمَيْدِي (المتوفى سنة ٢١٩ هـ) شيخُ البخاريِّ والذُّهْلِيِّ وهذه الطبقة، فقد روى عنه الحافظُ أبو بكر الخطيب البغدادي في مواضع من «الكفاية في عمل الرواية» كلماتٍ هامّة في مصطلح الحديث يُمكِن أن تُعدّ رسالةً لطيفةً في الموضوع، فيها التعريفُ الكاشفُ للحديث الصحيح المُحْتَج به، ولحكم الحديث المعنعن، وما يُعَدُّ جرحاً عامّاً في الراوي، وما لا يُعَدّ إلاَّ جرحاً في بعض حديثه، وغير ذلك ممّا له أهميّته (۱).

وتُوجَد جملةٌ من ألفاظ الجرح والتعديل والمصطلح، في «الثقات» لأبي الحسن أحمد بن عبد الله بن صالح العِجْلِي (المتوفى سنة ٢٦١ هـ) رحمه الله تعالى.

وفي كتاب "تاريخ أبي زُرْعَة الدِّمَشْقي" (المتوفى سنة ٢٨١ هـ) رحمه الله تعالى: كلامٌ كثيرٌ جداً في الرجال ومسائل من علوم المصطلح، بل هو مَحْشُوٌ حَشُواً بتلك الفوائد والمسائل، حتى إنَّ تلميذه أبا بكر الخَلاَّل أحمد بن محمد بن هارون، (المتوفى سنة ٣١١ هـ)، سَمَّى كتاب شيخه هذا: "كتاب التاريخ وعِلَل الرجال". ففيه نُقُولٌ في مسائل هامّة من علم مصطلح الحديث، من كلام الإمام التابعي محمد بن شهاب الزُهري (المتوفى

<sup>(</sup>١) انظر: «لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث»: ص: ٢١١\_٢١٢.

سنة ١٢٤)، ومن كلام الإمام الأوزاعي (المتوفى سنة ١٥٧)، ومن كلام الإمام مالك (المتوفى سنة ١٧٩)، ومن كلام كثير سِواهم من أثمة القرن الثاني والثالث.

وقد جاء في كلام هؤلاء الأئمة: التوثيقُ والتضعيفُ والجرحُ والتعديلُ، والتفضيلُ لبعض الرواة الثقاتِ على بعضٍ، وذِكْرُ من يدلِّس ومن لا يدلِّس، والمفاضلةُ بين الحافِظ والأحفظ والفقيهِ وغيرِ الفقيه. . ، وحكمُ التحديث والإخبارِ والإجازةِ، والقراءةِ على العالم والسَّماع منه، وكيف يُرْوَى عنه في ذلك، وذِكْرُ مصطلحِ بعض المحدِّثين كدُحَيْم شيخ أبي زُرْعَة الدمشقي.

وذِكْرُ من حَظِيَ بالصحبة واللَّقاءِ والإدراكِ للنبي ﷺ وعدمِه، وذِكْرُ الموالي ومَوَاليهم والأسماء المتّفقة والمفترِقة، وأنسابِ الرواة وألقابِهم وكُناهم، وبيانُ مواليدهم ووفَيَاتهم وبعضِ شيوخهم، والجرحُ ببدعة القَدَرِيَّة والخَوارج، وبالزَّنْدقة، وباللُّصوقِ بالسلطان والخروج عليه، وغيرِ ذلك من المسائل الهامةِ المفيدة.

وكذلك في كتاب «المعرفة والتاريخ» للحافظ الإمام يعقوب بن سفيان الفَسَوي (المتوفى سنة ٢٧٧ هـ)، جملةٌ صالحةٌ من علوم المصطلح منثورةٌ في خلال بحوثه، يقف عليها الباحثُ المتتبّعُ بيُسْرِ وسهولةٍ.

وللحافظ العلامة أبي بَكْر أحمد بن عَمْرو بن عبد الخالق البَزَّار (المتوفَّى سنة ٢٩٠ هـ) جزءٌ في معرفة من يُتْرَك حديثه أو يُقْبَل. ذكره الحافظُ العراقي ونقل عنه في «شرح الألفية»(١).

وتُوجَد مباحثُ مُستقِلَةٌ من المصطلح أيضاً في كتابات بعض المحدِّثين الفقهاء في القرن الثالث، وأواثل القرن الرابع، كالإمام أبي جعفر أحمد بن محمد الطَّحاوي (المتوفى سنة ٣٢١ هـ) رحمه الله تعالى، فله رسالةٌ لطيفةٌ نفيسةٌ حَقَّق فيها التسويةَ بين: حَدَّثنا وأخبرنا فيما سُمِعَ من الشيخ أو قُرِئ عليه، وهي رسالةٌ معروفةٌ عند العلماء المتقدِّمين، اختَصَرَها الحافظُ ابنُ عبد البرّ في «جامع بيان العلم» (٢٠)، ونقل منها الحافظ الخطيبُ البغدادي في

<sup>(1) (1/•</sup>٨1).

<sup>.(</sup>Yo/Y) (Y)

«الكفاية»(١)، وذكرَها غيرُهما من المتأخّرين.

كما ألَّفَ فيه أيضاً حافظُ المغرب الإمامُ ابنُ عبد البَرّ، أبو عُمَر يوسف بن عبد الله بن عبد الله بن عبد البَرّ الأندلسي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ)، وذلك فيما أودَعَهُ في مقدمتِهِ النفيسة الواسعة الشاملة، لكتابه العُجَاب الفريد «التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد» في ستين صفحة.

وقد نَقَل الحافظُ ابنُ الصَّلاح كلامَ الحافظ ابن عبد البَرّ في علم المصطلح، في غير موضع من كتابه في «علوم الحديث».

وقد كتب أيضاً في (المصطلح): الإمامُ مجد الدين أبو السّعادات مُبارَكُ بن محمد، المشهور بابن الأثير (المتوفى سنة ٢٠٦هـ) رحمه الله تعالى، في مقدمة كتابه: «جامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ. وذلك في (الباب الثالث في بيان أصول الحديث، وأحكامها، وما يَتعلَّقُ بها)، وقد بلَغَ هذا البابُ (١١١) صفحةً، فهو كتابٌ، وليس بباب، صاغه الأمامُ ابنُ الأثير بفصاحةِ عبارته، وجمالِ أسلوبه، ودِقَّةِ صِياغته، واستوفى فيه أهم مباحث المصطلح تقريباً. واستَخلَص ذلك من كتب الترمذي والحاكم والخطيب البغدادي والغزالي وغيرِهم، كما أشار إلى ذلك في فاتحة ذلك الباب، فإنَّ كتابتَه هذا (البابَ) درجةٌ عاليةٌ في ارتقاءِ هذا العلم.

وهكذا تعدَّدَتِ التآليفُ، وتنوَّعت التصانيفُ، وكَثُرَت الروافدُ والأصولُ، وظهرت في هذه المرحلة بعضُ الكتب المُفْرَدة في نوعٍ من أنواع علوم الحديث، ككتب غريب الحديث، ومُشْكِله، وناسخه ومنسوخه، وعِلله، ومعرفة الرُّواة. . مثل:

١ \_ غريب الحديث: لأبي عُبَيْد القاسم بن سَلاَّم الهَرَوي (المتوفى سنة ٢٢٤ هـ).

٧ ـ الثُّقات: لأَبِي حِاتم محمد بن حِبَّان البُّسْتِي (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ).

٣- الضُّعفاء: للإمام محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفي سنة ٢٥٦ هـ).

<sup>(</sup>۱) ص: ۲۱۰،

- ٤ ـ الضُّعفاء والمتروكون: للإمام أحمد بن علي بن شُعيب النَّسائي (المتوفئ سنة ٣٠٣هـ).
  - ٥ ـ الطبقات الكبرى: لمحمد بن سَعْد كاتب الواقِدي (المتوفي سنة ٢٣٠ هـ).
    - ٦ ـ الناسخ والمنسوخ: لأبي بكر محمد بن الأَثْرَم (المتوفىٰ سنة ٢٦١ هـ).
  - ٧ ـ مختلف الحديث: للإمام محمد بن إدريس الشافعي (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ).
- ٨ ـ مشكل الآثار: للإمام أبي جعفر أحمد بن سلامة الطّحاوي (المتوفئ سنة ٣٢١ هـ).
  - ٩ ـ العِلَل: للإمام على بن عبد الله بن المَدِيني (المتوفىٰ سنة ٢٣٤ هـ).
  - ١٠ ـ العِلَل ومعرفة الرجال: للإمام أحمد بن محمد بن حنبل (ت: ٢٤١ هـ).

هذه القائمةُ غَيْضٌ من فَيْض يصعبُ حصره من الكتب التي عُنيت بتدوين علوم الحديث المفردة حيث أصبح التصنيف أَمْراً متَّبعاً لا ينفكُ عنه إمامٌ في الحديث.

ثم توجّهت أنظارُ بعض العلماء في القرن الرابع الهجري، إلى جمع تلك المباحث والقواعد المتفرّقة في كتاب جامع ناظم لمسائل هذا العلم، فأكبّوا على تصانيف السابقين التي كانت تجربة أولى في التدوين، فجمعوا ما تفرّق في مؤلّفات الفنّ الواحد، واستدركوا ما فات السابقين، معتمدين في كلّ ذلك على نقل المعلومات عن العلماء في القرن الرابع الهجري، بالسّند إليهم كما فعل سابقوهم، ثم التعليق عليها والاستنباط منها، فوجدت كتبٌ في علوم الحديث لا تزال مراجع لا يغنى عنها غيرها، ومن أهمّها:

١ ـ المحدّث الفاصِل بين الراوي والواعي: للحافظ القاضي أبي محمد، الحسن بن عبد الرحمن بن خَلاد الفارسي الرّامَهُرْمُزي (المتوفئ سنة ٣٦٠ هـ).

هو أوَّل من دَوَّن في علوم الحديث تدويناً مستقلاً.

٢ ـ معرفة عُلوم الحديث وكمِيَّةِ أجناسه: للإمام أبي عبد الله، محمد بن عبد الله الحاكم النَّيْسابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

ذكر فيه الحاكمُ خمسين نوعاً من علوم الحديث، وأظهر فيه براعةً تامّةً، ومعرفةً فائقةً، وابتدع فيه مَحاسِنَ لم يُسْبَق لها.

وللحاكم أوليةٌ مهدرةٌ، وسابقةٌ منسيةٌ، فهو أوَّلُ من جمع علوم الحديث في مصنَّفِ واحدٍ، وهو أوَّلُ من سَمَّى هذا الفَنَّ: علومَ الحديث.

٣ ـ الكفاية في معرفة أصول علم الرواية: للإمام الحافظ المحدّث أبي بكر، أحمد بن
 علي بن ثابت المعروف بالخطيب البغدادي (المتوفى سنة ٦٣ ٤ هـ).

والذي عرَّف فيه ما يحتاجه طلابُ علم الآثار، والناظرين في صِحَّة الأسانيد والأخبار، من أصولٍ في الجرح والتعديل، وفنون الرواية، والتصحيح والتعليل.

٤ - الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع: للخطيب البغدادي أيضاً.

تكلُّم فيه عن آداب الطلب، وأخلاق الراوي وآدابه، وما ينبغي له استعماله مع أتباعه وأصحابه، وطرق التلقي عن الشيوخ، ومجالس الإملاء، وما إلى ذلك.

الإلماع في أصول الرواية والسّماع: للحافظ المحدّث الفقيه المؤرِّخ اللُّغُوي،
 القاضي عياض بن موسى اليَحْصُبِيّ السَّبْتِي المغربي (المتوفى سنة ٥٤٤ هـ).

عرَّف فيه طُرق تحمُّل الحديث وأدائه، وهو كتابٌ مفيدٌ جدًّا.

٦ ـ ما لا يَسَعُ المحدِّثَ جَهْلُه: لأبي حَفْص، عمر بن عبد المجيد المَيَّانِشِي (المتوفى سنة ٥٨٠ هـ).

وهي رسالةٌ مختصرةٌ تشمل نحو سبع صفحاتٍ، فيها نُبَذُ عن (الصحيح) و(الحسن) وبعض أنواع الحديث.

وكان مِن أبرز الأعلام الذين شَيَّدوا بُنْيانَ علوم الحديث، واعْتُمِد عليهم من جاء بعدهم: الحاكم أبو عبد الله النَّيْسابوري، والحافظ الخطيب البغدادي.

ثم جاءَ الإمامُ الحافظُ المحدِّثُ الفقيهُ الضَّابطُ المُتقِنُ الجِهْبِذُ: أبو عَمْرو عثمانُ بن عبد الرحمن الشَّهْرَزُوْرِي، المشهور بـ: «ابن الصَّلاح» (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ)، وصَنَّف

كتابه: «معرفة أنواع علم الحديث» والذي يُعْرَف «بمقدِّمة ابن الصلاح»، وهو الكتابُ الذي أصبح عُمْدَةَ المتأخِّرين، وكان قد أملى فيه ابنُ الصَّلاح شيئاً بعد شيء، ولهذا لم يحصل ترتيبه على الوضع العلمي المناسب، وجَمَعَ فيه ما تَفَرَّق في غيره من كتب الخطيب البغدادي وغيرِه من علماء الأصول في أصول الفقه أو أصول الحديث، وذكر فيه خمسة وستين نوعاً. ولكثرة جَمْعِه وتحريرِه انتشر واشتهر، عكف عليه العلماء تدريساً وتلخيصاً، ونظماً وتبييناً، ومعارضة وانتصاراً، حتى لا تجد كتاباً من كتب الأصول الأساسية بعده (ككتاب «فتح المُغيث للسَّخاوي، و «تدريب الراوي» للشيوطي وغيرهما) إلا وهي تحوم حول حماه، وتتعلَّق بأذياله، وهو من الكتب النهائية التي تُدَرِّسُ اليوم في الدراسات العليا في أقسام الحديث في الجامعات.

ثم توالى التأليفُ في هاذا العلم واستمرَّ إلى عصرنا هاذا، وأذكر فيما يلي أشهر الكُتب التي أُلَّفت فيه بعد مقدمة ابن الصَّلاح:

١ ــ النُّكت على كتاب ابن الصّلاح: للإمام بدر الدين أبي عبد الله محمد بن بهادر بن عبد الله الزّركشي (المتوفئ سنة ٧٩٤هـ).

٢ ـ محاسن الاصطلاح وتضمين كتاب ابن الصّلاح: لشيخ الإسلام سراج الدين أبي حفص عمر بن رَسْلان البُلْقيني (المتوفئ سنة ٥٠٥ هـ).

٣ ـ التقييد على كتاب ابن الصَّلاح: للحافظ زَيْن الدين أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي (المتوفئ سنة ٨٠٦هـ).

٤ ـ النُكَت على كتاب ابن الصلاح: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢هـ).

إرشاد طلاب الحقائق إلى معرفة سنن خير الخلائق ﷺ: للإمام أبي زكريا محيي الدين يحيئ بن شرف الدين النّووي (المتوفئ سنة ٦٧٦ هـ).

٦ ـ اختصار علوم الحديث: للحافظ ابن كثير عماد الدين أبي الفداء الدمشقي (المتوفئ سنة ٧٧٤هـ).

- ٧ ـ المقنع في علوم الحديث: للحافظ سراج الدين أبي الحفص عمر بن علي بن أحمد، المعروف بـ: «ابن المُلَقِّن» (المتوفئ سنة ٨٠٤ هـ).
- ٨ ـ التبصرة والتذكرة: للحافظ زين الدين أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي
   (المتوفئ سنة ٨٠٦ هـ).
- ٩ ـ الاقتراح في الاصطلاح: للحافظ أبي الفتح محمد بن علي بن دقيق العيد (المتوفئ سنة ٧٠٢هـ).
- ١٠ ـ الموقظة في علم مصطلح الحديث: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي (المتوفئ سنة ٧٤٨ هـ).
- ١١ ـ تنقيح الأنظار: للإمام محمد بن إبراهيم المعروف بـ: «ابن الوزير الزَّيدي»
   (المتوفئ سنة ٨٤٠ هـ).
- 17 \_ نخبة الفكر وشرحه نزهة النظر: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).
- ۱۳ ـ فتح المغيث بشرح ألفية الحديث: للحافظ شمس الدين أبي الخير محمد بن عبد الرحمان بن محمد السَّخاوى (المتوفئ سنة ۹۰۲ هـ).
- ١٤ ـ فتح الباقي بشرح ألفية العراقي: للحافظ زين الدين أبي يحيئ زكريا بن محمد بن أحمد الأنصاري، المعروف بـ «القاضي زكريا» (المتوفئ سنة ٩٢٦هـ).
- ١٥ ـ تدريب الراوي: للحافظ أبي الفضل جلال الدين عبد الرحمان بن أبي بكر الشيوطي (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).
- 17 \_ المنظومة البيقونية: للشيخ عمر بن محمد بن فتوح البيقوني الدمشقي (المتوفى سنة ١٠٨٠ هـ).
- 17 ـ توضيح الأفكار في شرح تنقيح الأنظار: للإمام محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني (المتوفئ سنة ١١٨٢هـ).

١٨ ـ شرحُ شرح نخبة الفكر في مصطلحات أهل الأثر: للمحدّث العلامة على بن سلطان الهَرَوي القاري (المتوفئ سنة ١٠١٤ هـ).

١٩ ـ اليواقيت والدُّرر في شرح نخبة الفكر: للشيخ عبد الرَّؤوف المناوي (المتوفئ سنة ١٠٣١ هـ).

٢٠ ـ ظفر الأماني بشرح مختصر السيد الشريف الجُرجاني في مصطلح الحديث: للإمام
 أبي الحسنات عبد الحي اللَّكْنوي (المتوفئ سنة ١٣٠٤ هـ).

٢١ ـ قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث: للشيخ محمد جمال الدين القاسمي (المتوفي سنة ١٣٣٢ هـ).

٢٢ ـ توجيه النظر إلى أصول الأثر: للشيخ طاهر الجزائري (المتوفئ سنة ١٣٣٨ هـ).

٢٣ ـ المصباح في أصول الحديث: لسيد قاسم الأنَّذَجاني التُّرْكي.

٢٤ ـ قواعد في علوم الحديث: للعلامة ظفر أحمد العثماني التَّهَانُوي (المتوفئ سنة ١٣٩٤ هـ).

٢٥ ـ الوسيط في علوم الحديث: للدكتور محمد بن محمد أبو شهبة (المتوفئ سنة ١٤٠٣ هـ).

٢٦ ـ علوم الحديث ومصطلحه: للدكتور صبحي الصالح (المتوفئ سنة ١٤٠٧ هـ).

٢٧ ـ لمحات في أصول الحديث: للدكتور محمد أديب صالح.

٢٨ ـ الحديث النبوي: مصطلحات بلاغته وكتبه: للدكتور محمد بن لطفي الصَّباغ.

٢٩ ـ تيسير مصلطح الحديث: للدكتور محمود الطَّحان.

٣٠ ـ الإيضاح في علوم الحديث والاصطلاح: للأستاذ الدكتور مصطفى سعيد الخن،
 والدكتور بديع السيد اللَّحام.

٣١ ـ تحرير علوم الحديث: للشيخ عبد الله بن يوسف الجُدَيْع.

٣٢\_علوم الحديث: أصيلها ومعاصرها: للدكتور أبي اللَّيث الخير آبادي.

كما ألف في هذا العصر في علوم الحديث كتب على الطريقة المنهجية، حيث قسم مؤلِّفوها علوم الحديث إلى أقسام بحيث يكون بين أفراد كلِّ قسم من هذه الأقسام قاسم مشتركًّ، فقسمٌ في علوم الرُّواة، وقسمٌ في علوم الرُّواية، وقسمٌ في أنواع الحديث من حيث القبول والردُّ، وقسمٌ في علوم المتن، وقسمٌ في علوم المشتركة بين السّند والمتن. وهاكذا.

وإليك بعضَ أهمِّ الكتب المؤلَّفة على هنذه الطريقة:

٣٤ \_ المنهج الحديث في علوم الحديث: للعلاَّمة الشيخ الأستاذ الدكتور محمد بن محمد السَّماحي (المتوفى سنة ١٤٠٤ هـ) رحمه الله تعالى .

٣٥ ـ منهج النقد في علوم الحديث: لفضيلة أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عتر حفظه
 الله ومد في عمره.

٣٦ - المنهج الحديث في علوم الحديث: للأستاذ الدكتور شرف القضاة.

٣٧ ـ المنهج الحديث في تسهيل علوم الحديث: للأستاذ الفاضل الدكتور على نايف بقاعي (١).

<sup>(</sup>۱) للاطلاع على تاريخ علم مصطلح الحديث؛ يرجع إلى كتابنا: «علم مصطلح الحديث: نشأته وتطوره وتكامله»، طُبع في دار ابن كثير ـ دمشق.

رَفْعُ حَبِي (لَرَجُولِ) (الْجُنِّي يُ (سِّكْتُهُمُ الْاِنْدُوكُ لِيْنِ (سِّكْتُهُمُ الْاِنْدُةُ (الْفِرُوكُ لِيِّنَ www.moswarat.com

:::



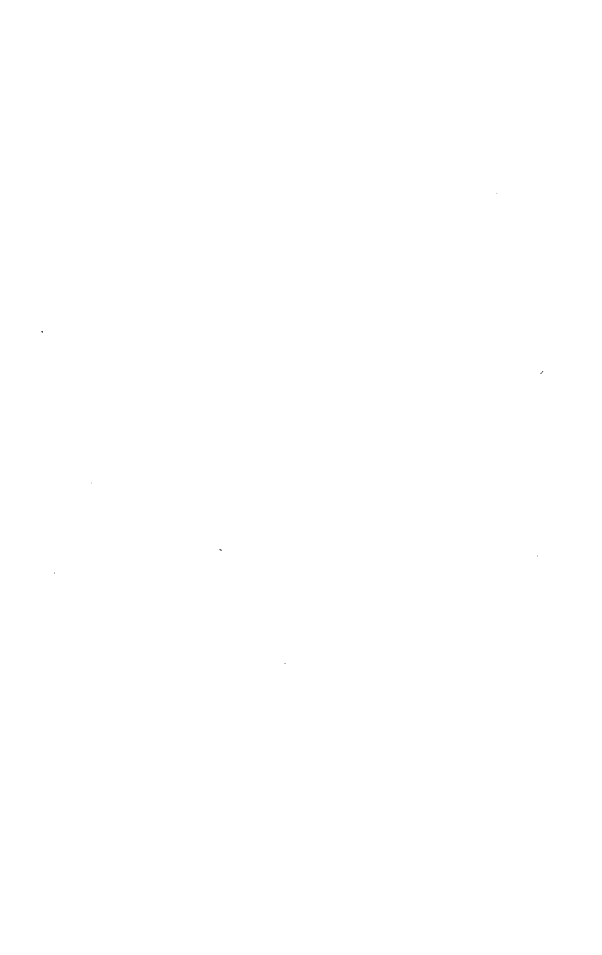
# الفصل الثاني

## التقسيم الرئيسي للحديث

١ \_ الحديث المتواتر.

٢ \_ أحاديث الآحاد.







#### ١- الحديث المُتَوَاترُ

#### تعريف «المتواتر» لغة واصطلاحاً:

لغةً: هو اسمٌ مشتقٌ من «التَّوَاتُرِ» أي: التَّتابُع. و«المتواتر»: المُتتابعُ. والمُؤَاتَرَةُ: المتابعةُ(١).

واصطلاحاً: هو ما رواه جماعةٌ غيرُ محصورةٍ بعددٍ في كلِّ طبقةٍ من طبقاته، تُحيل العادةُ تواطؤَهم أو توافُقَهم على الكَذِب، ويكون مستندَهم الحِسُّ.

شروط «الحديث المتواتر»:

يُؤخَذ من التعريف شروط «المتواتر»، وهي:

١ - أن يكون رواتُه في كلِّ طبقة من طبقات إسناده جَمْعاً كبيراً من الرّواة، وقد اختلف العلماءُ في عِدَّة هاذا الجمع، فمنهم مَن قَيَّده به: «عشرة»، ومنهم من قَيَّده به: «أربعين»، ومنهم من قَيَّده من هاذا العدد حتى أوصله بعضُهم إلى أكثر من «ثلاثمئة».

وقد قَرَّر الحافظُ ابن حجر (٢) أنَّ القول الصحيح عَدَمُ تعيين العدد، وأنَّ العبرة بإفادة العلم، فكلُّ عددٍ يُفيد العلمَ بنفسه معتبرٌ، والله أعلم.

٢ ـ استحالة اتفاق جمع الرُّواة على الكذب، وكذلك استحالة وقوع الكذب دون قصد منهم، والمراد إحالة العادة أن يتفقوا على الكذب عَمْداً، أو سَهْواً.

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط».

<sup>(</sup>٢) في «نزهة النظر» ص: ٣٨ ٣٩.

٣ ـ استمرارُ عدد التواتر المُفيد للعلم من ابتداء السَّند إلى انتهائه، والمقصودُ أن لا تنقص الكثرةُ، فلو زاد فلا يؤثّر.

٤ ـ أن يكون مستند الخبر «الحِسّ» من مشاهدة أو سمَاع. . . فخرج ما كان مستنده العقل كالقول مثلاً: «إنَّ الواحد نصف الاثنين»، أو «إنَّ العالَم حادثٌ».

فكلُّ حديثِ جَمَع بين هاذه الشروط الأربعة كان "مُتواتِراً"، وكلُّ حديثٍ لم تتوفَّر فيه هاذه الشروطُ مجتمعةً بأنْ فقدَ ولو شرطاً واحداً منها سُمِّى: «حديثاً آحادياً".

#### أحكام المتواتر:

للحديث المتواتر ثلاثة أحكام: .

١ ـ إنه يُفيدُ عِلمَ اليقين، الذي يضطرُ الإنسانُ إلى التصديق به تصديقاً جازماً، مثل يقين مَنْ شاهدَ أمراً ما بعينه؛ فلا يتردّد في تصديقه.

Y ـ إنه مقطوعٌ بصحته، فلا يُحْتَاج إلى البحث عن أحوال رواته؛ لأنهم لا يَخْضَعُون لقواعد الجرح والتعديل لكثرتهم، ولذلكَ لم يُشْتَرَطْ فيه إسلامُ الرواة، ولا عدالتهم؛ لأن المُعَوَّل عليهِ هو الكثرةُ، فلو أخبر أهلُ بلدِ بحصول حادثة ما، يحصلُ اليقينُ بخبرهم؛ ولو كانوا غيرَ مسلمين.

٣ ـ إنه يجب الاعتقادُ بصحته كالاعتقاد بصحة القرآن الكريم، فإنكارُ الخبر المتواتر يؤدِّي إلى الكفر، ويجب العملُ به حسب ما يُفيده من الأحكام التشريعية الخمسة (١).

#### • أقسام المتواتر:

ينقسم «الحديثُ المُتواتِرُ» إلى أقسام تاليةٍ:

١ - مُتواتِرٌ لفظيٌّ .

٢ ـ مُتَواتِرٌ معنويٌّ .

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث: أصيلها ومعاصرها» ص: ١١٨.

٣ ـ متواتر عَمَليٌّ .

وإليك تعريف كلّ من هذه الأقسام فيما يلي:

القسم الأول: المتواتر اللَّفظي:

هو ما اتَّفق رواتُه على رواية لفظٍ واحدٍ.

#### مثاله:

ويمثّل له العلماءُ بحديث: «مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّداً فَلْيَتَبَوَّأُ مَقَعَدَهُ مِنَ النَّارِ» فقد رواه أكثرُ من سبعين صحابياً بهاذا اللَّفظ<sup>(۱)</sup>. (انظر «نظم المتناثر» للعلاَّمة الكتاني، ص: ٢٠ ـ ٢٤).

القسم الثاني: «المتواتر المعنوي:

هو ما تعدَّدت ألفاظُه، فرواه بعضُ الرُّواة بلفظٍ، ورواه البعضُ بلفظِ آخرَ، ورواه بعضٌ بلفظِ ثالثٍ. . ، وهكذا، إلا أنَّ جميعَ تلك الألفاظِ تُفيد معنى واحداً.

ومن «المتواتر المعنوي» أنْ تُنْقَل إلينا وقائعُ مختلفةٌ، كلُّ واقعة على حِدَةٍ لا تصل إلى حدِّ التواتر، ولكن بين هاذه الوقائع أمراً مشتركاً، فيكون هاذا الأمرُ المشتركُ بين جميع تلك الوقائع مُتواتِراً تَواتُراً معنوياً.

#### مثاله:

ويمثّل العلماءُ لهاذا النوع من التواتر بـ: «رَفْع اليدين في الدعاء»، فقد وَرَد رفعُ اليدين في الدعاء من حديث أكثر من عشرين صحابياً عن النبيِّ عَلَيُّ ، كلُّ حديثٍ في واقعةِ مختلفةٍ عن الواقعة التي ذكرها الحديثُ الآخَرُ، وبين هاذه الوقائعِ قاسمٌ مشتركٌ هو أنَّ النبيَّ عَلَيْهِ دعا ورفع يدَيْه أثناء الدعاء، وإليك طرفاً منها:

١ ـ أُخرِج البخاريُّ عن أبي موسى الأَشْعَرِيِّ: أنَّ النبيَّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ توضًّا ثم

<sup>(</sup>۱) انظر: «نظم المتناثرة للكتّاني، ص: ۲۰ ـ ۲٤.

رَفَع يديه، فقال: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لعُبَيدٍ أبي عامِرٍ.... »(١).

٢ - وأخرج البخاريُّ عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنَّ الطُّفَيْل بن عمرو الدَّوْسِي جاء إلى النبيِّ عَيَّا وطلَب منه أن يدعو على دَوْسٍ، فرفع النَّبيُ عَيَّا يديه، وقال: «اللَّهم اهْدِ دَوْساً، واثْتِ بهم» (٢).

٣ ـ وأخرج البَزَّارُ والطَّبَرانِيُّ عن أنسٍ رضي الله عنه: أنَّ النبيَّ ﷺ رفع يَدَيْه بعَرَفَة يَدْعُو<sup>(٣)</sup>.

وهكذا إلى خمسين حديثاً، كلُّ منها في واقعة خاصة، وكلُّها تَشترِك بكون النَّبِيِّ ﷺ وَ اللَّهِيِّ ﷺ وَ وَاللَّهُ اللَّمُ الذي اتَّفقت عليه الوقائعُ أصبح متواتراً تواتراً معنوياً.

#### القسم الثالث: المُتَواتِرُ العَمَليُّ:

هو ما نَقَلَهُ أهلُ المشرق، والمغرب عن أمثالهم جِيْلاً عن جيلٍ، لا يختلف فيه مؤمنٌ، مثل الصَّلوات الخمس، وصيام شهرِ رمضان، والحجِّ، فهذه كلُها تواترت تواتُراً عملياً عن النبي عَلَيْ عملها هو، وعمل معه الصحابة، ثم نقل ذلكَ المسلمون جيلاً عن جيلٍ، حتى يومنا هاذا، ولايختلف في عمومه المسلمون شرقاً وغرباً، وإن اختلفوا في بعض الفروع، والجزئيات (٤).

#### أهمُّ مصادر «الحديث المتواتر»:

أشهر المؤلَّفاتِ التي جَمَعت الأحاديث المتواترة فيما يلي:

١ ـ الفوائد المتكاثرة في الأخبار المتواترة: للحافظ جلال الدين عبد الرحمن بن أبي
 بكر السُّيوطي (المتوفي سنة ٩١١ هـ).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الجهاد والسير، باب: نزع السهم من البدن، برقم: (٢٨٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الجهاد والسير، باب: الدعاء على المشركين بالهدى، برقم: (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجمع الزوائد» رقم: (١٧٣٣٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «معجم المصطلحات الحديثية» للخيرآبادي، ص: ٨١.

رتَّبَهُ على الأبواب، ونَقَلَ فيهِ الأحاديثَ المتواترةَ بأسانيدها، مع ذكر مخرِّجيها من أثمة الحديث في مصنَّفاتهم، مستوعباً كلَّ حديثِ رواه عشرةٌ من الصحابة فصاعداً.

٢ ـ قطف الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة: للسُّيوطي أيضاً.

لَخَصَه من كتابه آنف الذكر، وقد أورد فيه الأحاديث التي رواها عشرة من الصحابة فصاعداً، وذكر فيه كلَّ حديثٍ وعدَّة من رواه من الصحابة مقروناً بالعَزْو إلى من خرَّجه من الأئمَّة المشهورين في كُتبهم ومصنَّفاتهم الحديثية، ورَتَّب كتابه على الأبواب، وبلغ عددُ الأحاديث فيه (١١٣) حديثاً.

٣ ـ نظم اللَّالي المتناثرة في الأحاديث المتواترة: للعلامة أبي الفيض محمد بن مرتضى البَلْجَرامي الهندي ثم الزَّيبْدِيّ (المتوفى سنة ١٢٠٥ هـ).

٤ ـ نظم المتناثر في الحديث المتواتر: للعلاَّمة المحدِّث السَّيد محمد بن جعفر الكتَّاني (المتوفئ سنة ١٣٤٥ هـ).

ضَمَّن فيه كتابَ السُّيوطي، وأضاف عليه إضافات كثيرةً في التخريج والأحاديث، ورَتَّبه ترتيبَ كتابِ السُّيوطي، وقدَّم له بمقدِّمةِ ضافيةِ تكلَّم فيها عن حدِّ المتواتر وشروطه، ونوع العلم الذي يُفيده، وقد بلغ عددُ الأحاديث التي أوردها (٣١٠) حديثاً.

وممَّن جمع كتاباً في الأحاديث المتواترة أيضاً:

١ ـ ابن طُولون الحنفي محمد بن عليّ الدِّمشْقي (المتوفى سنة ٩٥٣ هـ).

٢ ـ والشيخ صِدِّيق حسن خان القَنُّوْجي الهندي (المتوفى سنة ١٣٠٧هـ)، وغيرُهم.
 بعضُ هاذه الكتب مطبوعٌ ومتداولٌ .



رَفَّحُ معبى (لرَّحِمْ) (الْبَخَرِّي يُ (سِّكْتُهُمُ الْلِيْرُمُ (الْفِرُوكُ مِسِ www.moswarat.com

#### ٢\_أحاديث الأحاد

#### تعريف «الآحاد» لغة واصطلاحاً:

لغـةً: الآحاد جمعُ: «أحدٍ» بمعنى الواحد، وهو ما يرويه شخصٌ واحدٌ.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي لم يجمع شروطَ المتواتر، وهو يَشْمُل الأنواعَ التالية:

١ - الحديث المشهور.

٢ ـ الحديث العزيز.

٣ ـ الحديث الفرد.

٤ - الحديث الغريب.

ويفالُ لكلِّ منها خَبَرُ واحدٍ.

سيأتي تعريف كلُّ من هذه الأنواع في الفصل السادس(١١).

#### حکمه:

قال الحافظ ابن حجر: «وفيها ـ أي الآحاد ـ المقبولُ وهو ما يجبُ العملُ به عند الجمهور.

وفيها المردودُ، وهو الذي لم يَرْجَحْ صِدْقُ المُخْبِر به لتوقَّف الاستدلال بها على البحث عن أحوال رُوَاتِها دُون الأَوَّل، وهو المتواتِر فكلُه مقبولٌ، لإفادته القَطْعَ بصِدْقِ

<sup>(</sup>۱) انظرصفحة: (۹۰۱).

مُخْبِره، بخلاف غيرِه من أخبار الآحاد.

للكن إنَّما وجب العملُ بالمقبول منها؛ لأنَّها إمَّا أن يُوجَد فيها أَصْلُ صفةِ القبول، وهو ثبوتُ كَذِبِ ثبوتُ صدقِ الناقِلِ [لاتّصاله بالعَدالة والضَّبْطِ]، أو أصلِ صفةِ الرَّدِّ، وهو ثبوتُ كَذِبِ الناقِلِ، أَوْ لا [أي: أو لا يتّصف بأصل صفة القبول ولا بأصل صفة الرَّدِّ، فيكون مُحتمِلاً للقبول والرَّدِّ، مثل: سَيِّع الحفظ، والمجهول].

فالأول: يَغْلِبُ على الظَّنِّ صِدْقُ الخَبَرِ لنُبوت صِدْقِ ناقِلِه فيُؤخَذُ به.

والثاني: يَغْلِبُ على الظُّنِّ كَذِبُ الخَبَرِ لثُبُوتِ كَذِب ناقِلِهِ فَيُطْرَحُ.

والثالث: إِنْ وُجِدَتْ قرينةٌ (أي: صفةٌ أو حالةٌ) تُلْحِقُه بأحد القسْمَين التَحق، وإلا فيتُوَقَّفُ فيه، فإذا تُوُقِّفَ عن العمل به صار كالمردود، لا لثُبوت صفة الرَّدُ؛ بَلْ لكونِه لم تُوجَد فيه صفةٌ تُوجِبُ القبولَ، والله أعلم»(١).

#### وجود أحاديث الآحاد:

يكون معظمُ الأحاديث المرويَّة بطريق الآحاد، وهي تمثِّل ٩٠٪ من الأحاديث، أو تزيد عنها في حين الأحاديث المتواترة لا يتجاوز عددُها خمسمئة حديث تقريباً (٢).



<sup>(</sup>١) انظر: «شرح النخبة» ص: ٥١.

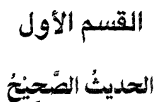
<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث: أصيلها ومعاصرها» ص: ١١٣.

# الفصل الثالث تعريف أنواع الحديث الرئيسية

- ١ \_ الصَّحِيْحُ.
- ٢ \_ الحَسَنُ .
- ٣ \_ الضَّعِيْفُ.



رَفْخُ عِب (ارْجَحِ) (الْبَخِّرِي (سِکنت (اندِّرُ) (الِنزود www.moswarat.com



١ - تعريف «الصحيح» لغة واصطلاحاً.

٢ ـ شروط الصحيح.

٣ ـ حُكم الصحيح.

٤ \_ مصادر الحديث الصحيح.

٥ \_ أقسام الصحيح.

7 - أصحُّ الأسانيد.



رَفْحُ عِب (لرَّحِيُ الْمُجَنِّي (سُلِنَتِ) (لِنَّرِرُ (لِنْفِرُو وَكُرِينَ www.moswarat.com



#### الحديث الصّحيح

## تعريف «الصحيح» لغة واصطلاحاً:

لغةً: الصحيحُ، ضِدُّ السَّقيم، وهو البريءُ من كلِّ عَيْبٍ ورَيْبٍ، ويقال: وأرضٌ صحيحةٌ: لا وَبَاءَ فيها، ولا تَكْثُر فيها العِلَلُ والأسقامُ.

والصحيحُ من الشِّعْرِ: ما سَلِمَ من النَّقْص. والصحيحُ من الأقوال: ما يُعْتَمَدُ عليه (١١).

وهو حقيقةٌ في الأجسام، أمَّا في الحديثِ وسائرِ المعاني فمجازٌ من باب الاستعارة التبعية (٢).

واصطلاحاً: ولـ: «الصحيح» تعريفاتٌ عديدةٌ، فمِن أشهرها:

قال ابن الصّلاح:

١ ـ وهو الحديثُ المُسْنَدُ الذي يَتَّصِلُ إسنادُه بنقل العَدْلِ الضَّابط عن العَدْلِ الضَّابط إلى منتهاه، ولا يكون شاذًا، ولا مُعَلَّلاً (٣).

٢ ـ وقال أبو عبد الله الحاكم النَّيسابوري: «وصِفةُ (الحديث الصحيح) أن يرويه عن رسول الله ﷺ صحابيٌّ زائلٌ عنه اسمُ الجهالةِ، وهو أن يروي عنه تابِعيَّان عَدْلان، ثم يتداوله أهلُ الحديثِ بالقبول إلى وقتنا هذا كالشَّهادة على الشَّهادة (1).

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب».

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (١٥/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث» ص: ١١ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث: ص: ٧٧.

٣ ـ وقال الخطَّابي: «بأنَّه ما اتَّصَلَ إسنادُه، وعُدُّلَتْ نقَلَتُه»(١١).

#### شرح التعريف:

اشتمل تعريفُ ابن الصَّلاح على أمورٍ يجب توقُّرُها حتى يكون الحديث صحيحاً، وهذه الأمورُ هي:

١ - اتصالُ السند: ومعناه أنَّ كلَّ راوٍ من رواته قد أخذه مباشرة عمَّن فوقه من أوَّلِ السند إلى منتهاه (٢).

عدالة الرُّواة: أي أنَّ كلَّ راوٍ من رواته اتَّصف بكونه مسلماً بالغاً عاقلاً غيرَ فاسقٍ وغيرَ مَخْرومِ المُروءة (٣).

٣ ـ ضبط الرواة: أي أنَّ كلَّ راوٍ من رواته كان تامَّ الضَّبْطِ. إمَّا ضَبْطَ صَدْرٍ، أو ضَبْطَ
 كتاب (٤).

٤ - عَدَمُ الشُّذوذ: أي أنْ لا يكون الحديثُ شاذًاً. و(الشُّذوذ) هو: مخالفة الثقة لمَن هو أَوْثَقُ منه (٥).

عَدَمُ العِلَّةِ: أي أن لا يكون الحديثُ معلولًا، و(العِلَّةُ) سببٌ غامضٌ خَفِيٌّ يَقْدَحُ
 في صحة الحديث، مع أنَّ الظاهرَ السلامةُ منه (٢).

## شروطُ الصحيح:

يتبيَّن من شرح هذا التعريفِ أنَّ شروط الصحيح التي يجب توقُّرها حتى يكون الحديثُ

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تعريفه في صفحة: (٧٠٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريف «العدالة» صحفة: (٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: تعریف «الضبط» صفحة: (۲۸۰).

<sup>(</sup>٥) انظر: تعریف «الشذوذ» صفحة: (٧٩٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: تعریف «العلة؛ صفحة: (٨٣٤).

- صحيحاً خمسةٌ، وهي:
- ١ \_ اتِّصالُ السند.
- ٢ عدالةُ الرُّواة .
- ٣ ضَبْطُ الرُّواة .
  - \$ \_ عَدَمُ العِلَّة .
- ٥ ـ عَدَمُ الشُّذوذ.

فإذا اخْتَلَّ شرطٌ واحدٌ من هذه الشروط الخمسة فلا يُسَمَّى الحديثُ حينتذِ صحيحاً.

#### مثاله:

ما أخرجه البخاريُّ في صحيحه قال: «حَدَّثنا عبدُ الله بن يوسف: قال أَخْبَرَنا مَالِكُ، عن ابن شهاب، عن محمَّد بن جُبَيْر بن مُطْعِم، عن أبيه قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ قَرَأ في المغرب بالطُّور»(١).

فهذا الحديثُ صحيحٌ ؛ لأنَّ:

أ ـ سندَه مُتَّصِلٌ: إذ أنَّ كلَّ راوٍ من رواته سمعه من شيخه.

وأمَّا عنعنةُ مالكِ، وابنِ شهابٍ، وابن جُبَيْرِ فمحمولةٌ على الاتصال؛ لأنهم غير مُدَلِّسِيْنَ (٢).

ب ـ ولأنَّ رواته عُدُوْلٌ ضابطون.

وهذه أوصافهم عند علماء الجرح والتعديل:

١ \_عبدُ الله بن يوسف: ثقةٌ مُتْقِنٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى، في كتاب: المغازي، برقم: (٢٠٢٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: تعريف المدلِّسين في صفحة: (٣٩٥).

- ٢ ـ مالكُ بن أنس: إمامٌ حافظٌ.
- ٣ ـ ابنُ شهاب الزُّهري: فقية حافظٌ، مُتَّفَقٌ على جلالته وإتقانه.
  - ٤ \_ محمَّدُ بن جُبَيْر: ثقةً.
  - ٥ ـ جُبَيْرُ بن مُطْعِم: صحابيٌّ.
  - ج ـ ولأنه ليس فيه عِلَّةٌ من العِلَل.

## حُكم الصحيح:

وجوبُ العمل به بإجماع أهل الحديث ومن يُغتَدُّ به من الأُصولِيِّين والفقهاء، فهو حُجَّةٌ من حُِجَج الشَّرْع، لا يَسَعُ المسلمَ تركُ العملِ به(١).

## مصادرُ الحديثِ الصحيح:

مصادرُ الحديثِ النَّبويِّ كثيرةٌ جِدًا، فهي مِثاثُ المصادر، وكلُها تقريباً تَحتوي على أحاديث صحيحة، ولكنَّنا نَقصِدُ بهذا العنوان المصادِرَ الَّتي اقتصَرَتْ على الحديثِ الصَّحيح فقطْ.

والصَّحيحُ أنَّ مصادرَ الحديثِ المُجَرَّد مصدران، هما:

الأوّلُ: صحيحُ البُخارِيّ: للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجُعْفي (المتوفى سنة ٢٥٦هـ).

وهذا هو اسمه المختصَرُ، أمَّا اسمه الكامِلُ فهو: «الجامعُ المُسْنَدُ الصَّحيح المُخْتَصَرُ مِن أُمورِ رَسُولِ الله ﷺ وسُنَنِه وأيَّامه».

ويتبيَّنُ من اسم الكتابِ وَصْفُ "صحيحِ البخاريِّ" إجمالًا فهو:

ـ الجامعُ، أي: الَّذي يَجْمَعُ كلَّ أبواب الحديثِ وموضوعاته من عقيدةِ وأحكام ورقائقَ وفضائلَ وتاريخِ وسِيَرِ وتفسيرِ وهكذا، ويكونُ ترتيبُه على الأبواب.

<sup>(</sup>١) انظر: «تيسير مصطلح الحديث» ص: ٣٤ ـ ٣٦.

- المُسْنَدُ، أي: المَرْفُوعُ المُتَّصِلُ، أمَّا ما وَرَدَ فيه من غيرِ ذلك فليس هو من أصل الكتاب، وإنَّما جاءَ عناوينَ ومُقَدِّماتِ للأحاديثِ فقط، لذلك لا تُعَدُّ الأحاديثُ المُعَلَّقَةُ من أصل كتاب البُخاريِّ.

- الصَّحيحُ، لأنَّه لم يُخْرِجُ فيه إلَّا الحديثَ الصَّحيح فقط.

\_ المُخْتَصَرُ، لأنَّه لم يَقْصِدْ جَمْعَ كلِّ الأحاديثِ الصَّحيحةِ في هذا الكتاب، فهذا يَجْعَلُه طويلاً، وقد أرادَهُ البُخاريُّ مُخْتَصَراً، كما قال: «ما أدخلتُ في كتابي إلاَّ ما صَحَّ، وتَركْتُ من الصحاح لحال الطُّول»(١).

وقد سبق تعريفُه المفصَّل في قسم الرواية»(٢) فيرجع إليه.

الثَّاني: صحيحُ مُسلم: للإمام أبي الحسين مسلم بن حجَّاج القُشيري النَّيْسَابوري (المتوفى سنة ٢٦١ هـ).

واسمُ كتابه: «المسند الصحيح» ويُطْلَق عليه أيضاً: «الجامع الصحيح»، وهو يشبه «صحيح البخاري» في: كونه يجمع كلَّ أبواب الحديث، وأحاديثُه مسندةٌ، وصحيحةٌ، وأنه لم يضع فيه كلَّ ما صَحَّ عنده فهو مختصرٌ، قال مسلم: «ليس كلُّ شيء عندي صحيحٌ وضعتُه ههنا، إنما وضعتُ ما أجمعوا عليه»(٣).

ولكنه يختلف عنه في: أنَّ البخاري ركَّز على الفوائد الفقهية فوزَّع روايات الحديث على الأبواب، أمَّا مسلمٌ فقد ركَّز على الفوائد الإسنادية، فجمع رواياتِ الحديث وأسانيده في أنسب موضع لذكر الحديث، وأقربه إلى الدِّهن، مما يسهل الوصول إلى الحديث، ويسهل المقارنة بين الروايات والأسانيد.

ولكلِّ من المنهجين ميزته، ولو أنَّ مسلماً سار على نهج البخاري تماماً لما كان لذلك

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة. (٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٢٠.

كبيرُ فائدةٍ، ولكنه مع حُبِّه وتقديره لأستاذه \_ الإمام البخاري \_ فقد سارَ على منهجٍ مختلفٍ في هذا الجانب، فأصبح عندنا منهجان متكاملان، كل منهما يركِّز على جانب، وبهذا استطعنا أن نستفيد من فوائد المنهجين.

وقد سبق التعريفُ المُفَصَّلُ لـ: «صحيح مسلم» في قسم الرواية (١) فارجع إليه.

## أيُّ الصحيحين أَصَحُّ؟

يرى جمهورُ المحدِّثين أنَّ «صحيح البخاري» أعلى درجةً من «صحيح مسلم» لأسباب منها:

- اشتراط البخاري في صحيحه ثبوت اللِّقاء في المُعَنْعَن (٢)، واكتفاء مسلم بإمكان اللَّقاء.

\_رواة أسانيد البخاري من الدرجة الأولى، بينما يكثر مسلمٌ من رواة الدرجة الثانية من لصحة.

ورجَّح كثيرٌ من المغاربة «صحيحَ مسلم»، وهذا من زاوية أخرى وهي تركيزه على الصنعة الحديثية، وهو أسهَلُ من حيث الوصول إلى الحديث، والمقارنة بين الأسانيد والمتون؛ لأنه جمع طُرُق الحديث كلَّها في مكانٍ واحدٍ، بينما وَزَّع البخاريُّ أسانيدَ الحديث ومتونه على الأبواب طلباً للفوائد الفقهية.

## الصحيح في غير الصحيحين:

سَبَق أن قلنا إنَّ «الصحيحين» مصدران مختصران في الحديث الصحيح، فلم يضعا فيهما كلَّ ما صَحَّ عندهما، ولعلَّ مافي غير الصحيحين من الصحيح أكثر مما فيهما، ومن هنا تعلم عدم صحة قولِ بعض الناس مستدلاً على عدم صحة الحديث: «ليس في الصحيحين».

<sup>(</sup>١) انظر صفحة: (٢١٢).

<sup>(</sup>۲) انظر تعریفه فی صفحة: (۹۳۵).

وإنَّ للحديث الصحيح مصادرَ كثيرةً، فيها كثيرٌ من الأحاديث الصحيحة، وإن كان فيها شيءٌ من غير الصحيح، ومن أهمِّ هذه المصادر:

١ ـ الموطأ: للإمام أبي عبد الله مالك بن أنس الأصبحي (المتوفى سنة ١٧٩هـ).

كتابه أصّحُ الكتب في عصره، ولكن الراجح أنه لم يقتصر فيه على الصحيح، بل فيه غير الصحيح، لكن غير الصحيح فيه من المرفوع قليلٌ جداً، وقد جمع فيه المرفوع والموقوف والمقطوع.

وقد سبق تعريفه المفصّل في قسم الرواية (١).

٢ - صحيح ابن خزيمة: للإمام أبي بكر محمد بن إسحاق بن خُزَيْمة (المتوفى سنة ٣١١ هـ).

وهو كتابٌ مصنَّفٌ على الأبواب، والراجع أنَّ فيه غير الصحيح، ولكنه قليلٌ جداً. وقد سبق تعريفه المفصَّل في قسم الرواية (٢).

٣ \_ صحيح ابن حبان: للإمام أبي حاتم محمد بن حِبَّان البُسْتي (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ).

اسم كتابه: «التقاسيم والأنواع» وقد ربَّبه ترتيباً مبكراً، والوصول إلى الحديث فيه صعبٌ، فأعاد ابنُ بلبان (المتوفى سنة ٧٣٩ هـ) ترتيبَ الكتاب على الأبواب وسَمَّى الكتاب بالترتيب الجديد «الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان». و«صحيح ابن حبان» دون «صحيح ابن خزيمة» في الصحة، فالأحاديث غير الصحيحة فيه قليلةٌ، لكنها أكثر مما في «صحيح ابن خزيمة» وذلك بسبب تساهُلِه في التوثيق.

وقد سبق تعريفه المفصَّل في قسم الرواية (٣).

<sup>(</sup>١) انظرصفحة: (٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة: (٢١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر صفحة: (٢١٦).

الأحاديث المُختارة ممًّا ليس في الصحيحين أو أحدهما: للحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد بن عبد الرحمان السَّعْدِي الدمشقي الصالحي، المعروف به: «الضياء المقدسي» (المتوفى سنة ٦٤٣).

قال الكتّاني: "وهو مُرتّبٌ على المسائيد على حُروف المعجم لا على الأبواب، في ستة وثمانين جزءاً، ولم يُكمِل، التزم فيه الصّحّة، وذكر فيه أحاديث لم يُسْبَق إلى تصحيحها، وقد سُلّم لهُ فيه إلا أحاديث يَسيرة جدا تُعُقّبَتْ عليه، وذكر الزَّركشي في تخريج الرافعي: أنَّ تصحيحه أعلى مزية من تصحيح الحاكم، وأنهُ قريبٌ من تصحيح الترمذي وابن حِبّان (1).

وقد سبق تعريفه المفصَّل في قسم الرواية <sup>(٢)</sup>.

#### ٥ ـ المستدركات على الصحيحين:

و «المستدرك» هو: الكتاب الذي يذكر الأحاديث على شرط كتابٍ معيَّنِ ولم يُخرجها. كما سَبَق تعريفه في الباب الأول<sup>(٣)</sup>.

ولقد أُلِّفت مستدركات كثيرة على الصحيحين أو أحدهما، وأشهر مستدرك هو كتاب «المستدرك على الصحيحين» للحاكم أبي عبد الله محمد بن عبد الله التَّيسابوري (المتوفى سنة ٤٠٥ هـ).

وقد سبق تعريفُه في قسم الرواية(٤).

٦ ـ المستخرجاتُ على الصحيحين:

و «المُسْتَخْرَج» هو: الكتابُ الذي يذكر مؤلَّفه أحاديث كتابٍ معيَّنِ بسنده هو.

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظرصفحة: (٢١٨).

<sup>(</sup>٣) انظرصفحة: (٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر صفحة: (٢٥٦).

وقد سبق تعريفُ فواثلِهِ «المستخرجات» في «قسم الرواية»(١)، فليرجع إليه.

والمستخرجات على الصحيحين أو أحدهما كثيرةٌ أيضاً، وأهمُّها:

- المستخرج على "صحيح البخاري": لأبي بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعلي (المتوفى سنة ٣٧ هـ).

ـ المستخرج على "صحيح مسلم": للحافظ يعقوب بن إسحاق الإسفراييني، المعروف بـ: «أبي عَوَانة» (المتوفئ سنة ٣١٦ هـ).

- المستخرج على «الصحيحين»: لأبي نُعَيم أحمد بن عبد الله بن أحمد الأصفهاني (المتوفى سنة ٤٣٠ هـ).

V = 1 الشَّنن الأربعة (٢) ومسند أحمد (٣).

فإنَّ أكثر ما فيها صحيحٌ، وكثيرٌ مما فيها ليس في الصحيحين أو أحدهما.

وهكذا يتبيَّن لك كثرةُ الأحاديث الصحيحة التي لم يُخرجها البخاريُّ ومسلمٌ في صحيحيهما خشية الإطالة، كما صرَّحا بذلك.

#### مراتب الصحيح بحسب مصادره:

علمنا أنَّ المصادر درجاتٌ، وأنَّ لكلِّ مصدرٍ شروطاً معيَّنةً لوضع الأحاديث فيها، وقد قسَّم المحدُّثون مراتبَ الحديث الصحيح بحسب مصادره إلى ما يلي:

ما اتَّفق عليه الشيخان، أي: ما أخرجه البخاري ومسلم، وهذه أعلى المراتب، وهو الذي يُسَمَّى: «متفق عليه».

ـ ثم ما انفرد به البخاريُّ؛ لأن شروطه أعلى في الاتُّصال والرُّواة .

<sup>(</sup>١) انظرصفحة: (٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) الظر تعريفها في صفحة: (٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر تعریفه فی صفحة: (٢٤٤).

- ـ ثم ما انفرد به مسلمٌ.
- ـ ثم ما كان على شرطهما ولم يُخرجاه.
- ثم ما كان على شرط البخاري ولم يُخرجه.
- ـ ثم ما كان على شرط مسلم ولم يُخرجه.
- ـ ثم ما صَحَّ عند غيرهما ولم يكن على شرطهما أو شرط أحدهما(١).

## أقسام الصَّحيح:

ينقسم الحديث الصحيح عند علماء الحديث إلى قسمين: «الصحيح لذاته» و«الصَّحيح لغيره»، وإليك تعريف كُلِّ منهما فيما يلي:

#### القسم الأول: الصحيح لذاته:

وهو الحديثُ الذي توفَّرتْ فيه سائرُ شروط الحديث الصحيح التي تضمَّنها التعريفُ؛ وذلكَ باستيفائهِ لصفات القَبول العليا .

## القسم الثاني: الصَّحيح لغيره:

وهو الحديثُ الذي اخْتَلَّ فيه أحدُ صفات القبول بأن يكون راويه غيرَ تامِّ الضَّبط، ثم يُرْوَىٰ هذا الحديثُ من طريقي آخر مثلِه أو أقوىٰ منهُ، فعند ذلكَ يرتقي الحديثُ ويُصبح (صحيحاً لغيره) لكوْنِ هذا الغير عَضَده وقَوَّاه (٢).

### مثالُ ذلك:

ما رواه الإمام أحمد (٣) قال: ثنا يحيى بن سعيد، عن بَهْزِ بن حكيم، حدَّثني أبي، عن جدِّي قال: قلتُ: يا رسول الله مَن أَبَرُّ؟ قال: أَمُّك. قال قلتُ: ثم مَن؟ قال: ثم أَمُّك. قال

<sup>(</sup>۱) انظر «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٢٥٠ ـ ٢٦٣، و «المنهج الحديث في علوم الحديث» ص: 1٦٩ ـ ١٦٩.

<sup>(</sup>۲) الإيضاح في علوم الحديث: ص: ۷۱ ـ ۷۲.

<sup>(</sup>۳) في مسنده: (٥/٥).

قلتُ: ثم مَن؟ قال: أمُّك، ثم أباك، ثم الأقْرَبُ فالأقْرَبُ.

فهذا الحديثُ سنده متصلٌ، لا شذوذَ فيه ولا عِلَّةَ قادحةً، حيث لم يقع في هذه السلسلة أيُّ اختلاف بين الرواة ولا في المتن.

والإمام أحمد وشيخه يحيى بن سعيد القطّان إمامان جليلان، و(بَهْزُ بن حكيم) من أهل الصِّدْق والصِّيانة حتى وثَقه عليُّ بن المَدِيني ويحيى بن مَعِين والنَّسائي وغيرُهم، لكن استشكل العلماء بعض مروياته حتى تكلَّم فيه شعبة بن الحجَّاج بسبب ذلك، وهذا لا يسلبه صفة الضَّبط، لكنه يشعر بأنه خَفَّ ضَبْطُه، ووالدُه (حكيمٌ) وثَقه العِجْليُّ وابنُ حِبَّان. وقال النَّسائى: ليس به بأسٌ. فيكون حديثُ بَهْزِ هذا (صحيحاً لغيره).

والظاهر أنَّ السائل المُبْهَم فيه هو: (معاوية) جَدُّ بَهْزِ، وقد وَرَد بلفظ: «مَن أَبَرّ» في بعض طُرُقه عند مسلم، فقوي حديثُ بهز بذلك، وأصبح «صحيحاً لغيره».

والسَّبَبُ في هذا الارتقاء: أنَّ «الحَسَن» بهذا التعدُّدِ للسند تجتمع له القُوَّةُ من الجهتين، ويزول بذلك ما كان يُخشى من جهة خِفَّةِ ضَبْطِهِ، وينجبر ذلك النقصُ اليسيرُ، فيلتحق الإسنادُ بدرجة الصحيح(١).

# أَصَحُّ الأَسَانِيْدِ:

تَنْقُلُ إلينا كتبُ «أصول الحديث» اتِّجاهات للعلماء في الحكم على الأسانيد، فما هو أصحُّها؟

فَجَنِح البَعْضُ إلى الإطلاق فعبَّر بأَصَحُّ الأسانيد دُون قيدٍ، والمرويُّ عن أحمد وإسحاق بن رَاهُوْيَهُ أَنَّ أصحَّها: الزهريُّ، عن سالم، عن أبيه.

ويقول الإمام يحيى بن مَعِيْن: أَصَحُها: الأعمش، عن إبراهيم، عن عَلْقَمَة، عن ابن مسعود.

كما نُقِلَ عن الإمام البخاري: أَصَعُ الأسانيد: مالكٌ، عن نافع، عن ابن عُمَر.

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٣٦٧.

ويرى أبو منصور التَّمِيْمي أنَّ أجلَّ الأسانيد: الشافعيُّ عن مالكِ، عن نافعٍ، عن ابن عُمرَ؛ لإجماع أهل الحديث على أنه لم يكن في الرُّواة عن مالكِ أَجَلُّ من الشافعيِّ.

وبنى بعضُ المتأخّرين على ذلك أنَّ أجَلَها: رواية أحمد بن حنبل، عن الشافعي لاتفاق أهل الحديث على أنَّ أجلَّ من أخذ عن الشافعيِّ من أهل الحديث الإمامُ أحمد.

ولكن الذي انتهى إليه التحقيقُ عندهم، وكان هو المذهب المختار؛ أنه لا يُجْزَمُ في إسنادِ أنه أَصَحُ الأسانيد مُطْلَقاً من غير قيدٍ، بل يُقيَّد بصحابيِّ أو بلدِ مخصوصٍ؛ فيقال مثلاً: أصحُ أسانيد أبي بكر، وأصح أسانيد المدينة. . . . الخ.

وإنما طَلَب التقييد لعُسْر الإطلاق في هذا؛ إذ يتوقَّف الأمرُ على وجود درجاتٍ القبول في كلِّ فردٍ من أفراد الرُّواة في السَّند المحكوم له(١).

### (أ) \_ أصَحُّ أسانيد الصحابة:

وقد نَصُّوا على أسانيد جمعتُها، وزِدْتُ عليها قليلًا، وهي:

أَصَحُّ الأسانيد عن أبي بَكْرٍ، رضي اللهُ عنه:

إسماعيل بن أبي خالد، عن قَيْس بن حازم، عن أبي بَكْرٍ.

وأَصَحُّ الأسانيد عن عُمَرَ بن الخطَّاب، رضي اللهُ عنه:

الزُّهْرِيُّ عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة ، عن ابن عبَّاس، عن عُمَرَ.

والزهريُّ، عن السَّائب بن يزيد، عن عُمَرَ.

وأَصَحُّ الأسانيد عن عليِّ بن أبي طالبٍ، رضي اللهُ عنه:

محمَّد بن سِيْرين عن عَبِيْدَة، \_ بفتح العين \_ السَّلْمَاني، عن عليٍّ .

والزهريُّ ، عن عليِّ بن الحسين، عن أبيه، عن عليٍّ .

<sup>(</sup>١) انظر: «تدريب الراوي» (١/ ٦٥)، و «ألفية السيوطي» شرح الشيخ أحمد شاكر، ص: ٧ - ٩.

وجعفر بن محمَّد بن عليِّ بن الحسين عن أبيه، عن جَدِّه، عن عليٌّ.

ويحيى بن سعيد القطَّان، عن سفيان الثَّوْرِي، عن سليمان ـ وهو الأَعْمَش ـ، عن إبراهيم التَّيْمِي، عن الحارث بن سُويْد، عن عليٍّ.

وأصَحُّ الأسانيد عن عائشة، رضى الله عنها:

هِشَام بن غُرْوَة، عن أبيه، عن عائشة.

وأَفْلَحُ بن حُمَيْدٍ، عن القاسم، عن عائشة.

وسفيان النَّوْرِي، عن إبراهيم، عن الأُسْوَد، عن عائشة.

وعبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه، عن عائشة.

ويحيى بن سعيد، عن عُبَيْد الله بن عُمَر بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخَطَّاب، عن عائشة.

والزهريُّ، عن عُرْوَةَ بن الزُّبَيْر، عن عائشة.

وأصَحُّ الأسانيد عن سَعْد بن أبي وَقَّاص، رضي الله عنه:

عليُّ بن الحسين بن عليٍّ ، عن سعيد بن المُسَيَّب ، عن سعد بن أبي وَقَّاص .

وأصَحُّ الأسانيد عن ابن مسعود، رضى اللهُ عنه:

الأعمش، عن إبراهيم، عن عَلْقَمَة، عن ابن مسعود.

وسفيان النُّوري، عن منصور، عن إبراهيم، عن عَلْقَمَة، عن ابن مسعود.

وأصَحُّ الأسانيد عن ابن عُمَرَ، رضي الله عنهما:

مالك، عن نافع، عن ابن عمر.

الزهريُّ عن سالم، عن أبيه ابن عمر.

وأيوبُ، عن نافع، عن ابن عمر.

ويحيى بن سعيد القَطَّان، عن عُبَيْدِ الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر.

وأَصَحُّ الأسانيد عن أبي هريرة، رضي الله عنه:

يحيى بن أبي كثير، عن أبي سَلمَة، عن أبي هريرة.

والزهريُّ، عن سعيد بن المُسَيَّب، عن أبي هريرة.

ومالكٌ، عن أبي الزِّنَاد، عن الأُعْرَج، عن أبي هريرة.

وحَمَّادُ بن زيد، عن أَيُّوبَ، عن محمد بن سِيْرين، عن أبي هريرة.

وإسماعيلُ بن أبي حكيم، عن عَبِيْدَة \_ بفتح العين \_ ابن سفيان الحَضْرَمي، عن أبي هريرة.

ومَعْمَر، عن هَمَّام، عن أبي هريرة.

وأصَحُّ الأسانيد عن أمِّ سَلَمَة، رضي الله عنها:

شُعْبَة، عن قَتَادة، عن سعيد، عن عامِر أخي أمِّ سلمة، عن أمِّ سلَمة.

وأَصَحُّ الأسانيد عن عبد الله بن عَمْرو بن العَاص، رضي الله عنها:

عَمْرو بن شُعيب، عن أبيه، عن جَدِّه، (وفي هذا الإسناد خلافٌ معروفٌ، والحقُّ أنه من أصحِّ الأسانيد).

وأَصَحُّ الأسانيد عن أبي موسى الأَشْعَرِي، رضي الله عنه:

شُعْبَة، عن عَمْرو بن مُرَّة، عن أبيه مُرَّة، عن أبي موسى الأشعري.

وأصَحُّ الأسانيد عن أنس بن مالكِ، رضى الله عنه:

مالكٌ، عن الزهريِّ، عن أنس.

وسفيان بن عُيَيْنة، عن الزهريّ، عن أنس.

ومَعْمَرٌ، عن الزهريِّ، عن أنسٍ. (وهذان الأخيران زَادهما الشيخُ أحمد شاكر ــ رحمه الله ـ وقال: «فإنَّ ابن عُيَيْنَة ومَعْمَراً ليسا بأقَلَّ مِن مالكِ في الضَّبْط والإِتقان، عن الزهريُّ»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «الباعث الحثيث» ص: ٣٣.

وحَمَّادُ بن زيد، عن ثابتٍ، عن أنس.

وحَمَّادُ بن سَلَمَة، عن ثابتٍ، عن أنس.

وشُعْبَة، عن قَتَادة، عن أنس.

وهِشَام الدُّسْتُوائي، عن قَتَادة، عن أنس.

وأصَحُّ الأسانيد عن ابن عبَّاس، رضى الله عنهما:

الزهريُّ، عن عُبَيْدِ الله بن عبد الله بن عُتْبة، عن ابن عبَّاس.

وأَصَحُّ الأسانيد عن جابر بن عبد الله، رضي الله عَنه:

سفيان بن عُيينَة، عن عمرو بن دِيْنار، عن جابرٍ.

وأصَحُّ الأسانيد عن عُقْبَة بن عامر ، رضى الله عنه:

اللَّيْثُ بن سعد، عن يزيد بن أبي حَبيب، عن أبي الخير، عن عُقْبَة بن عامر.

وأصَحُّ الأسانيد عن بُرَيْدَة، رضى الله عَنه:

الحُسين بن وَاقِد، عن عبد الله بن بُرَيْدَة.

وأصَحُّ الأسانيد عن أبي ذَرٌّ، رضي الله عنه:

سعيدُ بن عبد العزيز، عن ربيعة بن يزيد، عن أبي إدريس الخَوْلاَني، عن أبي ذُرِّ.

هذا ما قالوه في أصَحِّ الأسانيد عن أفرادٍ من الصحابة وما زدناه عليهم.

### (ب) - أصَحُّ أسانيد التابعين:

وقد ذكروا إسنادَين عن إمامَين من التابعين يرويان عن الصحابة، فإذا جاءنا حديثُ بأحد هاذين الإسنادَين، وكان التابعيُّ منهما يرويه عن صحابيُّ، كان إسنادُه من أصَحُّ الأسانيد أيضاً، وهما:

١ ـ شُعْبَةُ، عن قتَادة، عن سعيد بن المُسَيّب، عن شيوخه من الصّحابة.

٢ ـ والأوزاعيُّ ، عن حسان بن عطية ، عن الصَّحابة ، والله أعلم (١٠).

## (ج) - أصحُّ أسانيد البلاد:

## ١ \_ أصَحُّ أسانيد المكِّيِّين:

سفيان بن عُيَيْنَة ، عن عَمْرو بن دِيْنَارِ ، عن جابرِ ، رضي الله عنه .

## ٢ ـ وأَصَحُّ أسانيد اليَمانِيِّين:

مَعْمَرٌ، عن هَمَّام بن مُنَبِّه، عن أبي هويرة، رضي الله عنه.

## ٣ ـ وأثبَتُ أسانيد المِصْريّين:

اللَّيْثُ بن سَعد، عن يزيد بن أبي حَبيب، عن أبي الخير، عن عُقْبَة بن عامر الجُهَزِيِّ، رضى الله عنه.

## ٤ \_ وأثبتُ أسانيد الشَّامِيِّين:

عبد الرحمن بن عَمرو الأوْزَاعِيّ، عن حسان بن عَطِيّة، عن الصحابة.

## ه \_ وأثبت أسانيد الخُرَاسَانِيّين:

الحسين بن واقِد، عن عبد الله بن بُرَيْدَة، عن أبيه (٢).

هذا هو التصوُّرُ العامُّ في أَصَحِّ الأسانيد، وقد تقترن القرائنُ والأدلَّةُ الأخرى لتقديم بعض الأسانيد على بعض، والأمرُ في هذا راجعٌ إلى الباحث والمحقِّق نفسه (٣).

قال الحافظُ ابن حجر: «فإنْ عارَضَه من نصِّ أيضاً على أَصَحِيَّتِه؛ نَظَر إلى المرجِّحين، فأيُّهما كان أرجح حَكَم بقوله، وإلا فَيْرجِع إلى القرائن التي تَحُفُّ أحدَ

<sup>(</sup>١) انظر: «الباعث الحثيث» ص: ٣٣ ـ ٣٥، و«ألفية السيوطي في علم الحديث» ص: ٥ ـ ٧ للشيخ أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۲) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ٥٥ ـ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: «النكت على كتاب ابن الصلاح»: (١/ ٢٥٩).

الحديثين فيقدِّم بها على غيره ١٥٠٠.

وقد أَطْلَق علماءُ الحديث على إسناد (مالكِ، عن نافعٍ، عن ابن عمر) بأنَّهُ «سلسلة الذهب» لاجتماع الأثمَّة الثلاثة في هذا الإسناد (٢).

قال ابنُ مهدي: «لا أقدِّم أحداً على مالكِ في صحة الحديث».

ومن أَجَلُّ روَاة مالكِ: الشافعي، وأَجَلُّ من روى عن الشافعي: الإمامُ أحمد، فالإسناد الذي فيه: (أحمدُ، عن الشافعيُّ، عن مالكِ، عن نافعٍ، عن ابن عمر) يُسَمَّى: «سلسلةَ الذهب»، ويكون أصَحَّ حديثِ في الدنيا.

<sup>(</sup>۱) انظر: «النكت على كتاب ابن الصلاح»: (۱/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «فتح المغيث»: (١/ ٢٣).

رَفْعُ معبس الرَّعِي اللَّهِ تَّي السِّلِير الانزُرُ الاِنْرو www.moswarat.com





# القسم الثاني الحديث الحَسَنُ

١ ـ تعريف «الحسن» لغةً واصطلاحاً.

٢ \_ أقسام الحديث الحسن.

٣ ـ حُكم الحديث الحسن.

٤ \_ مراتب الحديث الحسن.

٥ \_ مصطلحات خاصة ب: «الحديث الحسن».

٦ \_ مصادر الحديث الحسن.





رَفَّغُ حَبِّى (الرَّحِيُّ الْكِثِّرِّي (سِّيكَتِي النِّيرُ (الِيزووكِ www.moswarat.com



### الحديث الحسن

## تعريف «الحسن» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الحسن) صفةٌ مُشَبَّهَةٌ من الحُسْن، بمعنى: الجمال(١١).

واصطلاحاً: اختلف علماءُ الحديث في تعريف (الحَسَن) اختلافاً كبيراً، وكثرت فيه أقوالُهم نظراً لأنه متوسِّطٌ بين «الصحيح» و «الضعيف».

أختارُ هنا التعريفَ الذي ذكره فضيلةُ أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدِّين عِتْر في كتابه القيِّم «منهج النقد في علوم الحديث» (٢) بشيء من التصرُّف والزيادة، يقول حفظه الله وأمتع به:

«هذا النَّوعُ من الحديث له أهميةٌ خاصَّةٌ، لِمَا وقع فيه بين العلماء من الاختلاف، ولِمَا في الحكم على الحديث بالحسن من الدِّقَّة».

### أقسام الحديث الحسن:

والذي يتبيَّن بالبحث أنَّ اختلاف المحدِّثين يرجع في صورته الجوهرية إلى اختلاف مرادهم من الحديث الحسن، منهم من أراد (الحَسَنَ لِذاته)، ومنهم من أراد (الحَسَنَ لغيره).

القسم الأول: الحسن لذاته:

والذي ندرسه هنا هو (الحَسَنُ لذاته) ونختار في تعريفه هذه العبارةَ فنقول:

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۲۳ ـ ۲۲۲.

«الحديث الحسن»: هو الحديث الذي اتَّصل سندُه بنقل عَدْلٍ خَفَّ ضَبْطُه غير شاذٌ ولا مُعَلِّل (١).

وبالموازنة بين هذا التعريف، وبين تعريف (الحديث الصحيح)، نجد بينهما تشابُهاً كبيراً، حيث اتَّفقا في سائر الشروط عدا ما يتعلَّق بالضَّبْط، فالحديثُ الصحيحُ راوِيهِ تامُّ الضبطِ، وهو من أهل الحفظ والإتقان، أمَّا راوي (الحديث الحسن) فهو قد خَفَّ ضَبْطُه.

وهذا ينطبق عليه ويوضِّحه قولُ ابن الصَّلاح: «أن يكون [راويه] من المشهورين بالصَّدْق والأمانة، غير أنه لم يبلغ درجة رجالِ الصحيح، لكونه يقصر عنهم في الحفظ والإتقان، وهو مع ذلك يرتفع عن حالِ من يُعَدُّ ما ينفرد به من حديثه مُنْكَراً»(٢).

وهذا المعنى للحديث الحسن هو الذي قَصَده الإمامُ حمد الخَطَّابي حيث قال: «الحَسَنُ ما عُرِفَ مَخْرَجُه واشتهر رجالُه، وعليه مدارُ أكثر الحديث، وهو الذي يَقْبَلُه أكثرُ العلماء، ويستعمله عامةُ الفقهاء»(٣).

إلا أنَّ العلماء انتقدوا هذا التعريفَ بأنه لا يحقِّق الغاية منه، وهي تمييزُ الحسن عمًّا يُشابِهه وهو الصحيح، قال الحافظ ابنُ كثير: «فإن كان المعرَّفُ هو قولُه: (ما عُرِف مخرجُه واشتهر رجاله) فالحديث الصحيح كذلك بل والضعيف. وإنْ كان بقيةُ الكلام من تمام الحَدِّ فليس هذا الذي ذكره مسلَّماً له»، أي: لا يُسلَّم له قوله: إنَّ أكثر الحديث من قبيل الحِسَان، ولا هو الذي يقبله أكثرُ العلماء، ويستعمله عامَّةُ الفقهاء.

لكنَّ التعريف الذي اختاره فضيلةُ أستاذنا الشيخ نور الدين عِثْر جاء مختصراً، ودقيقاً؛ لأنه ميَّز (الحَسَنَ) عن (الضعيف) بالشروط التي تَضْمَنُها، ثم مَيَّزه عن (الصحيح) بأنه قَلَّ ضَبْطُه. فجاء مُطابقاً للمعرَّف، مميِّزاً له عن غيره تماماً.

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح النخبة) ص: ١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ٣١ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٣) معالم السنن: (١١/١١).

#### مثال الحديث الحسن:

ما رواه الإمامُ أحمدُ قال: حَدَّثنا يحيى بن سعيد، عن بَهْزِ بن حكيم، حدَّثني أبي عن جَدِّي قال: ثم أُمُّكَ. جَدِّي قال: ثم أُمُّكَ. قال قلتُ: ثم مَنْ؟ قال: ثم أُمُّكَ. قال قلتُ: ثم مَنْ؟ قال: ثم أُمُّكَ. قال قلتُ: ثم مَنْ؟ قال: أُمُّكَ، ثم أَباكَ، ثم الأَفْرَبُ قَالاَقْرَبُ (١).

فهذا الحديثُ سندُه مُتَّصِلٌ، لا شذوذَ فيه ولا عِلَّةَ قادحة، حيثُ لم يقع في هذه السلسلةِ أيُّ اختلاف بين الرُّواة ولا في المَتْن.

و(الإمامُ أحمد) وشيخُه (يحيى بن سعيد ـ وهوالقَطَّان ـ) إمامان جليلان، و(بَهْزُ بن حكيم) من أهل الصِّدق والصِّيانة حتى وَثَقه عليُّ بن المَدِيْني ويحيى بن مَعِيْن والنَّسَائي وغيرُهم، لكن استشكل العلماءُ بعض مروياته حتى تكلَّم فيه شعبةُ بن الحَجَّاج بسبب ذلك، وهذا لا يسلبه صفةَ الضَّبْطِ، لكنه يُشْعِر بأنه خَفَّ ضبطُه، ووالدُه (حكيم) وَثَقه العِجْلِيُّ وابنُ حِبَّان، وقال النَّسَائي: ليس به بأسٌ. فيكون حديثُ بَهْزٍ هذا (حسناً لذاته) كما حكم العلماءُ، بل هو مِن أعلى مراتب (الحسن).

ومن هذا تبيَّن أنَّ ثَمَّة تشابُها كثيراً بين (الحسن) و(الصحيح) حتى إنَّ طائفة من أهل الحديث [كالحاكم النيسابوري وابن حِبَّان، وابن خُزَيْمَة وهم من المتقدِّمين] جَعَلَت (الحَسَنَ) مندرجاً في (الصحيح)، ولم يجعلوه نوعاً منفرداً، وهو الظاهرُ من كلام الحاكم أبى عبد الله النَّيْسَابُوري في تصرُّفاته.

لكن العمل بين المحدِّثين [المتأخِّرين] استقرَّ على اعتبار (الحسن) نوعاً منفرداً؛ لأن الحديث الذي يُحْتَجُّ به إمَّا أن يكون في أعلى درجاتِ القبول، وهو (الصحيح)، أو في أدناها وهو (الحسن)(٢).

#### حُكم الحديث الحسن:

«الحديثُ الحسنُ» مقبولٌ عند الفقهاء كلِّهم في الاحتجاج والعمل به، وعليه معظمُ

مسئد أحمد: (۵/۳) برقم: (۲۷٦۸۸).

 <sup>(</sup>٢) من "منهج النقد في علوم الحديث" ص: ٢٦٦، بتصرُّف وزيادة .

المحدِّثين والأصوليِّين؛ وذلك لأنه قد عَرَّف صِدْقَ راويه وسلامةَ انتقاله بالسَّند. وخِقَّةُ الضَّبط كما عرفت لا تخرجه عن الأهلية للأداء كما سمع؛ لأن المقصود أنه درجة أدنى من (الصحيح)، من غير اختلالٍ في ضبطه، وما كان كذلك فإن النَّفس تميل إلى قبوله، ولا يأباه القلبُ، والظَّنُ يحسن بسلامته فيكون مقبولًا(١).

#### مراتب الحديث الحسن:

تتفاوت مراتبُ «الحديث الحسن» كما تفاوتت مراتبُ (الصحيح)، وذلك بحسب قُرْبِ راوي (الحسن لذاته) من الصحيح في ضبطه.

وقد ذكروا هنا أمثلةً من تفاوت مراتب (الحسن لذاته):

فذكر الحافظُ الذُّهَبِيُّ أنَّ أعلى مراتبه:

١ - بَهْزُ بن حكيم، عن أبيه حكيم بنِ معاوية، عن جَدِّه مُعَاوِية بن حَيْدَة القُشَيرِيّ،
 رضي الله عنه.

٢ ــ وعَمْرو بن شُعَيب، عن أبيه شُعَيب بن محمَّد بن عبد الله، عن جَدِّه عبد الله بن
 عمرو بن العاص، رضى الله عنهما.

وأمثالُ ذلك مما قيل إنه صحيحٌ، وهو من أدنى مراتب الصحيح. ثم بعد ذلك ما اختلف في تحسينه وتضعيفه، كحديث الحارث بن عبد الله، وعاصم بن ضَمْرة.

وهذان الإسنادان من الأسانيد التي عدَّها بعضُ العلماء \_ كالحاكم أبي عبد الله النَّيسابوري \_ من جُملة أسانيد الصحيح، والجمهورُ على أنَّها من أحسن الأسانيد.

وأمًّا أدنى مراتب الحسن فمثل ما يرويه:

١ ـ الحارث بن عبد الله الأُعْوَر .

٢ ـ وعاصم بن ضَمْرَة.

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ٢٦٦.

٣ ـ حجَّاج بن أَرْطَأَة.

وأمثالُهم من الرُّواة الذين يَعُدُّ بعضُ العلماء حديثَهم في درجة الضعيف.

وهكذا يتوسَّط «الحديث الحسن» بين منزلتي الصَّحَّة والضَّغف، وقد يكون أدنى إلى الصحة حيناً، وأدنى إلى الضَّغف حيناً آخر، ولا تزالُ مثلُ هذه الحال مثارَ اجتهادِ العلماء وتحرَّيهم، وموضع تخوُّفهم، حتى عَسُرَ التعبيرُ عن (الحسن) وضبطه على بعض منهم؛ لأنه أمرٌ نسبيٌّ، وشيءٌ ينقدح في نفس الحافظ، وربما تقصر عبارته عن تبريره تفصيلاً(١).

## كلمةٌ في تاريخ هذا المصطلح:

يَغْزُو كثيرٌ من المتأخّرين استعمالَ مصطلح «الحديثِ الحَسَنِ» بمعنى: الحديثِ النَّازِل عن دَرَجةِ (الصَّحيح) ـ كما سبق في تعريفه آنفاً ـ دون الرَّدِّ، إلى الإمامِ التَّرمذيِّ صاحبِ «الجامع».

نَعَم، تقسيمُ الحديثِ المقبولِ إلى : (صحيحٍ)، (وحَسَنِ) لم يكن شائعاً قبلَ الإمام التَّرمذيِّ، وكان بعضُ من تقدَّم قَبْلهُ من أثمَّة الحديث يَرَوْنَ (الحديث الحَسَنَ) درجةً من الضَّغفِ ولم يكُن مرادُهم به الضَّعيفَ المردودَ. فلمَّا جاءَ التِّرمذيُّ أظْهرَ الاصطلاحَ بجَعْلِ (الحَسَنِ) أحدَ قِسْمَي المقبول.

والتَّحقيقُ: أنَّه مَسبوقٌ إلى استعمالِ هذا المُصْطَلَحِ بالمعنى الَّذي قصَدَ إليه، سَبَقه بهِ أَثَمَّةُ الحديث، لكنَّه لم يتحرَّر يومثذِ بتعريفٍ، وفَضْلُ التَّرمذيِّ أنَّه أَوَّلُ من صاغَ قانونَه، وحرَّرَ تعريفَه.

فمِمَّن استعمَلَه قبلَه أو مِن مُعاصريهِ من أثمَّةِ الحديثِ:

(١) الإمامُ مالكُ بنُ أنَسِ (المتوفى سنة ١٧٩ هـ):

وهو أقْدَمُ مَن عُرِفَ عنْه ذِكْرُ «الحديث الحَسَنِ»؛ وذلك فيما أخرجه الحافظُ ابن أبي

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقدة ص: ٢٦٤ \_ ٢٦٦.

حاتِم الرَّازيُّ(۱)، قالَ: «حدَّثنا أحمدُ بن عبد الرَّحمن ابن أخي ابنِ وَهْبِ، قال: سَمِعْتُ عمِّي (يعني عبدَ الله بن وَهْبِ) يقولُ: سَمِعْتُ مالكاً سُئِلَ عن تَخْليل أصابع الرَّجْلَيْنِ في الوُضوء؟ فقال: ليس ذلك على النَّاس، قال: فترَكْتُه حتَّى خَفَّ النَّاسُ، فقلتُ له: عندنا في ذلك سُئَةٌ، فقال: وما هي؟ قلتُ: حَدَّثنا اللَّيثُ بن سَعْدِ، وابنُ لَهِيْعَةَ، وعَمْرُو بن الحارِثِ، عن يَزِيد بن عَمْرٍو المَعَافِرِيِّ، عن أبي عبدِ الرَّحمنِ الحُبُلِيِّ، عن المُسْتَوْرِدِ بنِ شَدَّادِ القُرَشِيِّ، قال: «رَأَيْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَذْلُكُ بِخِنْصَرِهِ ما بَيْنَ أَصابِع رِجْلَيْهِ».

فقال: «إِنَّ هذا الحديثَ حَسَنٌ، وما سَمِعْتُ به قطُّ إِلَّا السَّاعَةَ»، ثُمَّ سَمِعْتُه بعدَ ذلك يُشأَلُ فيأْمُرُ بتخليلِ الأصابع.

وهذا الحديثُ لو تَتَبَعْتَه صِرْتَ إلى أنَّه (حَسَنٌ) بالمعنى الاصطلاحيِّ، مع أنَّ الاصطلاح لم يُعْرَف بعدُ.

(٢) الإمامُ عليُّ بن المَدِيْنيِّ (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ).

وممًّا جاءَ عنه في ذلك في حديث عَمَّارِ بنِ ياسِرٍ قال: قالَ رسولُ الله ﷺ: «مَن كانَ ذا وَجُهَيْنِ في الدُّنيا جَعَلَ الله لَهُ لِسَانَيْنِ مِن نارٍ يَوْمَ القِيَامَةِ».

قال ابنُ المَدِيْنِيِّ: «إسنادُه حَسَنٌ، ولا نَحْفَظُه عن عَمَّارِ عن النَّبِيِّ ﷺ إلَّا من هذا الطَّرِيق»(٢).

(٣) الإمامُ مُحمَّدُ بن إسماعيلَ البُخارِيُ، صاحبُ «الصحيح» (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ).

فقد نَقَل عنه تلميذُه التَّرمذيُّ تحسينَه لعِدَّةِ أحاديثَ، وذلك في كِتَابي «الجامِع» و «العِلَل الكبير»، جميعُها ممَّا يتطابَقُ مع تعريفِ «الحديثِ الحسنِ» بما تقدَّم، وعنى به البُخاريُّ درجةً في الثُّبوتِ، منها: حديثُ عُثْمانَ بن عفان ـ رضي الله عنه ـ في تخليل اللَّحْيَةِ

<sup>(</sup>۱) مقدمة «الجرح والتعديل» ص: ٣١ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تهذیب الکمال» (۲۹/ ۲۸۲).

في الوُضوء، وحديثُ عبد الله بن عبَّاسٍ \_ رضي الله عنهما \_ في تخليلِ الأصابعِ، وحديثُ عائِشَةَ \_ رضي الله عنها \_ في: «وَيْلٌ للأعقابِ من النَّارِ» في الوُضوءِ كذلك، وغيرُها.

(٤) أبو حاتِم الرَّازيُّ (المتوفى سنة ٢٧٧ هـ).

والذي حَكَم به على الحديثِ المُعَيَّن، قولُه في ترجَمة (عَمْرو بن محمَّد) الرَّاوي عن سَعيدِ بن جُبيرٍ: «هو مجهولٌ، والحديث الذي رواه عن سَعيدِ بن جُبيرٍ فهو حَسَنٌ »(١).

وقال ابنُ أبي حاتم: سألتُ أبي عن حديثٍ رواهُ شُعْبَةُ واللَّيْثُ عن عَبدرَبِّهِ بن سَعيدٍ، واخْتَلفاً: فقال اللَّيْثُ: عن عِمرانَ بن أبي أنَسٍ.

وقَالَ شُعْبَةُ: عن أَنَسِ بن أبي أَنَسٍ.

واختَلفا: فقال اللَّيثُ: عن رَبِيْعَةَ بن الحارثِ.

وقال شُعْبَةُ: عنِ المُطَّلِبِ، عن النَّبِيِّ ﷺ، قالَ: «الصَّلاةُ مَثْنَى مَثْنَى، تَخَشُّعٌ، وَتَضرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَتَصَرُّعٌ، وَمَنْ لم يَفْعَلْ ذَلِكَ فَهِيَ خِدَاجٌ»(٢).

قال أبي: «ما يقول اللَّيْثُ أَصَحُ؛ لأنَّهُ قد تابَعَ اللَّيْثَ عَمْرُو بن الحارِث، وابنُ لَهِيْعَةَ، وعَمْرٌو واللَّيْثُ كانا يَكْتُبانِ، وشُعْبَةُ صاحبُ حِفْظِ».

قلت لأبي: هذا الإسنادُ عندك صَحِيحٌ؟

قال: «حَسَنٌ».

قلتُ لأبي: مَن رَبِيْعَةُ بنُ الحارثِ؟

قال: «هو رَبِيْعَةُ بنُ الحارثِ بن عبد المُطَّلِبِ».

قلتُ: سَمِعَ من الفَضْلِ؟

الجرح والتعديل: (٣/ ٢/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) خداجٌ: أي: نقصان.

قال: «أدرَكَه».

قلتُ: يُحْتَجُّ بحديثِ رَبِيْعَةَ بنِ الحارثِ؟

قال: «حَسَرُّ».

فَكَرَّرْتُ عليه مراراً فلم يَزِدْني على قولِه: «حَسَنٌ»، ثُمَّ قال: «الحُجَّةُ سُفيانُ وشُعْبَةُ».

قلتُ: فَعَبْدُرَبِّهِ بِنُ سَعِيدٍ؟

قال: «لا بأسَ به».

قلتُ: يُحْتَجُ بحديثه؟

قال: «هُوَ حَسَنُ الحديث»(١).

قلتُ: حُكْمُ أبي حاتِم على راوِ بكونِه (حَسَنَ الحديثِ) كثيرٌ في «الجرح والتعديل».

قلتُ: والأَشْبَهُ أَن يكونَ ما اصْطَلَحَه التَّرمذيُّ في عَدُّ «الحديثِ الحسَنِ» قسيماً للصَّحيحِ في جُمْلَةِ الحديثِ المَقْبولِ، ممَّا أَخَذَه عن شَيْخِه البُخاريُّ، وأَخَذَهُ البُخارِيُّ عن شَيْخِه عليٌّ بنِ المَدِينيُّ.

ولا نَعْلَمُ أحداً من أثمَّةِ هذا الشَّانِ عابَ على التَّرمذيِّ هذا الاصطلاحَ عند ظُهورِه منه، بل إنَّ مَن جاءَ من بعدُ قد توارَدوا على مُتابَعَةِ التِّرمذيِّ في استعمالِه.

#### خُلاصَةُ ما تَقدَّم:

إِنَّ استعمالَ مُصْطَلَح «الحديث الحسن» قديمٌ لأهْلِ العلم بالحديث، واقعٌ في كلامِ المتقدِّمين، يَعْنُونَ به مَرْتَبةٌ من مراتب القَبولِ والاحتِجاجِ، وإنَّما كان للتَرمذيِّ فيهِ فَضْلُ الإبرازِ والتَّعريفِ<sup>(٢)</sup>.

تنبيهان:

الأوَّل: وَقَع إطلاقُ لفظِ: (حديثٌ حَسَنٌ) في كلامِ بعضِ المتقدِّمين، يَعنون به

<sup>(</sup>١) علل الحديث: رقم: (٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) تحرير علوم الحديث: (٢/ ٨١٩ ـ ٨٢٢)، بتصرُّف واختصارٍ.

الغَرِيبَ، وليس هذا من المعنى الاصطلاحيِّ في شيءٍ، والقرينةُ هي الَّتي أُخرَجَتِ المرادَ به عن المعنى المتقدِّم.

فمِن ذلك:

قولُ وَكيع بنِ الجَرَّاحِ: «كُلُّ حديثٍ حَسَنِ عبدُ السَّلام بنُ حَرْبِ يَرْويهِ<sup>»(١)</sup>.

فهو يُشير إلى أفرادِهِ وروايتِه الغرائبَ، وليس هذا من الحُسْنِ الاصطلاحيُّ.

ومِن هذا ما حَدَّث به أُمَيَّةُ بنُ خالدٍ، قال: قلتُ لشُعْبَةَ: مالكَ لا تُحَدِّثُ عن عبد الملك بن أبي سُلَيْمانَ؟

قال: «تَرَكْتُ حديثَه»، قال: قلتُ: تُحَدِّثُ عِن فلانِ وتَدَعُ عبدَ الملكِ بن أبي سُليمانَ؟ قال: «تَرَكْتُهُ».

قلتُ: إنَّه كان حَسَنَ الحديثِ.

قال: «من حُسْنِها فَرَرْتُ»(٢).

والنَّاني: وَقَع في كلام بعضِ العلماء إطلاقُ وَصْفِ: (حديثٌ حَسَنٌ)، يُريدون به حُسْنَ السَّيَاقةِ لا الثُّبوتَ، وهو قليلٌ نادرٌ.

منه: قولُ الحافظ أبي عُمَرَ ابن عبد البَرُ (٣) بعدَ إيرادِه حديثاً - هو عند أهل العِلْم موضوعٌ - من حديثِ مُعَاذِ بن جَبَلٍ - رضي الله عنه - قال: قال رسولُ الله ﷺ: «تَعَلَّمُوْا العِلْمَ، فإنَّ تَعْلِيْمَه لله خَشْيَةٌ، وطَلَبَهُ عِبَادَةٌ، ومُذَاكَرَتَهُ تَسْبِيْحٌ " في سياقٍ طويلٍ، قال: «هو حديثٌ حَسَنٌ جداً، ولكن ليس له إسنادٌ قويُّ " فهذا قد يُشْكِل ويلتسِنُ بالاصطلاح، فالحَذَار.

<sup>(</sup>١) الضعفاء: للعقيلي: (٣/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) تقدمة الجرح والتعديل: ص: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) في «جامع بيان العلم وفضله» (١/ ٥٥).

#### القسم الثاني: الحَسَنُ لغيره:

وهو الحديثُ الذي ترقَّى إلى درجة الحسن بالتقوية أيضاً (١)، وقد كَشَف الترمذيُّ النُّقَابَ عن هذا النوع من الحديث، وأبانَ مقصدَه منه؛ فقال يُعَرِّف «الحديث الحسن» في كتابه: «وما قُلنا في كتابنا (حديثٌ حَسَنٌ) فإنما أردنا به حُسْنَ إسنادِه عندنا: كلُّ حديثٍ يُرْوَى لا يكون في إسناده من يُتَّهمُ بالكذب، ولا يكون الحديثُ شاذًا، ويُرْوَى من غير وجهِ نحو ذاك، فهو عندنا حديث حَسَنٌ» (٢).

فقد بيَّن الترمذيُّ أنه يشرح اصطلاحاً استعمله في كتابه خاصةً، ولم يجعل هذا شرحاً لاصطلاح المحدِّثين عامةً، ثم وَصَف «الحديث الحسنَ» بثلاثة أوصاف هي قيودٌ في التعريف تميِّزه عمَّا عداه:

الأول: «أن لا يكون في إسناده من يُتَّهَمُ بالكذب».

هذا قيدٌ يخرج حديث المُتَّهَمِ بالكذب، ويدخل في الحسن ما كان بعضُ رواته سَيِّئَ الحفظ، أو مستوراً لم يُنْقَل فيه جرحٌ ولا تعديلٌ.

أو اختلف في جَرْحِه وتعديلِه ولم يترجَّح فيه شيءٌ، أو مدلِّساً روى بالعنعنة، فإنَّ أوصاف هؤلاء يَصْدُق عليها عَدَمُ الاتِّهام بالكذب.

#### إشكالٌ:

لكنَّ ظاهر هذا الوصف لراوي الحسنِ مُشْكِلٌ؛ لأنه يشمل الثقة والمُغَفَّلَ الشديدَ التغفيلِ الكثيرَ الخطأ وحديثُ الثقة من الصحيح لا الحسن، والمُغَفَّلُ الكثيرُ الخطأ الفاحش لا يُعْتَبَرُ به.

#### جوابٌ:

والجوابُ عن هذا: أنَّه لا يَصْلُح أن يقصد الثقة بهذا التعبير؛ لأنه يشير إلى انخفاض

<sup>(</sup>١) وهذا النوعُ هو المقصودُ في الأصل عند الإمام الترمذي من قوله: «حديثٌ حَسَنٌ».

<sup>(</sup>۲) انظر: «شرح علل الترمذي» (۱/ ۳۱۰).

منزلته، كما لا يَصْلُح أن يقال عن السَّيْف الصَّارم إنه خيرٌ من العصا!!

وأمَّا المُغَفَّلُ الذي يُخطئ الكثيرَ، فهو في حكم المُتَّهَمِ بالكذب؛ لأن الترمذي نفسَه صَرَّح بأنه لا يشتغل بالرواية عنه (١٠).

القيد الثاني: «ألا يكون الحديثُ شاذًّا».

والمُتَتَبِّعُ يعلم أنَّ مراد الترمذي من الشَّاذِّ أن يروي الثقاتُ خلافَه، فاشترط في «الحديث الحسن» أن يَسْلَم من المعارضة؛ لأنه إذا خالف الثقاتِ كان مردوداً.

القيد الثالث: «أن يروى من غير وجه نحوه».

يعني: أن يروي الحديث من طريق أخرى فأكثر على أن تكون مثلَه أو أقوى منه لا دُونه، ليترجَّح به أحدُ الاحتمالين ـ كما قال السَّخاوي (٢) ـ لكن لا يُشْتَرط أن يُرْوَى بلفظه، بل يكفى أن يُرْوَى بمعناه من وجه أو وجوه أخر.

هذا ونلاحظ أنَّ الترمذي لم يشترط اتِّصالَ السند في «الحديث الحسن» فيدخل فيه المنقطعُ إذا استوفى سائرَ الشروط.

#### والحاصل:

أنَّ «الحسن لغيره» هو الحديثُ الذي فيه ضَعْفٌ غيرُ شديدٍ كأن يكون راويه ضعيفاً لا ينزل عن رتبةٍ من يعتبر به، أو مدلِّساً لم يصرِّح بالسَّماع، أو كان سندُه منقطعاً، وكلُّ ذلك مشروطٌ بأمرين: ألا يكون الحديث شاذاً، وأن يُروَى من وجه آخر مثلِه أو أقوى منه بلفظه أو بمعناه.

وإذا أَطلق الترمذيُّ قولَ: «حديث حسن» فإنَّ الأصل فيه أن يراد به «الحَسَنُ لغيره».

مثالٌ للحسن لغيره:

قال الترمذي: "حدَّثنا عليٌّ بن حُجْر، حدَّثنا حَفْصُ بن غِيَاث، عن حَجَّاج، عن

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح علل الترمذي» (۱/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) في «فتح المغيث» (١/ ٢٤٣).

عَطِيَّة ، عن ابن عمر قال: صَلَّيْتُ مع النبي ﷺ في السَّفَر ركعَتيْن وبعدها ركعتَين».

قال أبو عيسى: «هذا حديثٌ حَسَنٌ، وقد رواه ابنُ أبي ليلى، عن عطية، ونافعٌ، عن ابن عمر:

حدَّثنا محمد بن عبيد المُحَارِبي، حَدَّثنا عليُّ بن هاشم، عن ابن أبي ليلى، عن عطية ونافع، عن ابن عمر قال: صَلَّيْتُ مع النبيِّ ﷺ في الحَضرِ والسَّفَر: فصَلَّيْتُ معه في الحضرِ الظُّهْرَ أربعاً وبعدها ركعتَيْن، وصَلَّيْتُ معه في السَّفر الظُّهْرَ ركعتَيْن وبعدها ركعتَيْن.

قال أبو عيسى: هذا حديثٌ حَسَنٌ "(١).

فالحديثُ في إسناده الأول «الحَجَّاجُ» وهو: ابنُ أَرْطَأة. قال الحافظُ ابن حجر في «تقريب التهذيب»: «صدوقٌ كثيرُ الخطأ والتدليس». وفيه «عطيةٌ» وهو: ابن سعد بن جُنَادة العَوْفي، وهو كسابقه أيضاً مع كونه شِيْعيّاً، لكن كُلَّا منهما لم يُتَّهَمُ بالكذب ولم ينزل عن ربّة الاعتبار.

وقد حَسَّنَ الترمذيُّ حديثَهما؛ لأنه اغْتُضِدَ بروايته من وجهِ آخر كما رأيت، وهذا الطريقُ الآخرُ فيه (ابنُ أبي ليلي) وهو فقيةٌ جليلٌ لكن تكلَّم فيه المحدَّثون من قِبَل حفظه. لكن الحديث تقوَّى بوُروده من هذا الطريق، ومن هنا حَسَّنه الترمذي.

## حُكم «الحديث الحسن لغيره»:

إنَّ «الحديث الحسن لغيره» حُجَّةٌ يُعْمَل به أيضاً عند جماهير العلماء من المحدِّثين والأصوليين وغيرهم؛ لأنه وإنْ كان في الأصل ضعيفاً لكنه قد انْجَبَر وتَقَوَّى بوُروده من طريق آخر، مع سلامته من أن يُعارِضه شيءٌ، فزال بذلك ما يُخشى من سوء حفظ الراوي أو غفلته، وتحصَّل بالمجموع قُوَّةٌ تَدُلُّ على أنه ضَبَطَ الحديث، وحَسُنَ الظنُّ براويه أنه حفظه وأدًاه كما سمعه، لذلك سُمِّى الحديث حَسَناً (٢).

## تعريفُ مصطلحات التُّرمذي الخاصَّة في جامعه:

بعد تعريف «الحديث الحسن» من قِسْمَيْه أرى من اللِّزام أن أعرِّف هنا بعضَ

<sup>(</sup>١) باب ما جاء في التطوع في السفر (٢/ ٤٣٧ ـ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٢٦٩ ـ ٢٧١.

المصطلحات المتعلِّقة بهما، التي جاءت في استخدام بعض الأئمة؛ ليكون القارئ على بيِّنة منها.

## ١ \_ حَسَنٌ صَحِيْحٌ:

تَرِدُ هذه العبارةُ كثيراً في "جامع الترمذي"، وفيها إشكالٌ عند العلماء، ومن ثم اختلفوا في المراد منها، فقال ابنُ الصَّلاح: "إنَّ ذلك راجعٌ إلى الإسناد، فإذا رُويَ الحديثُ الواحدُ بإسنادَيْن، أحدُهما إسنادٌ حَسَنٌ، والآخرُ إسنادٌ صحيحٌ استقام أن يقال فيه: إنَّه حديثٌ حَسَنٌ صحيحٌ، أي: أنه حَسَنٌ بالنسبة إلى إسنادٍ، صحيحٌ بالنسبة إلى إسنادٍ آخر.

على أنه غيرُ مُسْتَنْكَرِ أن يكون بعضُ من قال ذلك أراد بالحَسَن معناه اللُّغَوِيّ، وهو ما تميل إليه النفسُ ولا يأباه القلبُ دون المعنى الاصطلاحي الذي نحن بصَدَدِه، فاعْلَم ذلك»(١).

وقال ابنُ دَقِيق العيد: «إنّه لا يشترط في الحسن قيدُ القصور عن الصحيح، وإنما يجيئه القصورُ ويفهم ذلك فيه إذا اقتصر على قوله: حَسَنٌ، فالقصورُ يأتيه من قيد الاقتصار لا من حقيقته وذاتِه، قال: وللرُّواة صفاتٌ تقتضي قبولَ الرواية، ولتلك الصفات درجاتٌ بَعْضُها فوق بعضٍ، فإذا وُجِدَت الدرجةُ العليا لم ينافِ ذلك وجودَ الدُّنيا كالحِفْظِ مع الصَّدْق، فيصِحُ أن يقال في هذا: إنَّه حَسَنٌ باعتبار وجود الصفة الدُّنيا وهي الصَّدْقُ مثلاً، صحيح باعتبار الصَّفة العليا وهي الحَدْقُ مثلاً، صحيح باعتبار الصَّفة العليا وهي الجِفْظُ والإتقانُ، ويَلْزَم على هذا أن يكون كلُّ صحيح حسناً»(٢).

وقال ابنُ كَثير: "والذي يَظْهَر لي: أنَّه يُشَرَّبُ الحكمُ بالصحة على الحديث كما يُشَرَّبُ الحسن بالصحة. فعلى هذا يكون ما يقول فيه: "حَسَنٌ صحيحٌ" أعلى رتبة عنده من الحَسَنِ، ودون الصحيح، ويكون حكمُه على الحديث بالصَّحَّة المَحْضَة أقوى مِن حُكمه عليه بالصحة مع الحُسْن، والله أعلم "").

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الاقتراح: ص: ١٧٥ ـ ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) اختصار علوم الحديث: ص: ٥٣.

وذَكَر الحافظُ ابن حجر في ذلك جوابَيْن:

الأوَّل: أنه للتردُّدِ الحاصلِ من المجتهد في الناقِل، هل اجتمعَتْ فيه شروطُ الصحة أو قَصرَ عنها؟ وهذا حيثُ يحصلُ منه التفرُّدُ بتلك الرواية، وغايةُ ما فيه أنه حُذِفَ منه حرفُ التردُّدِ؛ لأنَّ حقَّه أن يقول: «حَسَنٌ أو صحيحٌ».

والثاني: أنَّ إطلاق الوصفَيْن معاً على الحديث يكون باعتبار إسنادَيْن، أحدُهما صحيحٌ والآخرُ حَسَنٌ، وعلى هذا فما قيل فيه حَسَنٌ صحيحٌ فَوْق ما قيل فيه صحيحٌ فقط إذا كان فرداً؛ لأنَّ كثرة الطُّرُق تُقَوِّي (١٠).

هذا بيانٌ لِمَا قاله الحافظُ ابنُ حجر في الجواب عن هذه القضية، وإليكَ نصَّ كلامه: «فإن جُمِعا ـ أي: الصحيح الحسن ـ في وصف واحد كقول الترمذي وغيره: (حديثٌ حسنٌ صحيحٌ) فللتردُّد الحاصل من المجتهد في الناقل هل اجتمعت فيه شروطُ الصحة أو قَصُرَ عنها؟

هذا حيثُ يحصل له التَّفرُدُ بتلك الرِّواية.

وعُرِفَ بهذا جوابُ من استشكل الجمع بين الوصفَيْن فقال: (الحسنُ) قاصرٌ عن (الصحيح)، ففي الجمع بين الوصفين إثباتُ القصور ونفيه!!

ومُحصَّلُ الجواب: أنَّ تردُّدَ أَثمةِ الحديث في حال ناقله اقتضى للمجتهد أن لا يَصِفَهُ بأحد الوَصْفَين، فيقال: (حَسَنٌ) باعتبارِ وَصْفِه عند قومٍ، (صحيحٌ) باعتبار وَصْفِه عند قومٍ.

وغايةُ ما فيه أنَّهُ حَذَفَ حرفَ التَّرِݣُدِ؛ لأن حقَّه أن يقول: (حَسَنٌ) أو (صحيحٌ).

وعلى هذا فما قيل فيه: (حسنٌ صحيحٌ) دون ما قيل فيه: (صحيحٌ)؛ لأنَّ الجزم أقوىٰ من التردُّدِ.

هذا حيثُ التَّفرُّد.

<sup>(</sup>١) شرح النخبة: ص: ٥٣.

وإلاَّ ـ أي: إذا لم يحصل التَّفرُّدُ ـ فإطلاقُ الوَصْفَين معاً على الحديث يكون باعتبار إسنادين أحدهما (صحيحٌ، والآخر (حَسَنٌ).

وعلى هذا فما قيل فيه: (حَسَنٌ صحيحٌ) فوق ما قيل فيه: (صحيحٌ) فقط إذا كان فرداً؛ لأن كثرة الطُّرق تقوي..»(١).

فعلى هذا يُمكن الفَرْقُ ما بين وَصْفِ الحديثِ بكونِهِ: (صحيحاً) أو: (حسَناً صحيحاً): أنَّ الوَصْفَ بالصِّحةِ المجرَّدةِ غيرُ مشروطِ أن يكون معناهُ جاءَ من وَجْهِ آخر، فبهذا الاعتبارِ يكونُ قولُه: (حَسَنٌ صَحيحٌ) أقوى مرتبةً من القَولِ: (صحيحٌ) فقط؛ من جهةِ أنَّه صحيحٌ لذاتِه، وأنَّ معناهُ جاءَ من غير وجه، فله عاضدٌ من غيره (٢).

## ٢ \_ حَسَنٌ صَحِيْحٌ غَريْبٌ:

هي عبارةُ الإمام الترمذي في جامعه، يعنى بها: إنْ كان غريباً سنداً فقط فالمعنى: أنَّ الحديث قد جَمَعَ بين الصِّحَةِ والغَرابةِ (أي: تفرَّد الراوي به)، والذي يُسَمَّى: «الحديث الغريب» والذي قد يكون صحيحاً، (وقد يكون حَسَناً، وقد يكون ضعيفاً)، وغايةُ الأمر أنَّه أفاد أنَّ في الإسناد تفرُّداً عمًّا اشتهرتْ به الأسانيدُ الأخرى.

وإنْ كان غريباً سنداً ومَتْناً فيكون قد ذكر (الحَسنَ) هنا لإفادةِ أنه وَرَد ما يُوافِق معنى الحديث: وأمّا إنْ كان الحديث غريباً سنداً ومَتْناً، ولا يكون ثَمَّة شيٍّ يُوافِق معناه، فهذا التعبيرُ يُفيد التردُّدَ في الحديث بين الصِّحَة والحَسنِ للخِلاف بين العلماء فيه، أو عدم الجَزْمِ من المجتهد، على ما اتَّجه إليه الحافظُ ابن حجر. لكن لم أقع بعد على مثالٍ من الترمذي يَصْلُح لهذه الصورة الأخيرة، فالله تعالى أعلم (٣).

## ٣ حَسَنٌ غَرِيْبٌ:

هي عبارة الإمام الترمذي في جامعه، يعني بها: إن كانت الغرابةُ في السَّند والمَتْنِ وهو

<sup>(</sup>١) نزهة النظر في شرح نخبة الفكر مع شرحها: لملا على القاري، ص: ٢٩٨ \_ ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: معنى ذلك في «شرح علل الترمذي» (١/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٣) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٢٧٢.

الذي لم يُرْوَ إِلاّ بإسنادِ واحدٍ، فهذا يعني أنَّ الحديثَ «حَسَنٌ لذاته»، وقد يُحْكَم عليه بذلك لؤجود دلائل تقوَّى معناه.

وإذا كان الحديثُ غريباً في السَّند فقط ـ وهو الذي اشتهر من عِدَّة أُوجُهِ، ثم جاء من طريق غير مشهورةٍ ـ فهذا مُتَّفِقٌ مع تعريف (الحديث الحسن) عند الترمذي؛ لأنه يصدق عليه أنّه رُويَ من غير وجهر(١).

#### مصادر الحديث الحسن:

لَم يُفرِد العلماءُ «الحديث الحسنَ» بالتصنيف، بل جمعوا معه «الصحيحَ»، ونزلوا إلى «الضعيف»، وإن كانوا لا ينزلون في هذه التصانيف إلى الضعيف التالف إلا قليلاً نادراً جداً.

وأَهَمُ مصادر «الحديث الحسن» ما يلي:

١ - جامع الترمذي: للإمام أبي عيسى محمَّد بن عيسى بن سَوْرَة التّرْمذِي (المتوفى سنة ٢٧٩هـ).

وهو من أَهَمٌ مصادر «الحديث الحسن»، عُنِيَ به فيه، وأشاد به. قال ابنُ الصَّلاح: «كتاب أبي عيسى الترمذي رحمه الله أصلٌ في معرفة الحديث الحسن، وهو الذي نَوَّه باسمه وأكثرَ من ذِكْرِهِ في جامعه» (٢).

٢ \_ سنن أبي داود: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السَّجِسْتاني (المتوفى سنة ٢٧٥هـ).

صَنَّفه وانتقاه من خمسمائة ألف حديث، عُنِيَ فيه بأحاديث الأحكام وجَمْعِها عنايةً كبيرة، ولَخَص طريقتَه: «وما كان في كتابي من حديثٍ فيه وَهْنٌ شديدٌ فقد بَيَنْتُه، وفيه ما لا يَصِحُّ سندُه، وما لم أذكر فيه شيئاً فهو صالح، وبعضها أَصَحُ من بعضٍ»(٣).

أي: أنه وضَعَ فيه الصحيحَ وما يُقارِبه، أي: الحَسَنَ، وبيَّن ما فيه ضعفٌ شديدٌ، وما

المرجع السابق: ص: ۲۷۲.

<sup>(</sup>۲) علوم الحديث: ص: ٣٥ ـ ٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر رسالته لأهل مكة: ص: ٦.

لم يُذكر فيه شيءٌ فهو صالحٌ للاحتجاج، أي صحيحٌ أو حَسَنٌ عنده، وقيل: بل هو صالحٌ للاحتجاج أو الاعتبارِ، فيكون ما سَكَت عليه أبو داود دائراً بين الصحيح والحَسَنِ والضعيف ضَعْفاً يسيراً قابلاً للارتقاء إلى (الحسن لغيره)، وهذا هو الرَّاجحُ عند استقراء الكتاب.

٣ ـ المُجْتَبَى (المعروف ب: «سنن النَّسائي»): للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شُعَيْب النَّسائي (المتوفى سنة ٣٠٣هـ).

وهو منتخبٌ من كتابه الكبير «السُّنن الكبرى»، وقد قيل إنَّ اسمه: «المُجْتَنَى» بالنُّون.

وكتابُ «المجتبى» يسير على طريقة دقيقة تجمع بين الفقه وفَنَّ الإسناد، فقد رتَّب فيه النَّسائيُّ الأحاديثَ على الأبواب، ووضَعَ لها عناوينَ تبلغ أحياناً منزلة بعيدة من الدَّقَة، وجمع أسانيدَ الحديث الواحد في موطنٍ واحدٍ، وبذلك سَلَك أغمض مسالك المحدِّثين وأجلَها.

للبن مَاجَهُ محمَّد بن يزيد المعروفة بـ «سُنن ابن ماجَهُ»): لابن مَاجَهُ محمَّد بن يزيد القَزْويني (المتوفى سنة ٢٧٣هـ، أو سنة ٢٧٥هـ).

اغْتُبِرَ هذا الكتابُ رابعَ السُّنن، ومُتَمَّمَ الكتبِ السُّتَةِ التي هي المراجعُ الأصول للسُّنَة النبوية، وكان المتقدِّمون يَعُدُّونها خمسة، ليس فيها كتابُ ابن ماجَه، ثم جعل بعضُهم «الموطأ» سادسَها، ولمَّا رأى بعضُ الحفَّاظ كتابَه كتاباً مفيداً قويَّ النفعِ في الفقه، ورأى من كثرة زوائده أدرجه في الأصول وجعلوه آخرها منزلةً؛ وذلك لأنه تفرَّد بأحاديث عن رجالٍ مُتَّهَمين بالكَذِب، وبسَرقة الأحاديث ممَّا حكم عليه بالبُطْلان أو السُّقوط أو النَّكارة (١).

٥ - المُسْنَد: للإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشَّيْباني (المتوفى سنة ٢٤١هـ).

جعله الإمامُ أحمد مرتّباً على أسماء الصحابة الذين يَرْوُوْن الأحاديث كما هي طريقةُ المسانيد. فجاء كتاباً حافلاً كبيرَ الحجم، يبلغ عددُ أحاديثه ثلاثين ألفاً تقريباً، فيها الصحيحُ والحسنُ والضعيفُ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة المستطرفة»: ص: ١٠.

7 - المُشنَد: الأبي يَعْلى أحمد بن علي بن المُثنَّى المَوْصِلي (المتوفى سنة ٣٠٧هـ).

هو المسندُ الكبيرُ، وله مسندٌ آخر صغيرٌ. والمسند الكبير مرجعٌ ضخمٌ حافلٌ، يُقارِب في درجةِ أحاديثه «المسندَ» للإمام أحمد، قال فيه الحافظ محمد بن الفضل التَّمِيْمي: «قرأتُ المسانيدَ كمسند العَدَني ومسندِ ابن مَنِيْع وهي كالأنهار، ومسند أبي يَعْلَى كالبحر يكون مجتمعَ الأنهار»(١).

هذه أَهَمُّ مصادر (الحديث الحسن) وهي تجمع الصحيح والضعيفَ إلى الحسن كما عرفتَ، وهناك عددٌ كبيرٌ من الكُتب التي سُمُّيَتْ بـ: «السُّنَن» تحوي جملةً صالحةً من الأحاديث الحسنة، تأتي بعد هذه الكتب المذكورة في الرُّتبة والشُّهرة مثل: «سنن البيهقي» و«سنن الدَّارقطني»، وقد سبق تعريفُها وغيرها في «قسم الرواية»(٢).

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ: (٧٠٧/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة: (٢٢٠).





# القسم الثالث الحديثُ الضَّعِيْفُ

- ۱ ـ تعریفه.
- ٢ \_ مراتبه.
- ٣ ـ ځکم روايته.
  - ٤ \_ ځکمه .
  - ٥ \_ أمثلته .
- ٦ \_ أوهى الأسانيد.
  - ٧ ـ المؤلَّفات فيه .





رَفْعُ عبس لارَجَعِي لاهْجَنِّي لِسِّكِينِ لانِيْنُ لافِرُوکِ www.moswarat.com

## الحديث الضّعيف

## تعريف «الضعيف» لغة واصطلاحاً:

لغةً: «الضعيفُ» هو ضِدُّ (القَوِيِّ)، ويقال: ضَعُفَ الشيءُ، أي: هَزُُلَ، أو مَرِضَ، وذَهَبَتْ قُوَّتُه، أو صحتُه (١٠).

واصطلاحاً: فيه قولان:

١ - «الضعيفُ» هو كلُّ حديثٍ لم تجتمع فيه صفاتُ «الحديثِ الصحيح» ولا صفاتُ «الحديث الحَسَنِ» (٢).

٢ \_ أو هو ما لم يَبْلُغ مرتبة «الحسن»(٣).

وأَحْسَنُ ما يُعَرَّف به «الحديثُ الضعيفُ» هو: ما فقد شرطاً مِنْ شُروطِ «الحديث المقبول»، وشروطُ «الحديث المقبول» سِتَّةٌ، وهي:

\_ العَدالةُ .

ـ والضَّبطُ (ولو لم يكن تامّاً).

- الاتّصالُ.

\_ فَقْدُ الشُّذوذِ .

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ٤١.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: للسخاوي: (١/ ٩٦).

فَقْدُ العِلَّةِ القادحةِ .

- العاضِدُ عند الاحتياج إليه (١).

#### تفاوته:

ويتفاوَتُ ضَعْفُه بحسب شِدَّةِ ضَعْفِ رُوَاتِهِ وخِفَّتِه، كما يتفاوَتُ «الصحيحُ»، فمنه «الضعيفُ» ومنه «الضعيفُ جداً»، ومنه «الواهي» ومنه «المُنْكَرُ» وشَرُّ أنواعهِ: «الموضوع»(۲).

#### مراتب الحديث الضعيف:

تتفاوت مراتبُ «الحديث الضعيف» بحسب تفاوُتِ ضَعْف الحديث شِدَّة وخِفَة، وبحسبِ الصَّفة التي فقدت من صفات القبول وهكذا. وكُلَّما كان الحديث أشدَّ في الضَّعْفِ كان أبعدَ عن إمكانية قبوله للتقوية في حال وجودِ عاضدٍ، وكُلَّما خَفَّتْ درجةُ الضَّعْفِ كانت إمكانيةُ جبره وإمكانيةُ ارتقائهِ للحَسن لغيره أكثر.

ومن أسباب الضعف الشديد: أن يُضَعِّفَ الحديثُ لفقدان صفة العدالة \_ ما عدا الجهالة \_ في أحد رواته. فإن فقدت هذه الصفةُ في اثنين من الرُّواةِ مثلاً \_ كان الحديثُ أشدَّ ضَعْفاً من الحديث الذي فُقدت في واحدٍ من رواته. وإذا كانوا ثلاثة اشتدَّ السندُ وَهْياً، وهكذا.

فمِنَ الضَّعيف: المُضَعَّف (هو المختلف في تضعيفه وتصحيحه؛ كالحديث المُرسَل، ورواية المدلِّس بغير ذكر السَّماع، ومجهول العدالة)، ثم الضعيف، ثم الضعيف جدًّا، ثم المُنْكَر، ثم الواهي، ثم أوهى الأسانيد، ثم الموضوع، وهو شرُّ أنواعه (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ٢٨٩ ـ ١٢٩٠، و «قواعد في علوم الحديث» ص: ١١٠.

### حُكم ذكر الحديث الضعيف:

يجوز ذكرُ «الحديث الضعيف» من غير بيان ضعفِه بشرطِ أن لا يتعلَّق بالعقيدة، أو الحلالِ والحرام، أو الأحكامِ الشرعية الأخرى. ويجوزُ روايته أو ذكرُه إذا كان في المواعظ، أو الترغيب والترهيب، أو الفضائل والقِصَص، وما شابه ذلك. هذا ما عليه جمهورُ المحدِّثين منهم: سفيان النُّوري (المتوفى سنة ١٦١هـ)، وعبد الله بن المُبَارك (المتوفى سنة ١٦١هـ)، واحمد ابن رالمتوفى سنة ١٩٨هـ)، وأبو زكريا العَنْبَري (١٩٤هـ). (١)

ولكن مَنْ أراد أن يذكر حديثاً ضعيفاً بدُون سنده، فعليه أن يذكرهُ بصيغة تُشْعِرُ بضعفهِ كأن يقول: «رُوِيَ عَنه ﷺ كذا»، أو «يُرُوَىٰ عنه كذا»، أو «بلَغَنا عنه كذا»، أو «وَرَد عنه كذا»، أو «جاء عنه كذا»، أو «نُقِلَ عَنه كذا» أو ما أشبه ذلكَ من صِيَغ التمريض.

ولا يجوز له أن يذكره بصيغة الجزم، فلا يقول: «قال» أو «يقول رسول الله ﷺ»، أو «عن رسول الله ﷺ»، أو ما أشبه ذلكَ من الصِّيَغِ التي تُفيد صحةَ النقل، أو تُشْعِر بالجزم (٢٠).

وأمَّا الحديث الصحيح أو الحسن فيُذكر بصيغة الجزم، ويَقْبُح أن يُذكر بصيغة من صِيَغ التمريض.

إذا وُجِدَ حديثٌ في إسنادهِ ضَعْفٌ، فالاحتياطُ فيه أن يقال: «هذا الحديثُ ضعيفٌ بهذا الإسناد». ولا يقال: «هذا الحديثُ ضعيفٌ»، أو «ضعيفُ المتن»؛ لاحتمال أن يكون له إسنادٌ آخرُ أفضل منه لم يُطَلَع عليه. وأما إذا قال إمامٌ حافظٌ في حديث: «إنه لم يُرُو مِنْ وجه صحيح» أو «حديثٌ ضعيفٌ» مُبيِّناً ضَعْفَه، فهذا كاف للحُكم على ذلك الحديث بالضَّعْف متناً وسنداً»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «الكفاية» ص: ١٣٣ ـ ١٣٤ ، و «علوم الحديث» ص: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تدريب الراوي»: (١/ ٢٩٦ ـ ٢٩٨)، و «توضيح الأفكار» (٢/ ١٠٨ ـ ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) قواعد التحديث: ص: ١٢١.

#### حكم الحديث الضعيف:

وفي العمل بالحديث الضعيف أقوالٌ ومذاهب، ونقدَّمُ إليكَ حاصلَ مذاهب العلماء في هذه المسألة:

المذهب الأول: أنه يعمل بالحديث الضعيف مُطْلَقاً (أي: في الحلال والحرام والفرض والواجب)، بشرط أن لا يُوجَد غيره:

ذهب إلى ذلكَ بعضُ الأئمة الأجِلَّة كالإمام أحمد وأبي داود وغيرهما.

وهذا محمولٌ على ضعيفٍ غير شديدِ الضَّعْفِ؛ لأن ما كان ضَعْفُه شديداً فهو متروكٌ عند العلماء، وأن لا يكون ثَمَّةَ ما يُعارضه.

وكأنَّ وِجُهَةَ هذا المذهبِ أنَّ «الحديث الضعيف» لِمَا كان محتملًا للإصابة ولم يُعارِضهُ شيءٌ، فإنَّ هذا يقوِّي جانبَ الإصابة في روايته فيُعْمَل به.

روى الحافظُ ابن مَنْدَه أنه سمع محمد بنَ سَعْدِ الباوَرْدي يقول: «كان من مذهب أبي عبد الرحمن النَّسائي أن يُخرِجَ عن كلِّ مَنْ لم يُجْمَعْ على تَرْكِه». قال ابن مَنْدَه: «وكذلك أبو داود السَّجِسْتَاني يأخذ مأخذَه ويُخرِج الإسناد الضعيف إذا لم يجد في الباب غيره؛ لأنه أقوى عنده من رأى الرجال».

وهذا مذهب الإمام أحمد أيضاً فإنه قال: إنَّ ضعيفَ الحديث أَحَبُ إليهِ من رأي الرجال؛ لأنه لا يعدل إلى القياس إلا بعد عدم النَّصُ الله الله المالية الم

وقد تأوَّل جماعةٌ من العلماء هذه الرُّوايات بأنَّ المراد بها معنَى آخر غير المعنى المتعارف لكلمة: «ضعيف»، وهذا المعنى المراد هو «الحسن»؛ لأنهُ ضعف عن درجة الصحيح (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٣٣ ـ ٣٤، و «تدريب الراوي» (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التعليقات الحافلة على الأجوبة الفاضلة» ص: ٤٧ \_ ٤٨.

لكن هذا التأويل بشكل عندنا بما قاله أبو داود (١) ولفظه: «وإِنَّ من الأحاديث في كتابي الشَّنَ ما ليس بمتَّصِل، وهو مُرْسَلٌ ومُدَلَّسٌ، وهو إذا لم تُوجَد الصِّحَامُ عند عامَّة أهل الحديث على معنى أنه متصلٌ، وهو مثل: الحَسَن عن جابر، والحسن عن أبي هريرة، والحكم عن مِقْسَم عن ابن عبَّاس..».

حيث جعل أبو داود الحديثَ غير المتصل صالحاً للعمل عند عدم الصحيح، ومعلومٌ أنَّ (المنقطع) من أنواع الحديث الضعيف لا الحسن.

كما أنه على تأويل الضعيف بالحسن لا معنى لتخصيص هؤلاء الأثمة بالعمل به وتقديمه على القياس؛ لأنَّ هذا مذهبُ جماهير العلماء.

المذهب الثاني: يُسْتَحَبُّ العملُ بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال من المستحبَّات والمكروهات:

وهو مذهبُ جماهير العلماء من المحدِّثين والفقهاء وغيرهم، وحكى بالاتَّفاقِ عليه بين العلماء الإِمامُ النَّووي<sup>(٢)</sup> .

وقد أوضح الحافظُ ابن حجر شروطَه خيرَ إيضاحٍ فقال (٤): «إنَّ شرائط العمل بالضعيف ثلاثة:

الأول: مُتَّفَقٌ عليه، وهو أن يكون الضَّعْفُ غَيرَ شديدٍ، فيخرج من انفرد من الكذَّابين والمُتَّهَمِين بالكذب ومن فحش غلطه.

الثاني: أن يكون مندرجاً تحت أصلٍ عامً، فيخرج ما يخترع بحيث لا يكون له أصلٌ أصلًا.

<sup>(</sup>١) في رسالته إلى أهل مكة: ص: ٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الأذكار» ص: ٧ ـ ٢١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأجوبة الفاضلة» ص: ٣٧ - ٤٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص: ٤٣.

الثالث: ألا يُعْتَقَدَ عند العمل به ثبوته، لئلا ينسبَ إلى النبيُّ عَلَيْتُ ما لم يقله».

وقد وَجَّهَ الحافظُ الهَيْتَمِيُّ الاستدلالَ للعمل بالضعيف في فضائل الأعمال فقال: «قد اتَّفق العلماءُ على جواز العمل بالحديثِ الضعيف في فضائل الأعمال؛ لأنهُ إن كان صحيحاً في نفس الأمرِ فقد أُعطي حقَّهُ من العمل به. وإلاَّ لم يترتَّب على العمل به مفسدة تحليلٍ ولا تحريم ولا ضياع حقَّ للغير»(١).

المذهب الثالث: لا يجوزُ العملُ بالحديث الضعيف مُطْلَقاً، لا في فضائل الأعمال ولا في الحلال والحرام:

نُسب ذلك إلى القاضي أبي بكر بن أبي العربي، وقال به الشهابُ الخَفَاجي والجلال الدَّوَاني، ومالَ إليهِ بعضُ العصريِّين من الكاتبين مستدلًا بأنها كالفرض والحرام؛ لأن الكُلَّ شرع، وإنَّ في الأحاديث الصحاح والحسان مَنْدُوحَةً من الأحاديث الضعيفة.

إنَّ أوسط هذه المذاهب هو أعدلها وأقواها، وذلك أننا إذا تأمَّلنا الشروطَ التي وَضَعَها العلماءُ للعمل بالحديث الضعيف، فإننا نُلاحِظُ أنَّ الضعيف الذي نبحث فيه لم يُحكم بكذبه، لكن لم يترجَّح فيه جانبُ الإصابة، إنما بقي محتملاً، وهذا الاحتمالُ قد تقوَّى بعَدَم وجود مُعارِضٍ له وبانضوائه ضِمن أصلٍ شرعيَّ معمولٍ به، مما يجعل العمل به مستحباً ومقبولاً، رعايةً لذلك.

أمًّا زعمُ المعارضين أنَّ العمل بالضعيف في الفضائل اختراعُ عبادةٍ وتشريعٍ في الدين لما لم يأذن به الله تعالى. فقد أجابَ عنه العلماءُ بأنَّ هذا الاستحباب معلومٌ من القواعد الشرعية الدَّالَة على استحباب الاحتياط في أمر الدين، والعمل بالحديث الضعيف من هذا القبيل، فليس ثمة إثباتُ شيء من الشَّرع بالحديث الضعيف.

و الناظرُ في شروط العمل بالحديث الضعيف يجد فيها ما ينفي الزعم بأنه إثباتُ شرع جديدٍ، وذلكَ أنهم اشترطوا أن يكون مضمونُه مندرجاً تحت أصل شرعيّ عامّ من أصول

<sup>(</sup>١) الأجوبة الفاضلة: ص: ٤٢.

الشريعة الثابتة، فأصلُ المشروعية ثابتٌ بالأصل الشرعيِّ العام، وجاء هذا الخبرُ الضعيفُ موافقاً له.

#### مثالُ ذلك:

ما أخرجه ابنُ ماجه في سننه (۱): حَدَّثنا أبو أحمد المرَّارُ بن حَمُّوْيَهُ: ثنا محمدُ بن المُصَفَّى: ثنا بقيةُ بن الوليد عن ثور بن يزيد، عن خالد بن مَعْدَان، عن أبي أُمَامة، عن النبي ﷺ قال: «مَنْ قامَ لَيْلَتي العِيْدَيْنِ مُحْتَسِباً لله؛ لم يَمُتْ قَلْبُه يومَ تَمُوْتُ القلوبُ».

فهذا الإسنادُ رجالُه ثقاتٌ، إلا أنَّ (ثَوْرَ بن يزيد) قد رُمي بالقدر لكنه هنا يروي ما لا صلةً له ببدعته، فلا يخل بالاحتجاج به، و(محمدُ بن مُصَفِّى) صدوقٌ كثيرُ الحديث حتى وَصَفه ابنُ حجر بأنه حافظٌ، وقال الذهبي: ثقةٌ مشهورٌ. لكن وقعت له في رواياته المَناكِيرُ. وفي سند الحديث (بقية بن الوليد)، وهو من الأثمة الحُفَّاظ صدوقٌ، لكنه كثيرُ التدليس عن الضعفاء، روى له مسلمٌ متابعةً فقط. وهو هنا لم يصرُّح بما يثبت سماعه للحديث فيكون الحديث ضعيفاً.

وقد ذهب العلماءُ إلى أنه يستحب إحياء ليلتي العيدين بذكر الله تعالى وغيره من الطاعات لهذا الحديث الضعيف؛ لأنه يُعمَل به في فضائل الأعمال كما قرَّرَ النَّووي (٢).

ونحن نعلم أنَّ قيام اللَّيل والتَّعبُّدُ فيه وَرَد الحَضُّ عليه في القرآن والسُّنَّة المتواثرة، والتقرُّبُ إلى الله تعالى بالذكر والدعاء ونحوهما مرغَّبٌ فيه في كلِّ الأوقات والأحوال، وكلُّ ذلك يشمل بعُمومه ليلتي العيدين اللَّتين لهما من الفضل ما لهما.

وهذا يوضّح تماماً أنَّ الحديث لم يشرِّع شيئاً جديداً، إنما جاءَ بجزئية موافقة لأصول الشريعة ونصوصها العامة، مما لا يَدَعُ أيَّ مجالٍ للتردُّد في استحباب العمل به والأخذ بمقتضاه (٣).

<sup>(</sup>١) في أبواب الزكاة، باب فيمن قام ليلتي العيدين، برقم: (١٧٨٢).

<sup>(</sup>٢) في «الأذكار» ص: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) من «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٢٩١ ـ ٢٩٥ ، باختصار يسير .

## أمثلة للأحاديث الضعيفة التي فقدت شروط التقوية:

١ حديثٌ مشهورٌ: «مَنْ حَفِظَ على أُمَّتِي أربعين حديثاً بَعَثه الله يومَ القيامةِ فقيهاً عالماً».

حَكَم عليه الأثمةُ بالضَّغْفِ على الرَّغمِ من كثرة طُرُقهِ، وتَبايُنِ مخارِجها، فقد رُوي عن ثلاثة عشر صحابياً، وبطُرقِ متعدِّدةٍ كلها معلولةٌ (١٠).

٢ ـ وحديث عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: أسخنتُ ماءً لرسول الله ﷺ في الشَّمس ليغتسل به، فقال: «يا حُمَيراء! لا تفعلي؛ فإنه يُورِثُ البرصَ»<sup>(٢)</sup> فقد رُوي هذا الحديثُ من خمسة طُرقٍ، لا تخلو أسانيدُها من وَضَّاع أو كذَّابٍ، أو متروكٍ.

٣ ـ وحديثُ الطّير الذي رواه الحاكم بسنده عن أنس قال: كنتُ أخدم رسولَ الله على من هذا فقُدِّمَ لرسول الله على فرخٌ مشويٌّ، فقال: «اللهم اثتني بأحَبُ خَلْقِكَ إليكَ يأكلُ معي من هذا الطَّيْرِ». قال: فقلتُ: اللهم اجعلهُ رجلاً من الأنصار، فجاءَ عليٌّ رضي الله عنه، فقلتُ: إنَّ رسول الله على حاجةٍ. ثم جاء، فقال رسول الله على حاجةٍ. ثم جاء، فقال رسول الله على على على ققال: إنَّ هذه آخر رسول الله على: «افتح» فدَخَل فقال رسول الله على: ما حَبَسك يا عليّ» فقال: إنَّ هذه آخر ثلاث كرَّاتٍ يَرُدُني أنسٌ، يزعم أنك على حاجةٍ! فقال: «ما حَمَلَك على ما صنعت؟» فقلتُ: يا رسول الله الله المعتُ دعاءَك، فأحببتُ أن يكون رجلاً من قومي. فقال رسول الله على: «إنَّ الرجلَ قد يُحِبُ قَوْمَه» (٣).

وقال الحاكمُ: "صحيحٌ على شرط الشَّيخين" وقال الذهبيُّ: "ابن عياض لا أعرفه، ولَقد كنتُ زماناً طويلاً أظُنُّ أنَّ حديث الطير لم يجسر الحاكمُ أن يُودِعه في مستدركه، فلمَّا عَلَّقتُ هذا الكتابَ رأيتُ الهولَ من الموضوعات التي فيه، فإذا حديثُ الطير بالنسبة إليها سماء"(٤).

<sup>(</sup>١) النكت على ابن الصلاح: (١/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: (٢/٢١٤).

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين: (٣/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) «ميز ان الاعتدال» (٣/ ٤٥٦)، و «المغنى في الضعفاء» (٢/ ٨٦٢).

## أَوْهَىٰ الأسانِيد:

أي: أَضْعَفُهما، وقد خاضَ في ذلك الحاكمُ أبو عبد الله النَّيسابوري في كتابه «معرفة علوم الحديث» (ص:٥٦ ـ ٥٨)، ولكنه قَيَّد ذلك بأشخاصِ مُعَيَّنين، فذكر:

١ - أَوْهَى أَسَانِيدِ أَهِلِ البيت: عَمْرو بن شُمَّر، عن جابر الجُعْفِي، عن الحارث الأَعْوَر، عن عليَّ، رضي الله عنه.

وأوهى أسانيد أبي بكر الصِّدِّيق: صَدَقة بن موسى الدَّقيقي، عن فَرْقَد السَّبخي، عن مُرَّة الطَّيِّب، عن أبي بكر الصِّدِّيق، رضى الله عنه.

وأُوهى أسانيد العُمَرِيِّين: محمَّدُ بن القاسم بن عبد الله بن عُمَر بن حَفْص بن عاصم بن عُمَرَ، عن أبيه، عن جَدِّه.

فإنَّ محمَّداً والقاسم وعبد الله لم يحتج بهم.

وأوهى أسانيد أبي هريرة: السَّرِيُّ بن إسماعيل، عن داود بن يزيد الأَوْدِي، عن أبيه، عنه.

وأَوْهَى أَسَانِيدَ عَاتَشَةَ: نَسَخَةٌ عَنْدَ الْبَصْرِيينَ، عَنَ الْحَارِثُ بِنَ شِبْلَ، عَنَ أُمِّ الْكِنْدِيَّة، عن عائشة، رضى الله عنها.

وأُوهى أسانيد عبد الله بن مسعود: شريك، عن أبي فَزَارة، عن أبي زيد، عن عبد الله بن مسعود، رضي الله عنه.

إِلَّا أَنَّ أَبِا فَزَارَةً، رَاشِد بِن كَيْسَان كُوْفِيٌّ ثَقَةٌ.

وأوهى أسانيد أنَس بن مالك: داودُ بن المُحَبَّر بن قَحْذَم، عن أبيه، عن أبَان بن أبي عَيَّاش، عن أنسٍ، رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١) البحر الزاخر: للسيوطي: (٢/ ٨٦٢).

وأُوهى أسانيد المَكِّيِّين: عبدُ الله بن مَيْمون القَدَّاح، عن شهاب بن خِرَاش، عن إبراهيم بن يزيد الخُوْزِي، عن عِكْرِمَة، عن ابن عبَّاس، رضى الله عنهما.

وأَوهى أسانيد اليَمَانِيِّين: حَفْصُ بن عُمَر العَدَني، عن الحَكَم بن أَبَان، عن عِكْرِمَة، عن ابن عبَّاس، رضى الله عنهما.

وأوهى أسانيد المِصْرِيِّين: أحمدُ بن محمَّد بن الحَجَّاج بن رِشْدين بن سعد، عن أبيه، عن جَدُّه، عن قُرَّة بن عبد الرحمن بن حَيْوَثيل.

عن كلِّ من روى عنه فإنها نسخةٌ كبيرةٌ.

وأُوهى أسانيد الشَّامِيِّين: محمدُ بن قَيْس المَصْلوب، عن عُبيد الله بن زَحْر، عن على عن عن القاسم، عن أبى أُمَامَة، رضى الله عنه.

وَأَوْهِى أَسانيد الخُراسانيِّين: عبدُ الله بن عبد الرحمن بن مَلِيْحَة، عن نَهْشَل بن سعيد، عن الصَّحَابي، عن ابن عبَّاس، رضي الله عنهما.

## أشهر المؤلَّفات في الحديث الضعيف:

الكُتب التي أُلِّفت في "الحديث الضعيف" كثيرةٌ، نختار هنا البعضَ منها مرتَّبةً على ثلاثة أنواع تاليةِ:

أُولاً: الكتب التي قِيْلَ إنَّ فيها أحاديث ضعيفة فقط، وهي:

١ - نوادر الأصول في معرفة أخبار الرسول: للحكيم التّرمذي، أبي عبد الله محمد بن علي بن الحسن (المتوفى سنة ٢٩٥ هـ أو قيل غير ذلك).

٢ ـ مسند الشهاب في المواعظ والآداب: لشهاب الدين أبي عبد الله محمد بن سلامة القُضاعي (المتوفى سنة ٤٥٤ هـ).

وهو مطبوع .

٣ ـ مسند فردوس الأخبار بمأثور الخطاب: لأبي منصور شَهْردار بن شِيْرَوَيْه الدَّيْلَمِيّ (المتوفى سنة ٥٥٨ هـ).

وهو لا يُعرف عن وجوده شيءٌ. وأما أصلُ الكتاب «فردوس الأخبار بمأثور الخطاب» لوالده أبي شجاع شيرويه بن شهردار (المتوفى سنة ٥٠٩ هـ) فهو مطبوعٌ.

ثانياً: الكتب الخاصة بنوع من أنواع الحديث الضعيف:

١ ـ المراسيل: لأبي داود سليمان بن الأشعث السِّجستاني (المتوفى سنة ٢٧٥ هـ).
 وهو مطبوع .

٢ ـ العلل: لابن أبي حاتم الرَّازي (المتوفي سنة ٣٢٧ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ العلل الكبرى: لأبي الحسن علي بن عمر الدَّارقُطني (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٤ ــ المنار المنيف في الصحيح والضعيف: لابن قبّم الجوزية (المتوفى سنة ٥٧١ هـ)، وهو مطبوغ.

• ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة: للشيخ محمد ناصر الدين الألباني (المتوفى سنة ١٤٢٠هـ).

وهي مطبوعةٌ .

٦ موسوعة الأحاديث والآثار الضعيفة والموضوعة: إعداد الأستاذ علي حسن علي الحلبي والآخرين.

وهي مطبوعةٌ.

ثالثاً: الكتب المؤلَّفة في تراجم الرواة الضعفاء المذكورة فيها بعض الأحاديث:

١ ــ الضعفاء الكبير: لأبي جعفر، محمد بن عمرو بن موسئ بن حَمَّاد العُقيلي
 (المتوفى سنة ٣٢٢ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ معرفة المجروحين من المحَدّثين والضعفاء والمتروكين: لمحمد بن حِبَّان بن أحمد التَّميمي، المعروف بابن حِبّان (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ الكامل في ضعفاء الرجال: لعبد الله بن عدي بن عبد الله الجُرجاني (المتوفى سنة ٣٦٥ هـ).

وهو مطبوعٌ .

عرزان الاعتدال: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين الذهبي (المتوفى سنة ٧٤٨هـ).

وهو مطبوعٌ.

• ـ لسان الميزان: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد ابن حجر العسقلاني (المتوفى سنة ٨٥٢هـ).

وهو مطبوعٌ.





# الفصل الرابع تعريف الأنواع المشتركة بين الصَّحِيْح والحَسَنِ والضَّعِيْفِ

- ١ \_ الحديث القدسي.
- ٢ ـ الحديث المُتَّصِل.
- ٣ ـ الحديث المرفوع.
- ٤ \_ الحديث المُسْنَد.
- ٥ \_ الحديث الموقوف.
- 7 الحديث المقطوع.



رَفْخُ معبس (لرَّحِمْ لِي الْهُجَنِّسِيُّ رُسِلتِسَ الْاِنْدِرُ (الْفِرُو وَكُسِسَ www.moswarat.com رَفْعُ عبن ((رَجَعِنَ (الْفِرَى (سِکْتَ (الْفِرْ) ((فِوْدِى كِسَ www.moswarat.com

## ١- الحَدِيْثُ القُدْسِيُّ

## تعريف «الحديث القدسي» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (القُدْسِيُّ): نِسْبَةً إلى «القُدْس» وهو الطُّهْرُ<sup>(١)</sup>.

واصطلاحاً: هو ما نُقِلَ إلينا عن النبيِّ ﷺ مع إسناده إيّاه إلى ربّه عَزَّ وجَلَّ بقوله صراحةً: «قال الله»: أو: «يقول الله»، أو «إِنَّ روح القُدْسِ نَفَثَ فِي رُوْعي»، أو قال الصحابيُّ: «عَن رسول الله ﷺ فيما يرويه عن ربّه»، أو ما شابه ذلك من الألفاظ.

سُمِّيَ بذلِكَ لإضافتِه إلَى الذَّاتِ القُدْسِيَّةِ، أي: المُنَزَّهَة عَمَّا لا يَلِيْقُ بِهِ سُبْحَانَهُ وتَعَالَى، وهو يُسَمَّى أيضاً بـ: «الحديث الإلهي» و«الحديث الربَّاني».

وقال المُلاً علي القاري: «الحديثُ القدسيُّ ما يرويه صدرُ الرواة وبدرُ الثقات \_ عليه أفضل الصَّلوات وأكمل التحيات \_ عن الله تبارك وتعالى، تارة بواسطة جبريل \_ عليه الصلاة والسلام \_، وتارة بالوحي والإلهام والمَنام، مُفَوَّضاً إليه التعبيرُ بأيِّ عبارة شاء من أنواع الكلام»(٢).

سُمِّيَ مثل هذا الحديثِ: «قدسياً» نسبةً إلى الذات المُقَدَّسة والْمُنَزَّهة عن كلِّ نقصٍ، وعن كلِّ ما لا يليق بشأنه.

وقيل: سُمِّيَ به لأن الأحاديث القدسية تدور معانيها حول تقديس الله، وتنزيه ذاته

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأربعون القدسية»: ص: ٣١٣ مطبوع مع معجم الأحاديث القدسية.

العَلية عن النقائص، وعما لا يليق بشأنه سبحانه. وسُمِّيَ بـ: «الإلهي» نسبةً إلى الإله، وبـ: «الربَّاني» نسبةً إلى الربُّ(١).

#### حُکمه:

قد يكون «الحديثُ القدسيُّ» صحيحاً، أو حَسَناً، أو ضعيفاً، أو موضوعاً. ولا يعني كَوْنُه قدسياً أن يكون صحيحاً بالضَّرورة.

#### مثاله:

هذا النَّوعُ من الحديث قليلٌ جداً بالنسبة إلى الأحاديث النبوية، وإليكم بعضَ الأمثلة له حسب الألفاظ الدَّالَّة عليه:

١ ـ قال الله تعالى: مثل ما رواه أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال: «قال الله: أعددتُ لعبادي الصالحين [أي: في الجنة] ما لا عينٌ رأتْ، ولا أذنٌ سمعتْ، ولا خَطَر على قلب بشر (٢)».

٢ ـ يقول الله: مثل ما رواه أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ أيضاً قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يقول اللهُ عَزَّ وَجلَّ: أنا عند ظَنِّ عبدي بي، وأنا معه حين يذكرني، إنْ ذَكرني في نفسه ذكرتُه في نفسي، وإنْ ذَكرني في ملأ ذكرتُه في ملأ هم خيرٌ منهم، وإن تَقرَّبَ إليَّ شِبْراً تقرَّبْتُ إليه باعاً، وإن أتاني يمشي أتيته هَرْ وَلَةً "(").

٣ ـ رُوح القدس نَفَت في رُوعي: مثل ما رواه ابنُ مسعود ـ رضي الله عنه ـ أنَّ رسول الله ﷺ قال: «إنَّ روح القدس نَفَتُ في رُوعي أنه لن تموت نَفْسٌ حتى تستكمل رزقها. فاتَّقوا اللهُ، وأَجْمِلوا في الطَّلب» (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «قواعد التحديث»: ص: ٦٤ ـ ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: «التوحيد»، برقم: (٨٤٩٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: «التوحيد»، برقم: (٧٤٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه هناد في «الزهد»: (١/ ٢٨١)، وابن أبي شيبة في مصنَّفه: (٧/ ٩٨٧).

٤ ـ قولُ الصحابيّ: فيما رواه أو يرويه عن ربّه أو الله: مثل ما رواه أبو ذرّ ـ رضي الله عنه ـ عن النبيّ ﷺ فيما روى عن الله تبارك وتعالى أنه قال: «يا عبادي! إني حَرّمتُ الظُّلْمَ على نفسي، وجعلتُه بينكم حَراماً، فلا تَظَالَمُوا..»(١).

## الحديث القدسي كلامُ الله بالمعنى، لا باللَّفظ:

الرأيُ الذي استقرَّ عليه العلماء هو أنَّ (الحديث القدسي) معناه من الله تعالى، ولفظُه من الرسول عليه الصلاة والسلام.

وقيل: إنه كلامُ الله بلفظه ومعناه، ولكن لم يُرِدِ اللهُ به التَّحَدُّي. وبه يفترق القدسيُّ عن القرآن الكريم عند صاحب هذا القول.

#### حكمة إنزال الحديث القدسي بالمعنى:

الحكمةُ في ذلك أنَّ الله عَزَّ وجَلَّ إنما أنزله بالمعنى، لا باللَّفظ؛ وذلك لمُجَرَّدِ العِلم والعمل، لا للتحدِّي، ولا للتعبُّدِ بتلاوته، خلافاً لما قَصَده في القرآن الكريم، حيث إنه أُنَّزِلَ للعِلم والعمل والتحدِّي والتعبُّد بتلاوته معاً.

## الفروق بين الحديث القدسي والقرآن الكريم:

١ ـ نزَل القرآنُ كله بواسطة جبريل، ونزل الحديثُ القدسيُّ بواسطةِ جبريل، والإلهام، والمنام.

٢ ـ القرآنُ الكريمُ معجزةٌ باقيةٌ إلى الأبد، والحديثُ القدسيُّ ليس كذلك.

٣ ـ القرآنُ الكريمُ منواترٌ لفظاً ومعنى، ومحفوظٌ من التغيير والتبديل، خلافاً للقدسيّ.

٤ ـ تَعَيُّنُ قراءةِ القرآنِ الكريمِ في الصَّلاة، فلا تَصِحُ صلاةُ مَن قرأ الحديث القدسيَّ فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: البر والصلة، باب: تحريم الظلم، برقم: (٢٥٧٧).

- حُرِّمةُ مَسِّ القرآن للْمُحْدِث، وحرمةُ تلاوته للجُنب والحائض والنُّفَساء، خلافاً للقدسيِّ.

٦ ـ التعبُّدُ بقراءة القرآن على كلِّ حرفٍ منه عشر حسناتٍ كما قال النبيُ ﷺ: «مَنْ قَرَأ حرفً من كتاب الله تعالى فله حَسَنَةٌ ، والحَسَنَةُ بعشر أمثالها ، لا أقول : ﴿الْمَ ﴿ حرفٌ ، ولكن ألفٌ حرفٌ ، ولامٌ حرفٌ ، وميمٌ حرفٌ » (١) ، وليس الأمرُ كذلك في القدسيِّ .

٧ ـ حرمةً روايةِ القرآن بالمعنى، وجوازٌ روايةِ الحديث القدسي به.

## الفرق بين الحديث القدسي والحديث النبوي:

الحديثُ قدسياً كان أو نبوياً، كله صادرٌ عن الله عزَّ وجلَّ؛ إما بوحي جليِّ أو بوحي خفيِّ أو بوحي خفيٍّ (أي: بتقريرٍ من الله تعالى على اجتهاد الرسول الله ﷺ، لأنَّ الرسول الله ﷺ قال: «ألا إني أوتيتُ الكتابَ ومثله معه»(٢) وهذا المِثْلُ هو السُّنَّةُ كما جاء التصريح به في أحاديث أخرى.

إذا كان الأمرُ كذلك فلماذا الفرقُ في التسمية بأن سُمِّيَ أحدهما بالقدسي، والآخر بالنبوي؟

والجوابُ عن هذا السؤال هو أنَّ الحديث النبوي نُسِبَ إلى النبي ﷺ باعتباره قولاً له، بينما الحديث القدسيُّ لَمَّا نَسَبه النبيُّ ﷺ إلى الله تعالى صراحةً بلفظ: «قال الله، يقول الله، إنَّ روح القدس نَفَث في روعي» وما شابهه من الألفاظ، سُمِّيَ لذلك بالحديث القدسي توقُّفاً على النَّصِّ. فحاصلُ الفرق أنَّ وجود تلك الألفاظ في الحديث جعله قدسياً، وعدم وجودها فيه جعله نبوياً.

### عددُ الأحاديث القدسية:

الأحاديثُ القدسيةُ ليستُ بكثيرةِ بالنسبة لعدد الأحاديث النبوية، وعددُها يزيد على (٢٠٠) حديثِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: في فضائل القرآن، باب: ما جاء في من قرأ حرفاً من القرآن، برقم: (٢٩١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه: كتاب السنة، باب في لزوم السنة، برقم: (٢٠٤).

## أشهر المؤلَّفات في الحديث القدسي:

١ ـ الأحاديث القدسية: للإمام محيي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف النَّووي (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ).

جمع فيه (٩٥) حديثاً قدسياً.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ المقاصد الحسنة في الأحاديث الإللهية: للأمير علاء الدين أبي الحسن علي بن بُلبان الفارسي (المتوفى سنة ٧٣٩ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ الأربعون القدسية: لمُلاً علي القاري، أبي الحسن نور الدين علي بن سلطان محمد (المتوفى سنة ١٠١٤ هـ).

وهو مطبوعٌ مع «معجم الأحاديث القدسية».

٤ ـ الإتحافات السَّنِيَّة بالأحاديث القدسية: للشيخ عبد الرؤوف المناوي (المتوفى سنة ١٠٣١ هـ).

جَمَعَ فيه (٢٧٢) حديثاً بدون أسانيدها، وعزاها إلى مصادرها الأصلية، وَرتَّبها على حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

• ـ الإتحافات السَّنِيَّة في الأحاديث القدسية: للشيخ محمد المَدَني بن محمود صالح الطربزوني (المتوفى سنة ١٢٠٠ هـ).

جمع فيه (٨٦٣) حديثاً بدون السَّند، وعَزَاها إلى مصادرها الأصلية، وقَسَّمها في ثلاثة أبواب:

الباب الأول: في الأحاديث المبدوءة بلفظ: «قال الله».

والباب الثاني: في الأحاديث المبدوءة بلفظ: «يقول الله».

والباب الثالث: في الأحاديث المبدوءة بألفاظٍ أُخرى، وأحاديثُ هذا البابِ رتَّبها على حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

7 \_ الأحاديث القدسية: لمجموعة من علماء الأزهر.

جمعوا فيه (٤٠٠) حديثِ بأسانيدها من الكتب الستة وموطأ الإمام مالك.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ الصحيح المسند من الأحاديث القدسية: للأستاذ أبي عبد الله مصطفئ بن العدوي شلبابة.

جمع فيه (١٨٥) حديثاً بأسانيدها من كتب الحديث الأصلية.

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ الأحاديث القدسية: للأستاذ جمال محمد على الشقيري.

جمعَ فيهِ (٣٨٥) حديثاً من موطأ مالك والكتب الستة.

وهو مطبوعٌ.

## ٢- الحديث المتصل

## تعريف «المُتَّصِل» لغة واصطلاحاً:

لغة: (المُتَّصِلُ) اسمُ فاعلِ من «الاتصال»، وهو ضِدُّ «الانقطاع»، و«المُتَّصِلُ» ضِدُّ «المُنْقطع»(١).

واصطلاحاً: هو ما اتَّصل سندُه مِن أوَّله إلى منتهاه مرفوعاً كان أو موقوفاً، أو مقطوعاً.

ويقال له: «الموصولُ» أيضاً.

ومنتهى سنده قد يكون النّبِيّ ﷺ، أو أحدَ الصحابة، أو أحدَ التَّابِعين، إلَّا أنهُ إذا كان منتهى الحديثِ عند أحد التَّابِعين وقد اتَّصل السَّنَدُ إليه؛ لا يُسَمِّيه بعضُ العلماء مُتَّصِلًا هكذا بدُون قيدٍ، بل يقيِّدونهُ فيقولون مثلًا: «هذا مُتَّصِلٌ إلى سعيد بن المُسَيَّب»، أو: «مُتَّصِلٌ إلى ابن شهاب الزُّهْرِي» أو: «مُتَّصِلٌ إلى الحَسَن البَصري»، ونحوه.

## أمثلة الحديث المتصل:

## ١ \_ مثالُ المُتَّصِل المَرفوع:

ما رواه مالكٌ، عن نافع، عن عبد الله بن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «الذي تَفُوْتُهُ صَلاَةُ العَصْرِ، كأنَّمَا وَيْرَ أَهْلُهُ وَمَالُهُ»(٢).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) أخرجه في الموطأ، في كتاب: الصلاة، باب: جامع الوقوت، برقم: (٢١).

### ٢ ـ مثالُ المُتَّصِل الموقوفِ:

عن مالكِ، عن نافع: أنَّ ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ كان يُحَلِّي بناتِه وجواريه الذَّهَبَ، ثمَّ لا يُخرِج من حليِّهن الزكاة (١).

وعن مالكِ، عن نعيم بن عبد الله المُجْمِر: أنه سمع أبا هريرة ـ رضي الله عنه ـ: "إذا صَلَّى أحدُكم ثم جَلَس في مُصَلَّاه لم تَزَلِ الملائكةُ تصلِّي عليه، اللَّهُمَّ اغْفِرْ له، اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ، فإذا قام من مصلاً ه فجلس في المسجد ينتظر الصَّلاةَ لم يَزَلُ في صلاةٍ حتى يُصلِّي»(٢).

#### ٣ ـ مثال المتصل المقطوع:

هو أن يكون متصلاً إلى أحد التَّابعين، مثل ما أخرجه ابنُ أبي الدُّنيا عن الفضل بن سَهْلٍ: حدَّثنا أبو النَّضُر عن محمد بن طَلْحَة، عن خَلَف بن حَوْشَب، عن الحسن البَصْري: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَكَنَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ [العاديات: ٦]، قال: «يذكر المصيبات، وينسى النَّعَمَ» (٣).

## حُكم (الحديث المُتَّصِل):

(الحديث المُتَّصِلُ) قد يكون صحيحاً، وقد يكون حَسَناً، وقد يكونُ ضعيفاً، فإن استكملَ بقية شروط الصحيح، إضافة إلى اتَّصاله .. حُكِمَ بصحته، فإنْ خَفَّ ضَبْطُ بعض رواته؛ كان حَسَناً، فإن فقد أحدَ شروط الصحيح الأخرى كفَقْد عدالة الراوي أو ضَبْطِه، أو كان الحديثُ شاذًا أو مُعَلَّلًا؛ حُكِمَ بضَعْفِه، ولا اعتبارَ لاتِّصال السند عند ذلك. واللهُ أعلم (3).

#### 

<sup>(</sup>١) أخرجه مالكٌ في «الموطأ» في كتاب: الزكاة، باب: ما لا زكاة فيه من الحلّي والتبر، برقم: (١٠).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ، في كتاب: قصر الصلاة في السفر، باب انتظار الصلاة والمشي فيها، برقم:
 (٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المرض والكفارات» ص: ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تيسيسر مصطلم الحديث» ص: ١٣٦ ـ ١٣٧، و«الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١١٣ ـ ١١٣.

## ٣- الحديث المَرْفُوعُ

## تعريف «المرفوع» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: اسمُ مفعولٍ من ((رَفَع) ضِدًّ: وَضَع (١).

كأنَّه سُمِّي بذلك لنسبته إلى صاحب المقام الرفيع، وهو النبيُّ ﷺ.

واصطلاحاً: هو ما أُضيف للنبيُّ ﷺ من قولٍ، أو فعلٍ، أو تقريرٍ، أو صفةٍ.

و «المرفوعُ» قد يكون مُتَّصِلَ السَّند، وقد يكون منقطعاً، أو مُرْسَلاً.

وذهب الحافظُ الخطيبُ البغداديُّ إلى أنَّ «المرنوع» هو ما أضافه الصَّحابيُّ إلى النبيِّ ﷺ سواء اتَّصل السَّندُ إلى الصحابيِّ، أو انقطع، فخرج بذلك «المُرْسَلُ» فلا يَعُدُّه الخطيبُ «مرفوعاً».

والتعريفُ الأوَّلُ هو الذي عليه الجُمهورُ، وهو الصحيحُ.

## مثال المرفوع:

قولُ الصحابيِّ : «قال»، أو «فَعَل»، أو «كان رسولُ الله ﷺ كذا»، ومنه قولُ المحدِّثين ـ مثلاً ـ : «عن أبي هريرة ـ رضي الله عَنه ـ مرفوعاً».

والأمثلة التي تُذْكَر في تعريف «الصحيح» و«الحَسَنِ» و«الضَّعيفِ» تَصْلُح أن تكون أمثلةً للمرفوع.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

## أنواعُ «الحديث المرفوع»:

قد تبيَّن من تعريف «المرفوع»: أنَّ له أربعة أنواع: «المرفوع القولي»، و«المرفوع الفعلي»، و«المرفوع التقريري»، و«المرفوع الوصفي» وإليك تعريف كلَّ منها فيما يلي:

## ١ ـ المَرْفُوعُ النَّقْرِيرِيُّ :

هو أن يقول الصَّحابيُّ أو غيرُه: «فُعِلَ بحضرة النبيِّ ﷺ كذا. . . »، ولا يَرْوِي إنكارَه لذلك الفعل.

### ٢ \_ المَرْفُوعُ الفِعْلِيُّ :

هو أن يقول الصحابئُ أو غيرُه: «فعَل رسولُ الله ﷺ كذا. . . » .

## ٣ \_ المَرْفُوعُ القَوْلِيُّ:

هو أن يقول الصحابيُّ أو غيرُه: «قال رسولُ الله ﷺ كذا. . . ».

### ٤ \_ المَرْفُوعُ الوَصْفِيُّ:

هو أن يقول الصحابيُّ أوغيرُه: «كان رسولُ الله ﷺ أحسَنَ الناسِ خُلُقاً».

### ٥ \_ المَرْفُوعُ الحُكْمِيّ :

هو ما قاله الصحابيُّ الذي لم يأخذ عن الإسرائيليات، وممَّا لا مجالَ فيه للاجتهاد، كتوقيت العبادات، وتحديد الثواب، والعِقاب<sup>(١)</sup>.

#### حكم الحديث المرفوع:

«المرفوع» قد يكون صحيحاً إذا استوفى شروطَ الصِّحة الخمسة، وقد يكون «حسناً»، وقد يكون «حسناً»، وقد يكون «ضعيفاً» إذا فقد شرطاً من شروط الصحيح أو أكثر، ولا يُفيد عند ذلك إضافة الحديث للنبى ﷺ.

وهو حُجَّةٌ عند جُمهور أهلِ الحديث، وكذا عند الشافعية، والحنفية، وسائِر أصحاب

<sup>(</sup>١) انظر: ما قاله الحافظُ ابن حجر في «شرح النخبة» ص: ١١٤.

المذاهب المشهورة، فقد أخذوا بقول أبي هريرة، رضي الله عنه: «مَنْ صامَ اليومَ الذي يَشُكُّ فيه؛ فقد عَصَى أبا القاسم»، رواه أصحابُ السُّنن الأربعة، وكذا قولُه: «مَنْ خَرَجَ من المسجد بعد الأذان فقد عَصَى أبا القاسم»، وكذا قولُ عائشة \_ رضي الله عنها \_: «كُنَّا نُوْمَرُ بقضاء الصَّوم»، وكذا قولُ ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_: «من أتى عرَّافاً، أو ساحراً فقد كَفَر بما أُنْزِلَ على محمَّد عَلَيْهُ.

فهانده كلُها في حُكم المرفوع عند عامَّة العلماء، غير أنَّ البُلْقِيني يرى: أنَّ الأقرب: أنه ليس بمرفوع لجواز إحالة الإثم على ما ظهر من القواعد (١٠).

والأَصَحُّ ما قاله الجُمهورُ.

ومن قبيل المرفوع أيضاً: ما قيل عند ذِكر الصحابيِّ: يَرْفَع الحديث، أو يَبْلُغ به، أو يَنْلُغ به، أو يَنْلُغ به، أو يَنْميه، ومنه أيضاً إذا قال الصحابيُّ: أُمِرْنَا بكذا، أو نُهِيْنَا عن كذا، أو من السُّنَة كذا، فهاذه كلُها في حكم المرفوع (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «محاسن الاصطلاح» ص: ١٢٨.

 <sup>(</sup>٢) انظر: «معجم مصطلحات الحديث ولطائف الأسانيد» ص: ٣٩٩.

رَفْخُ عِب (لرَّحِيُ الْهُزَّدِي (سِّكِنَهُ) (لِهُزووكِ www.moswarat.com



## ٤ ـ الحديث المُسْنَدُ

## تعريف «المُسْنَد» لغةً واصطلاحاً:

لغة: اسم مفعول من «أَسْنَدَ» بمعنى: أضاف، أو نَسَب. و «المُسْنَدُ من الحديث»: ما أُسْنِدَ إلى قائله (١).

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي اتَّصَل سندُه مرفوعاً إلى النبيِّ ﷺ، وبعبارة أخرى هو: «الحديثُ المرفوعُ».

وهاذا هو التعريفُ المعتمدُ لـ: «الحديث المسند» عند جماهير المحدِّثين.

وهناك أقوالٌ أخرى في تعريف «المسند» وهي:

١ ـ تعريفُ الحافظ الخطيب البغدادي حيث عرّفه بقوله: «هو ما اتّصَل إسنادُه إلى منتهاه».

وهاذا التعريفُ يتفق وتعريف الجمهور لـ: «المُتَّصِل»، وعليه فيدخل في هاذا التعريفِ ما أُضيف إلى النبي ﷺ، أو إلى الصَّحابةِ، أو إلى التابعين؛ إذا كان السندُ مُتَّصِلاً من الرَّاوي إلى آخر السند.

٢ ـ تعریفُ الحافظ ابن عبد البَرِّ الذي عرَّفه بقوله: «هو ما جاء عن رسول الله ﷺ سوّاء كان مُتَّصِلًا أم منقطعاً».

وهاذا التعريفُ يتفق وتعريف الجمهور لـ: «الحديث المرفوع»، وهو يدخل في

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

مفهوم «المُزْسَل» و «المنقطع» وغيرها؛ إذا كان مُضافاً إلى النبيِّ ﷺ.

#### ملاحظة:

ويلاحظ: أنَّ التعريف المعتمد الذي ذكرناه أوَّلاً يجعل «الحديثَ المسندَ» نوعاً مميَّزاً عن غيره من الأنواع.

كما يلاحظ: أنَّ التعريف المعتمد جامعٌ لشروط التعريفين التاليين المنقولين عن الحافظين أبي بكر الخطيب، وابن عبد البرِّ<sup>(۱)</sup>.

### أمثلة للحديث المسند:

١ - روى البخاري في صحيحه (٢) وقال: حدَّثنا عُمَرُ بن حفص بن غياث: حَدَّثني أبي: حَدَّثنا الأعمشُ قال: «لَعَن اللهُ السَّارِقَ يَسْرِقُ البيضةَ فتقطع يَدُه، ويسرق الحبلَ فتقطع يَدُه».

قال الأعمش: كانوا يرون: أنَّه منها بَيْض الحديد والحبل، كانوا يرون: أنَّه منها ما يساوي دراهم.

٢ - روى البخاريُّ في صحيحه (٣) وقال: حَدَّثني محمدُ بن عبد الله: حَدَّثنا عاصمٌ بن على: حَدَّثنا عاصمُ بن محمد: عن واقدِ بن محمد سمعتُ أبي قال: قال عبدُ الله بن عمر: قال رسولُ الله ﷺ في حَجَّة الوداع: «ألا أيُّ شهرٍ تَعْلَمُونَه أعظَم حُرْمَةٌ؟ قالوا: ألا شَهْرُنا هلذا. قال: ألا أيُّ بلدٍ تَعْلَمُونه أعظم حُرْمَةٌ؟ قالوا: ألا بَلدُنا هلذا. قال: ألا أيُّ يومٍ عليكم تعْلَمُونه أعظم حُرْمَةٌ؟ قالوا: فإنَّ الله تبارك وتعالى قد حَرَّم عليكم تعْلَمُونه أعظم حُرْمَةً؟ قالوا: فإنَّ الله تبارك وتعالى قد حَرَّم عليكم دماءَكم، وأموالكم، وأعراضكم إلاَّ بحقها، كحُرْمَة يَوْمِكم هلذا، في بَلَدِكم هلذا، في شَهْرِكم هلذا. ألا هل بَلَغْتُ؟ (ثلاثاً) كلُّ ذلك يُجيبونه: ألا نَعَمْ، قال: وَيْحَكُم ـ أو: وَيْلَكُم ـ لا تَرْجِعُنَ بعدي كُفَّاراً يَضْرِبُ بعضُكم رِقَابَ بعض».

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث والاصطلاح» ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) في كتاب الحدود، باب: لعن السارق إذا لم يُسمّ، برقم: (٦٧٨٣).

<sup>(</sup>٣) في كتاب الحدود، باب: ظهر المؤمن حمى، برقم: (٦٧٨٥).

ففي كلِّ مِن هـٰذين الحديثين اتَّصل السَّندُ من الراوي الأول ـ الذي هو البخاري ـ إلى منتهاه، وكان منتهاه النبيَّ ﷺ حيث أُضيف الكلام إليه عليه الصلاة والسلام.

## حُكم «الحديث المسند»:

قد لاحظت: أنَّ «الحديث المُسْند» توفَّر فيه أحدُ شروط «الحديث الصحيح» وهو اتَّصالُ السند، فإذا انضاف إلى ذلك بقيةُ شروط الصحيح حكمنا عليه بالصحة، فإن خَفَّ ضَبْطُ راويه حكمنا عليه بالحَسَن، فإن فقد شرطاً من شروط الصحة كان ضعيفاً ولا عبرة عند ذلك باتِّصال السند.

أي: أنَّ «الحديث المُسْنَد» قد يكون صحيحاً، أو حسَناً، أو ضعيفاً ولا يختص بواحد من الأحكام الثلاثة، والله أعلم.

## الفَرْقُ بين «المُسْنَد» و «المُتَّصِل»:

يلتقي «المسندُ» مع «المتصل» في أنَّ كلَّ واحدٍ منهما يُشْتَرطُ فيه أن يكون كلُّ راوٍ من رواته قد تلقَّاه عمَّن هو فوقه من غير انقطاعٍ من أول سلسلة السَّند إلى آخرها.

ويفترقان في أنَّ: «المسند» بتعريفه المعتمد يُشْتَرَطُ فيه الإضافةُ إلى رسول الله ﷺ، ولا يُشْتَرَطُ في «المتصل» ذلك.

إذاً فبين «المتصل» و«المسند» عمومٌ وخصوصٌ مُطْلَقٌ، «فالمتصل» أعَمُّ مُطْلَقاً، فكلُّ مُشْنَدٍ مُتَّصِلٌ، ولا عكسَ.

## الفَرْقُ بين «المرفوع» و «المسند»:

«المرفوع» و «المسند» يلتقيان في الإضافة إلى رسول الله على.

ويفترقان في: أنَّ «المرفوع» لا يُشْتَرطُ فيه اتِّصالُ السند، بينما يُشترَط ذلك في «المُسْنَد».

إذاً فبين «المرفوع» و«المُسْنَد» عمومٌ وخصوصٌ مُطْلَقٌ أيضاً، «فالمرفوعُ» أعَمُّ مُطْلَقاً من «المسند»، فكلُّ مُسْنَدٍ مرفوعٌ، ولا عكسَ.

## الفَرْقُ بين «المرفوع» و «المتصل»:

«المرفوع» و«المتصل» يلتقيان في الحديث المتصل المرفوع (المسند)، ويفارق الحديثُ المرفوعُ الحديثُ المتصلُ في «المنقطع» و«المُرْءَكل» و«المُعْضَل».

بينما يُفارق «المتصلُ» «المرفوعَ» في الحديث الذي يُضاف إلى الصحابيّ، أو التابعيِّ اذا كان متصلَ الإسناد.

فبين «المُتَّصِل» و «المرفوع» عمومٌ وخصوصٌ من وجه (١٠).

#### ملاحظة:

قد يُطْلَق «المُسْنَدُ» على الكتاب الذي جُمِعَتْ فيه مَرْوِيَّاتُ كلِّ صحابيِّ على حِدَةٍ، مثل: «مسند الشَّهاب»، و«مسند الفردوس»، وغيرهما. انظر تعريفهما في «المَسَانِيْد» في «قسم الرواية».

#### فائدة:

إذا قيل في راو: "يُسْنِد"؛ يُراد به: "يرفَعُه إلى النَّبيِّ ﷺ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث والاصطلاح» ص: ١١٦ ـ ١١٩.

## ٥ ـ الحديثُ المَوْقُوْفُ

## تعريف «الموقوف» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الموقوف) اسمُ مفعولٍ من «الوقف». وَوَقَفَ، يَقِفُ وُقُوفاً، أي: دام واقفاً (١٠).

اصطلاحاً: هو ما رُوي عن الصَّحابةِ \_ رضوان الله عليهم \_ قولاً لهم، أو فعلاً، أو تقريراً، سواء أكان السَّندُ مُتَّصِلاً، أو غير متصل ِ.

سُمِّي الحديثُ: «موقوفاً» لأنهُ وُقِفَ به عند الصحابيِّ، ولم يرتفع إلى النَّبي ﷺ.

ويُسَمِّيه بعضُ العلماء «أثراً» ويُسَمُّون المرفوعَ «خبراً»، ويكاد يكون إطلاقُ مصطلح «الأثر» على الحديث الموقوف هو الشائعُ عند المتأخِّرين والمعاصرين، ومن العلماء مَن جمع في تصانيفه بين الموقوف والمرفوع، فسَمَّى كتابه: «السُّنَن والآثار» ككتاب «معرفة السنن والآثار» لأبي بكر أحمد بن الحسين البَيْهَقِيّ (المتوفى سنة ٤٥٨ هـ).

#### أمثلة الحديث الموقوف:

1 ـ قال ابنُ أبي شَيْبَةَ في مصنَّفه (٢): حَدَّثنا عَفَّانُ قال: حَدَّثنا سعيدُ بن زَيْدِ قال: حَدَّثنا عَاصم بن بَهْدَلَةَ قال: حَدَّثنا أبو وائِل عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: كان عثمانُ يكتب وَصِيَّة أبي بكر رضي الله عنهما، قالت: فأُغمي عليه، فعَجَّل وكَتَب: «عمر بن الخَطَّاب» فلمًا أفاق قال له أبو بكر، مَن كتبت؟ قال: عمر بن الخَطَّاب، قال: كتبت الذي أردتُ أنْ أَمْرَكَ به، ولو كتبت نفسَك كنت لها أهلًا.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>۲) ۲/۱۲۳، رقم (۱۲۰۸۹).

٢ ـ قال عبد الرزَّاق الصَّنْعَاني في مصنَّفه (١): أخبرنا ابنُ جُرَيْج قال: أخبرني أبو بكر، عن سعيد بن المُسَيَّب، عن عمر بن الخطَّاب ـ رضي الله عنه ـ: أنه قال: «تجوز شهادةُ الكافر، والصَّبِيِّ، والعَبْدِ، إذا لم يقوموا بها في حالهم تلك، وشهدوا بعدما يُسلِم الكافر، ويكبر الصبيُّ، ويعتق العبد، إذا كانوا حين يشهدون بها عُدُولاً».

## فروعٌ تتعلَّق ب: «المرفوع» حُكماً:

هناك صُورٌ من (الموقوف) في ألفاظِها، وشكلِها، لكن المدقِّق في حقيقتها يرى أنها بمعنى الحديث المرفوع، لذا أطلق عليها العلماءُ اسم: «المرفوعُ حُكْماً» أي: إنَّها من (الموقوف) لفظاً (المرفوع) حُكماً.

#### ومن هذه الصُّور:

1 - أن يقول الصحابيُ - الذي لم يُعْرَف بالأخذ عن أهل الكتاب - قولاً لا مجال للاجتهاد فيه، ولا له تعلُّقٌ ببيان لغة، أو شرحِ غريبٍ، مثل: الإخبار عن الأمور الماضية، كَبَدْءِ الخَلْق، أو الإخبار عن الأمور الآتية، كالمَلاَحِم، والفِتَن، وأحوال يوم القيامة، أو للإخبار عمَّا يحصل بفعله ثوابٌ مخصوصٌ، أو عقابٌ مخصوصٌ، كقوله: من فَعَل كذا فله أجرُ كذا.

٢ ــ أو يفعل الصحابيُّ ما لا مجالَ للاجتهاد فيه: كصلاة عليٌّ ــ رضي الله عنه ــ صلاة الكسوف في كلُّ ركعة أكثر من ركوعين.

٣ ـ أو يُخبِر الصحابيُّ: أنهم كانوا يقولون، أو يفعلون كذا، أو لا يرون بأساً بكذا.

فإنْ أضافه إلى زمن النبيِّ ﷺ، فالصحيحُ: أنه مرفوعٌ، كقول جابر \_ رضي الله عنه \_: كنا نَعْزِلُ على عهد رسول الله ﷺ (٢).

وإنْ لم يُضِفْه إلى زمنه؛ فهو موقوفٌ عند الجمهور، كقول جابر: «كنا إذا صَعِدْنَا؛

<sup>(</sup>۱) ۲۵/۷۸، برقم (۱۵٤۹۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: النكاح، باب: العزل، برقم: (٥٢٠٧).

كَبَّرْنَا، وإذا نَزَلْنا؛ سَبَّحْنَا»(١).

\$ - أو يقول الصحابيُّ: «أُمِرْنا بكذا»، أو «نُهِيْنا عن كذا»، أو «من السُّنَّة كذا»، مثل قول بعض الصحابة: «أُمِرَ بلالُ أن يَشْفَعَ الأذان، ويُوْتِرَ الإقامة»(٢). وكقول أمِّ عَطِيَّة: «نُهِينا عن اتباع الجنائز، ولم يُعْزَمْ علينا»(٣). وكقول أبي قِلاَبَة عن أنسِ: «من السُّنَّة إذا تزوَّج البِحْرَ على الثَّيِّب؛ أقام عندها سبعاً»(٤).

• أو يقولُ الراوي في الحديث عند ذِكْر الصحابيِّ بعضَ هذه الكلمات الأربع، وهي: «يَرْفَعُهُ»، أو «يَنْمِيْهِ»، أو «يَبْلُغُ به، أو رِوايَةً» كحديث الأَعْرَج عن أبي هريرة روايةً: «تقاتلون قوماً صِغارَ الأَعْيُنِ» (٥٠).

## حُكم الاحتجاج بالموقوف:

الموقوف\_كما عرفتَ\_قد يكون صحيحاً، أو حسناً، أو ضعيفاً، لكن حتى ولو ثبتت صِحَتُه؛ فهل يُحْتَجُّ به؟

والجوابُ عن ذلك: أنَّ الأصل في (الموقوف) عَدَمُ الاحتجاج به؛ لأنه أقوالُ، وأفعالُ صحابةٍ.

لكنها إن ثبتت فإنها تقوِّي بعضَ الأحاديث الضعيفة؛ لأن حال الصحابة كان هو العملُ

أخرجه البخاري في كتاب: الجهاد والسير، باب: التسبيح إذا هبط وادياً، برقم: (٢٩٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الأذان، باب: الإقامة واحدة، برقم: (٦٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الجنائز، باب: اتباع النساء الجنازة، برقم: (١٢٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: النكاح، باب: إذا تزوّج الثيب على البكر، برقم: (٢١٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في كتاب: الفتن، باب: لا تقوم الساعة حتى تعبد الدوس ذا الخلصة، برقم: (٢٩١٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في كتاب: النكاح، باب: جواز جماعه امرأته...، برقم: (١٤٣٥).

بالسُّنَّة وهذا إذا لم يكن له حكمُ المرفوع، أمَّا إذا كان من الذي له حكمُ المرفوع؛ فهو حُجَّةٌ كالمرفوع(١).

#### الموقوف على غير الصحابة:

إذا قيل في حديث «هذا حديث موقوف» فالمُراد به ما أُضيف إلى الصحابة، رضوان الله عليهم.

هذا عند إطلاق مصطلح «موقوف»، وقد يُسَمَّى ما يُضاف إلى التابعين من الأحاديث المقطوعة بـ: «الموقوف» أيضاً ولكن مُقيَّداً، فيقال: «هو موقوفٌ على الزهريِّ» مثلاً... وهكذا.

وكذلك قد يُسَمَّى ما يُضاف إلى أتباع التابعين بـ «الموقوف» أيضاً حال تقييده، فيقال: «هو موقوفٌ على مالكِ» مثلاً . . . وهكذا .

#### مصادر «الحديث الموقوف» ومظانّه:

يُوجَد «الحديثُ الموقوف» بشكلِ أساسيِّ في كُتب: المُصنَّفات والموطَّات، والتفسير بالمأثور، وبعض الكتب التي تَرْجَمت للصَّحابة، وبعض الأجزاء الحديثية، مثل:

١ ــ المُصَنَّف: للإمام أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شَيْبَة العَبْسي (المتوفئ سنة ٢٣٥ هـ).

٢ ـ المُصَنَّف: للإمام أبي بكر عبد الرَّزَّاق بن هَمَّام الصَّنْعاني (المتوفئ سنة ٢١١ هـ).

٣ \_ الموطأ: للإمام مالك بن أنس الأصبكحي (المتوفئ سنة ١٧٩ هـ).

٤ ـ السُّنَن: لسعيد بن منصور الخراساني (المتوفى سنة ٢٢٥ هـ).

٥ ـ السُّنَن: لأبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدَّارمي (المتوفي سنة ٢٥٥ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٣٢٦، و «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٣٠ ـ ١٣٣. .

٦ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، المشهور به: «تفسير الطَّبَري»: لأبي جعفر محمد بن جَرِير الطَّبَري (المتوفئ سنة ٣١٠ هـ).

الذي قال فيه الإمامُ النَّووي: «أجمعت الأمةُ: أنه لم يُصَنَّف مثل تفسيره» وقال السُّيوطي: «هو أَجَلَ التفاسير وأعظمها»(١).

٧ ـ التفسير: لابن أبي حاتم عبد الرحمن بن محمد الرَّازي (المتوفئ سنة ٣٢٧ هـ)،
 عامته آثار مسندةٌ.

٨ ـ التفسير: لأبي بكر محمد بن إبراهيم بن المُنذِر النَّيْسابوري (المتوفئ سنة ٣١٦ هـ) تقريباً.

٩ \_ حِلْية الأولياء وطبقات الأصفياء: لأبي نُعَيْم أحمد بن عبد الله الشافعي الأصبهاني (المتوفئ سنة ٤٣٠ هـ).

١٠ ـ الأجزاء الحديثية: للإمام أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي الدُنيا القرشي البغدادي (المتوفئ سنة ٢٨١ هـ).

منها: الإخوان، اصطناع المعروف، التهجُّد، التوكُّل، الشكر، الحلم، الصمت، ذَمُّ الدنيا، الصبر، العظمة... وغيرها.

11 ـ الموقوف على الموقوف: لأبي حفص بن بدر الموصلي (المتوفى سنة ٦٢٣ هـ).

۱۲ ـ إجمال الإصابة في أقوال الصحابة: لصلاح الدين أبي سعد خليل بن كَيْكُلْدي العلائي (المتوفى سنة ٧٦١ هـ).

17 \_ الوُقوف على ما في صحيح مسلم من الموقوف: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ).

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ٧.

١٤ ـ الدُّر المنثور: للحافظ جلال الدين بن أبي بكر السُّيوطي (المتوقى سنة ٩١١ هـ).

١٥ \_ ما أنا عليه وأصحابي: للأستاذ أحمد سالم (معاصر).

# ٦-الحديث المَقْطُوعُ

## تعريف «المقطوع» لغة واصطلاحاً:

لغةً: «المقطوعُ» اسمُ مفعولِ من: (قَطَع)، وهو: إبانةُ بعضِ أجزاء الجُرْمِ من بعضٍ، فَصْلاً(١).

واصطلاحاً: هو ما أُضِيفَ إلى التابعيِّ من قوله أو من فعلِه متصلاً، أو غير متصلٍ.

هاذا وقد ألحق الحافظُ ابنُ حجر به: «المقطوع»: مَا أُضِيْفَ إلى مَنْ بعد التابعين من أتباع التابعين، فمَن بعدهم.

ويُقال للمقطوع أيضاً «أثراً» كما يُقال للموقوف.

أمثلة من الحديث المقطوع:

(أ) \_ مثال الحديث المقطوع القولى:

١ - قال ابنُ أبي الدنيا(٢).

حَدَّثنا عليُّ بن الجَعْد قال: أَنبأنا قَيْسُ بن الرَّبيع، عن الرَّبيع بن المنذر، عن أبيه، عن الرَّبيع بن خُثَيْم ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مُخْرَجًا ﴾ [الطلاق: ٢] قال: المخرج من كلِّ ما ضاق على الناس.

الرَّبيع بن خُثَيْم أبو يزيد الكوفي تابعيٌّ ثقةٌ، وتفسير الآية مضافٌ إليه من قوله، فهو مقطوعٌ.

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) في «الفرج بعد الشدة» برقم: (٤).

### ٢ ـ قال أبو بكر الخَرائطي(١):

حَدَّثنا حميدُ بن الرَّبيع الخَزَّاز قال: حدَّثنا محمدُ بن الحسن بن أبي يزيد الهمَداني، عن جعفر بن بُرْقان، عن مَيْمُون بن مِهْران قال: قال لي عُمَرُ بن عبد العزيز: لا تُصَاحِب قاطِعَ رَحم، فإنَّ الله تبارك وتعالى لَعَنه في آيتين من القرآن: آية الرعد [٢٥] قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهَّدَ اللَّهِ مِينَ قِهِ وَيَقَطّعُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيُقَسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَتَقطّعُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ اَن يُوصَلَ وَيُقسِدُونَ فِي الأَرْضِ أَوْلَتِكَ لَمْمُ اللّهَ مَن المَارِكُ وتعالى: ﴿ وَالّذِينَ لَعَنهُمُ اللّهُ فَاصَمَهُمْ اللّهُ فَالْمَ اللهُ قَاصَمَهُمْ اللّهُ قَالَمَ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مِن القَلْ اللّهُ اللهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

#### (ب) مثال الحديث المقطوع الفعلي:

كقول إبراهيم بن محمد بن المُنتَشِر: «كان مسروقٌ يُرخي السَّتْرَ بينه وبين أهله، ويُقبِل على صلاته، ويُخَلِّيهم ودُنياهم»(٢).

## حُكم الاحتجاج بالحديث المقطوع:

"المقطوع" لا يُختَجُّ به في شيء من الأحكام الشرعية، أي: ولو صَحَّت نِسبتُه لقائله؛ لأنه كلام، أو فعلُ أحد المسلمين، لكن إن كانت هناك قرينةٌ تَدُلُّ على رفعِه، كقول بعض الرواة ـ عند ذِكْر التابعيُّ ـ: "يَرْفَعُه» مثلًا، فيُعْتَبَرُ عندثذِ له حكمُ "المرفوع المُرْسَلِ».

#### تنبيةً:

وقد أطلق بعضُ المحدِّثين كالإمام الشافعيِّ والطَّبَرانيِّ ـ رحمهما الله تعالى ـ لفظَ «المقطوعِ» وأرادوا به «المُنقَطع» (أي: الذي لم يتصل إسنادُه)، وهو اصطلاحٌ غير مشهورٍ، وقد يُعْتَذَر للشافعيِّ بأنه قال ذلك قبل استقرار الاصطلاح، أمَّا الطَّبَرانيُّ فإطلاقُه ذلك يُعْتَبَرُ تجوُّزاً عن الاصطلاح.

<sup>(</sup>١) في «مساوئ الأخلاق ومذمومها» برقم: (٧٠٥).

<sup>(</sup>٢) الزهد: لهناد، رقم: (١٢٣٩).

#### مصادر «الحديث المقطوع» ومظانه:

ل: «الحديث المقطوع» ثلاثة مصادر رئيسية، وهي:

١ ـ مُصنَّفُ عبد الرَّزَاق: لأبي بكر عبد الرَّزاق بن همَّام الحِمْيَري الصَّنْعاني (المتوفئ سنة ٢١١ هـ).

٢ ــ مُصنَّف ابن أبي شَيْبَة: لأبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شَيْبَة (المتوفئ سنة ٢٣٥ هـ).

٣ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرن، المشهور بـ: «تفسير الطبري»: لأبي جعفر
 محمد بن جرير الطبري (المتوفئ سنة ٣١٠ هـ).

٤ ـ التفسير: لابن أبي حاتم عبد الرحمن بن محمد الرَّازي (المتوفى سنة ٢٧٧ هـ).

التفسير: لأبي بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النَّيسابوري (المتوفى سنة ٣١٦ هـ).

٦ ـ مؤلَّفات ابن أبي الدنيا (المتوفى سنة ٢٨١ هـ).

٧ ـ حلية الأولياء: لأبي نُعَيم، أحمد بن عبد الله الأصبهاني (المتوفي سنة ٤٣٠ هـ).

 $\Lambda$  ـ الدر المنثور: للحافظ جلال الدين بن أبي بكر الشيوطي (المتوفى سنة  $\Lambda$  ٩١١ هـ)(١).

<sup>(</sup>۱) مستفاد من «تيسير مصطلح الحديث»: ١٣٣ ـ ١٣٤، و «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٢٣ ـ ١٢٣.

رَفْخُ معبس (الرَّحِينِ (النَّجْسَيَّ (أَسِلَتُهُمُ (النِّرْمُ (النَّرْمُ (النَّرْمُ (النَّرْمُ www.moswarat.com





تعريف أنواع الحديث الضَّعيف

١ ـ الحديث المُرْسَل.

٢ ـ الحديث المنقطع.

٣ ـ الحديث المُعْضَل.

٤ ـ الحديث المُعَلَّق.

٥ ـ الحديث المُدَلَّس.

٦ ـ الحديث المُرْسَل الخَفِيّ.

٧ \_ الحديث الشَّاذ.

٨ ـ الحديث المُنكر.

٩ \_ الحديث المُضْطَرِب.







- ١٠ ـ الحديث المُدْرَج.
- ١١ ـ الحديث المقلوب.
- ١٢ ـ الحديث المعلول.
- ١٣ \_ الحديث المصحّف والمحرّف.
  - ١٤ ـ الحديث الموضوع.

### ١- الحديث المرسل

### تعريف «المُرْسَل» لغةً واصطلاحاً:

لغة: «المُرْسَلُ» اسمُ مفعولِ من (الإرسال) بمعنى: (الإطلاق)(١).

فَكَأَنَّ ـ المُرْسِلَ أَطْلَقَ الإسنادَ، ولم يُقَيِّدُهُ براوٍ معروفٍ.

واصطلاحاً: : هو ما رَفَعهُ التَّابِعيُّ إلى النبي ﷺ من غير ذكر ذلك الواسطة. وقولنا: «التابعي» بإطلاق شامل للتابعي الصغير والكبير.

وهاذا هو التعريفُ المعتمد عند أهل الحديث، ومنهم من قيَّدهُ بالتابعي الكبير، ويجعل ما رفعهُ صغارُ التابعين من المنقطع.

أمًّا علماءُ الأصول؛ فالمُرْسَل عندهم: ما رفعه غيرُ الصحابي إلى النبي عَلَيْ.

فقولهم: «غيرُ الصحابي» يشمل ما رفعه التابعيُّ كالحسن البصري، أو تابع التابعيُّ كمالكِ، أو مَن فوقهم كتابع تابع التابعيُّ، كلُّ هـٰذا عندهم مُرْسَلُ .

أمَّا أهل الحديث فالمرسل فقط ما مَرَّ في تعريفهم، أمَّا ما رفعه من فوق التابعيِّ؛ فهو عندهم صورةٌ من «المُعْضَل».

وعليه فبين التعريفين ـ تعريف المحدِّثين، وتعريف الأصوليين ـ عمومٌ، وخصوصٌ مُطْلَقٌ، فتعريفُ الأصوليِّين أعَمُّ.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

#### مثال «الحديث المُرْسَل»:

ا ـ ما أخرجه الإمامُ مسلمٌ في صحيحه (١) قال: «حَدَّنَني محمَّدُ بن رافع، ثنا حُجَيْن، ثنا اللَّيْثُ عن عُقيل، عن ابن شهابٍ، عن سعيد بن المُسَيَّب: أَنَّ رسول الله ﷺ نَهَى عن المُزَابَنَةِ».

فسعيدُ بن المُسَيَّب تابعيٌّ كبيرٌ، روى هذا الحديث عن النبيُّ ﷺ بدون أن يَذْكُرَ الواسطة بينه وبين النبيُّ ﷺ، فقد أسقط من إسناد هذا الحديثِ آخِرَهُ وهو مَنْ بَعْدَ التابعيُّ، وأقلُ هذا السَّقَط أن يكون قد سقط معه غيرُه كتابعيُّ مثلاً.

٢ ـ أخرج مالك، عن هشام بن عُرْوَة، عن أبيهِ [عروة بن الزُّبَيْر] أنه قال: سُئل رسولُ الله ﷺ فقيل له: يا رسولَ الله! إنَّ ناساً من أهل البادية يأتوننا بلُحْمان، ولا ندري هل سَمَّوا اللهَ عليها أم لا؟ فقال رسول الله ﷺ: «سَمُّوا اللهَ عليها، ثِم كُلُوْها»(٢).

قال مالكِّ: وذلكَ في أوَّل الإسلام.

عُرْوَةُ بنُ الزُّبَيْرِ تابعيِّ، لم يُدرِكِ النبيَّ ﷺ، ولم يبيِّن في هذا الحديث عمَّنْ سَمِعَ، ولم يُخبر بمن نَقَل له هذه القِصَّةَ والحديث، فحديثهُ في هذه الحالة يكون مُرْسَلاً.

### أسباب الإرسال:

١ ـ أن يكون الرجلُ سَمِعَ ذلكَ الخبرَ من جماعة عن المعزيّ إليه الخبر، وصَحَّ عندهُ،
 ووَقَر في نفسه، فأرسله عن ذلكَ المعزيّ إليه عِلماً بصِحَّةِ ما أرسله. وهذا لا يَضُرُّ (٣).

٢ ــ أن يكون المُزْسِلُ للحديث نَسِيَ من حَدَّثه به وعرف المعزيّ إليه الحديث، فذكره

 <sup>(</sup>١) في صحيحه في كتاب: البيوع، باب: تحريم بيع الرطب، برقم: (١٥٤٢).

<sup>(</sup>٢) الموطأ، كتاب: الذبائح، باب: ما جاء في التسمية على الذبيحة، رقم: (١).

<sup>(</sup>٣) التمهيد: (١٧/١).

عنه، فهذا أيضاً لا يَضُرُّ إذا كان أصلُ مذهبهِ أن لا يأخذ إلَّا عن ثقةٍ، كمالكِ وشعبة (١١).

" - أن لا يقصد التحديث بأن يذكر الحديث على وجه المذاكرة، أو على وجه الفتوى، فيذكر المَثْنَ؛ لأنَّه المقصود في تلك الحالة دُون السَّند، ولا سِيما إن كانَ السامعُ عارفاً بمن طُويَ ذِكْرُه لشُهرته أو لغير ذلكَ من الأسباب(٢).

٤ - عَدَمُ الداعي إلى ذِكر السَّند أحياناً، كما كانت الأوضاعُ قبل ظُهور الفِتَن، فجرى التساهُلُ في التصريح بالتلقي المباشر وذكر الإسناد، بسببِ صِدْقِ الرُّواةِ وأماناتهم لقُرْبِهم من عهدِ رسول الله ﷺ. ثم لمَّا وقعت الفتنةُ تحرَّوا في الإسنادِ وبحثوا عنه.

أن يُرْسِلَ ويكون الباعثُ له على الإرسال ضَعْفَ مَنْ حدَّثه، وهذا فيمن يُرْسِل عن
 كلِّ أحدِ<sup>(٣)</sup>، وهذا النوع من الإرسال يَضُرُّ في صِحَّةِ الحديث<sup>(٤)</sup>.

### حكمُ الحديث المُرْسَل:

«المُرْسَلُ» في الأصل ضعيفٌ مردودٌ، لِفَقْدِه شرطاً من شروط المقبول وهو اتصالُ السند، وللجهل بحال الراوي المحذوف، لاحتمال أن يكون المحذوفُ غيرَ صحابيِّ، وفي هاذه الحال يحتمل أن يكون ضعيفاً.

### أقوالٌ في الاحتجاج بالحديث المرسل:

اختلف العلماء من المحدِّثين وغيرهم في حكم «المرسل» والاحتجاج به؛ لأن هاذا النوع من الانقطاع يختلف عن أيِّ انقطاع آخر في السَّند؛ لأن الساقط منه غالباً ما يكون صحابياً، والصحابةُ كُلُهم عُدُولٌ، لا يَضُورُ عَدَم معرفتِهم.

ومُجْمَلُ أقوال العلماء في المرسل ثلاثة أقوالِ هي:

١ ـ ضعيفٌ مردودٌ: عند جُمهور المحدِّثين، وكثيرِ من أصحاب الأصول، والفقهاء.

<sup>(</sup>۱) النكت على كتاب ابن الصلاح: (۲/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٥٥٥)، وانظر أيضاً: «التمهيد» (١/ ١٧).

<sup>(</sup>٤) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٥٥٦).

وحُجَّةُ هؤلاء هو: الجهل بحال الراوي المحذوف لاحتمال أن يكون غيرَ صحابيٍّ.

٢ \_ صحيحٌ يُحْتَجُ به: عند الأئمَّة الثلاثة \_ أبي حنيفة، ومالكِ، وأحمدَ في المشهور
 عنه \_ وطائفة من العلماء بشرطِ أن يكون المُرْسِلُ ثقةً، ولا يُرسِل إلاَّ عن ثقة.

وحُجَّتُهم: أنَّ التابعي الثقة لا يَسْتَحِلُّ أن يقول: قال رسول الله ﷺ إلَّا إذا سمعه من ثقةٍ.

٣ ـ مقبولٌ لكن بشروط: أي يَصِحُ بشروط، وهـٰذا عند الإمام الشافعي ـ رحمه الله
 تعالى ـ وبعض أهل العلم.

وهـٰذه الشروطُ أربعةٌ، ثلاثةٌ في الراوي المُرْسِل، وواحدٌ في الحديث «المُرْسَل»، وإليك هـٰذه الشروطَ:

١ - أن يكون المُرْسِلُ من كبار التابعين.

٢ ـ وإذا سَمَّى مَن أَرْسَل عنه ؛ سَمَّى ثقةً .

٣ - وإذا شاركه الحُفَّاظُ المأمونون؛ لم يُخالِفوه.

أ ـ أن يُزوَى الحديثُ من وجه آخر مُسْنَداً.

ب - أو يُزوَى من وجه آخر مُؤسَلاً، أرسله مَن أخذ العلمَ عن غير رجال «المُؤسَل»
 الأول.

ج ـ أو يُوافِقُ قولَ صحابيُّ .

د - أو يُفتِي بمقتضاه أكثرُ أهل العلم (١).

فإذا تحقَّقت هذه الشروطُ؛ تبيَّن صحةُ مَخْرَج «المُرْسَلِ» وما عَضَدَهُ، وأنَّهما صحيحان، لو عارضَهما صحيحٌ من طريقٍ واحدٍ؛ رَجَّحْناهما عليه بتعدُّدِ الطُّرُق إذا تعذَّر الجمعُ بينهما.

<sup>(</sup>١) انظر: «الرسالة المستطرفة» ص: ٤٦١.

### مثالٌ لمنهج الإمام الشافعيِّ في قبول «المُرْسَل»:

روى الشافعيُّ من حديث مالك بن أنس، عن أبي حازم، عن سعيد بن المُسَيَّب: أنَّ رسول الله ﷺ «نهى عن بَيْع الغرر» واحْتَجَّ به.

فهلذا الحديثُ مُوْسَلٌ كما ترى، إلا أنّه تُبَت مُسْنَداً من حديث عُبيد الله بن عمر، عن أبي الزِّنَاد، عن الأعرج، عن أبي هريرة. فعضد المسندُ مُوْسَلَ ابن المُسَيَّب فثبت: أنَّه مُوْسَلٌ صحيحٌ، وبالتَّالي احتجَّ به الشافعيُّ (۱).

#### إشكالٌ وجوابُه:

وهنا قد يقع في الذِّهْن السؤالُ التالي:

إذا تقوَّى المُرْسَلُ بالحديث المُسْنَد فإنَّ الحجَّة قائمةٌ بالمُسْنَد فلا فائدة عند ذلك بالمُرْسَل؟

والجوابُ: أنه بالمسند يتبيَّن لنا صِحَّةُ المُرْسَل، فيكون في المسألة حديثان صحيحان: المُسْنَدُ، والمُرْسَلُ الذي تقوّى به، فأصبحا دليلين، فلو عارضهما حديثٌ صحيحٌ من طريق واحد وتعذَّر الجمعُ؛ قدَّمناهما عليه، وعملنا بهما دونه (٢).

### أشهر المُرسِلين من التابعين:

وأكثر ما تُروى المراسيل:

١ \_ من أهل المدينة عن: سعيد بن المُسَيَّب (المتوفى سنة ٩٤ هـ).

٣ ـ ومن أهل الكُوفة عن: عطاء بن أبي رَباح (المنتر نبي سنة ١١٤ هـ).

٣ ـ ومن أهل مصر عن: سعيد بن أبي هِلال (المترفر سنة ١٣٥ هـ).

<sup>(</sup>١) جامع التحصيل لأحكام المراسيل: ص: ١٠٢ - ١٠٣٠

<sup>(</sup>٢) انظر: «إرشاد طلاب الحقائق» ص: ٨١.

- ٤ ـ ومن أهل الشَّام عن: مَكْحُول الدِّمَشْقي (المتوفي سنة ١١٢ هـ).
- ومن أهل البصرة عن: الحَسَن بن يَسَار أبي الحسن البَصْرِي (المتوفى سنة ١١٠ هـ).

٦ ـ ومن أهل الكوفة عن: إبراهيم بن يزيد النَّخَعي (المتوفَّى سنة ٩٦ هـ).

هـنذا؛ وقد اشتهر عن الإمام الشافعي: أنَّه قال: "إرسالُ سعيد بن المُسَيَّب عندنا حَسَنٌ»، وقد اختلف العلماءُ حول مراد الشافعيِّ بقوله هـنذا على قولَيْن:

القول الأول: أنَّ مُرْسَل سعيد بن المُسَيَّب حُجَّةٌ عنده؛ ولو لم يتوفَّر لها أيُّ من العواضد المذكورة آنفاً ـ بخلاف غيرها من المراسيل ـ؛ وذلك لأنَّ مراسيل سعيدِ فُتَشَتْ فُوْجِدَتْ مُسْنَدَةً من طُرُقٍ أُخرى.

القول الثاني: أنَّ مُرْسَله كَمُرْسَلِ غيره من كبار التابعين؛ يُحْتَجُّ به إذا استكمل الشروطَ التي سَبَق ذِكْرُها آنفاً، وليس لابن المُسَيَّب ميزةٌ في هاذا إلاَّ أنَّه أصحُّ التابعين إرسالاً(١).

قال الحافظُ الخطيبُ البغداديُّ: «وهاذا هو الصحيحُ من القولين عندنا؛ لأن في مراسيل سعيدِ ما لم يُوجَد مسنداً بحالٍ من وجه يَصِحُّ، وقد جعل الشافعيُّ لمراسيل كبار التابعين مزية على مَن دُونهم، كما استحسن مُرْسَلَ سعيدِ بن المُسَيَّب على مَن سِواه».

#### مصادر الحديث المرسل:

أفرد الحديث المُزسَلَ عددٌ من العلماء بالتَّصنيف، ومن أشهر التصانيف في ذلك:

١ ـ المراسِيل: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السَّجِسْتَاني (المتوفى سنة ٢٧٥ هـ).

وكتابه مُرتَّبٌ على الأبواب الفقهية، ويبلغ عدد الأحاديث التي أوردها في الكتاب (٥٤٤) حديثاً.

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٤.

وهو مطبوعٌ مع الأسانيد، وطبعة أخرى محذوفة الأسانيد.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ المراسيل: للإمام ابن أبي حاتم أبي محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الحَنْظَلَى الرَّازي (المتوفى سنة ٣٢٧ هـ).

وكتابه مُرتَّبٌ على أسماء التابعين في حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ بيان المُرْسَل: لأبي بكر أحمد بن هارون البَرْدِيْجي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ).

٤ - التفصيل المبهم المراسيل: للحافظ أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت المعروف
 ب : «الخطيب البغدادي» (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

جَعله مختصاً بالإرسال الخفي.

حامع التحصيل بأحكام المراسيل: للحافظ صلاح الدين أبي سعيد خليل بن
 كَيْكَلْدي العَلَائي (المتوفئ سنة ٨٦١ هـ).

تكلَّم فيه على أنواع الانقطاع في الأسانيد مع الأمثلة على ذلك، وكيفية معرفة الانقطاع، وذكر طبقاتِ المُرسِلين، وغير ذلك من الأبحاث.

وهو مطبوعٌ .

٦ - كتاب المراسيل وما يجري مجراها: للحافظ أبي الحجّاج جمال الدين يوسف بن
 عبد الرحمن المِزِّي (المتوفئ سنة ٧٤٧ هـ).

ألحقه في آخر كتابه: «تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف»، جَمَع فيهِ مَراسيلَ أبي داود ومراسيلَ الكتب السِّئّة على طريق الاستقصاء.

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ الحديث المُرْسَل: حُجِّيَته، وأثرُه في الفقه الإسلامي: للدكتور محمد حسين هيتو (معاصر).

ذكر فيهِ أحدَ عشر مثالًا من الأحاديث المُرْسَلة، وبيَّنَ اختلافَ الفقهاء فيها. وهو مطبوعٌ.

٨ ـ الحسن البَصْري وحديثه المُرْسَل: للدكتور عُمر عبد العزيز الجغبير.

ذكر فيه مرسلاتِ الحَسَنِ البَصْري في الكتب السَّتة وأقوالَ العُلماء في مُرسَلات الحسن.

وهو مطبوعٌ.



# مُرْسَلُ الصَّحَابِيِّ

هـ و الخبـرُ الـذي أرسلـ هُ الصحـابـيُ عـن النبـيِّ عَلَيْ كـابـن عبَّـاسٍ وابـن الـرُّبَيْـرِ ـ رضي الله عنهما ـ ونحوهما ممَّن لم يحفظ عن النبيِّ عَلَيْ إلاَّ اليسيرَ، وكذا الصَّحابيُّ الكبيرُ فيما ثبت أنَّهُ لم يسمعهُ إلا بواسطة (١).

#### مثاله:

قولُ السيدةِ عائشةَ رضي الله عنها: أوَّلُ ما بُدِئَ به رسولُ الله ﷺ من الوحي الرُّويا الصَّالحة في النوم، وكان لا يرى رؤيا إلا جاءتْ مثل فَلَقِ الصَّبْح، وحُبِّبَ إليه الخلاء، فكان يخلو بغار حِرَاء فيتحنَّث فيه \_ وهو التَّعبُّد \_ اللَّيالي ذوات العَدَدِ قبل أن ينزع إلى أهله، ويتزوَّد لذلك، ثم يرجع إلى خديجة، فيتزوَّد لمثلها حتَّى جاءه الحقُّ وهو في غارِ حِرَاء.... الحديث (٢).

فالسيدة عائشة \_ رضي الله عنها \_ لم تكن موجودة زمنَ بدءِ الوحي، ولم تبيِّن لنا عمَّن سمعتْ ما يتعلَّق ببدء الوحي على رسول الله ﷺ، فحديثُها «مُرْسَلٌ» إلا أنَّ أهل الحديث اصطلحوا على تسميته بـ: «مُرْسَلِ الصّحابي».

#### حُکمه:

ُ ذهب جُمهورُ أهل العلم إلى الحُكم باتّصال هاذا النّوع، وأنَّ إرسال الصحابيّ لا يَضُرُّ، وأنَّه يُحْتَجُّ به إن استكمل بقيةَ شروط القبول؛ وذلك لأنَّ رواية الصّحابي لا تكون

<sup>(</sup>١) الاجتهاد في علم الحديث: ص: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في بدء الوحي، برقم: (٣).

في الغالب إلا عن صحابيٌّ مثله، والصحابةُ كلُّهم عُدُوْلٌ ولو لم تُعْرَف أعيانهم.

### إشكالٌ وجوابه:

ولعلُّه يعترض معترضٌ، فيقول: ثَبَت: أنَّ بعضاً من الصحابة رَوَوْا عن التابعين؟

والجوابُ: أنَّ الصحابي إذا روى عن تابعيُّ بيَّن ذلك: وبالتَّالي فلا يُرَدُّ اعتراض المعترض على ذلك، ولا التفاتَ لقول من قال: "إنَّ مُزسَلَ الصحابيُّ كَمُرْسَلِ غيره " مُتعلَّلاً بالاعتراض المذكور، والله أعلم (١).

قال الإمام النَّووي: «أمَّا مُرْسَلُ الصَّحابي. . . فالمذهبُ الصحيحُ المشهورُ الذي قطع به جُمهورُ أصحابنا، أنه حُجَّةٌ، وأطبق المحدِّثون المشترطون للصحيح القائلون بأنَّ المُرْسَلَ ليس بحُجَّة على الاحتجاج به، وإدخاله في الصحيح، وفي صحيحي البخاري ومسلم من هاذا ما لا يُحصى (٢).

وخالف أبو إسحاق الإسْفِرَاييني في هانده المسألة، فقال: لا يُحْتَجُ بمُرْسَل الصَّحابي، وحكُمه حكمُ مُرْسَلِ غيره، إلا إن تبيَّن أنَّه لا يُرسِل إلا ما سمعه من النبيُّ عَيِّةُ أو صحابيُّ، قال: لأنَّهم قد يَرُوُون عن غير صحابيُّ ".

والصَّوابُ: الأوَّلُ، وأنَّه يُحْتَجُّ به مُطْلَقاً؛ لأن روايتهم عن غير الصحابة نادرةٌ، وإذا رَوَوْها بيَّنوها، فإذا أطلقوا ذلك؛ فالظاهرُ: أنَّه عن الصحابة، والصحابة كلهم عدولٌ.

والدَّليلُ على قبول مُرسَل الصحابيِّ ما رواه الخطيبُ البغداديُّ (٤) بسنده إلى البَرَاء بن عازبِ \_ رضي اللهُ عَنهُ \_ قال: «ليس كُلُنا سمعَ حديثَ رسول الله ﷺ، كانت لنا ضيعةٌ وأشغالٌ، وكان الناسُ لم يكونوا يكذبون يومئذٍ فيحدُّث الشاهدُ الغائبَ»، وما رواه أيضاً

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) المهذَّب: (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) في «الكفاية»: ص: ٤٢٤.

بسنده إلى أنس بن مالكِ \_ رضي اللهُ عَنهُ \_ أنه قال: «ليس كلُّ ما نحدُّثكم عن رسول الله ﷺ سمعناه منه، ولكن حَدَّثنا أصحابُنا، ونحن قومٌ لا يكذب بعضُهم بعضاً»(١).

<sup>(</sup>١) الكفاية: ص: ٢٥٥.

رَفَّحُ حبر ((رَحِجُ اللَّخِتَّرِيُّ (سِکنتر) (افتر) ((فزدوک سِ www.moswarat.com رَفَحُ حبر لارَعِي للْخِتَرِيَ لِسُكِتَرَ لالْمِرَ لالْفِرَدِي سُكِتَرَ لالْمِرَ لالْفِرِدِي www.moswarat.com

### ٢ ـ الحديث المنقطع

### تعريف «المنقطع» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المنقطع) اسمُ فاعلِ من (الانقطاع)، وهو ضِدُّ (الاتَّصال)، يُقال: بينهم رَحِمٌّ قطعاء: إذا لم تُؤصَل. (١١).

واصطلاحاً: هو ما سَقَط من سنده قبل الصحابيّ راو واحدٌ في موضع واحد، أو أكثر. هاذا هو التعريفُ المعتمدُ لدى المحقّقين من العلماء المحدّثين.

وقد عُرِّفَ «المنقطع» بتعاريف أُخرى، منها:

١ ـ تعريف الإمام الحاكم أبي عبد الله النّيسابوري: «ما سَقط فيهِ قبل الوصول إلى التابعيّ راوٍ في موضعٍ، أو في مواضعَ، أو ذُكِرَ فيهِ بعضُ الرُّواةِ بلفظٍ مُبْهَمٍ، نحو: رجلٍ، أو شيخ».

وهـٰذا التعريفُ مُنتَقَدُّ بما يلى:

1 - أنَّ الصحيح أن يقول: "قبل الوصول إلى الصحابي"؛ لأنَّ ما سَقَط منهُ التابعيُّ بين الصحابي وتابع التابعيُّ يُسمَّى «منقطعاً» أيضاً، ومقتضى تعريف الحاكم: أنَّ مثل هاذا لا يُسَمَّى «منقطعاً».

ب \_ وبأنَّ قوله: «أَوْ ذُكِرَ فيه بعضُ الرُّواة بلفظِ مُبْهَمٍ..» لا يُقِرُّه عليه جُمهورُ المحدِّثين، فإن السَّند الذي فيه راوٍ مُبُهَمٌ يُعَدُّ عندهم متصلاً، وفي سندهِ راوٍ لم يُعْرَفُ مَنْ هو.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

ومثال ما في سندهِ راوِ مُبْهَمٌ: أخبرنا سفيانُ، عن مَعْنِ، عن شيخٍ: «أَنَّ عبد الله بن مسعود رأى رجلاً يسأل الله؛ وفي يده حَصَى، فقال: إذا سألتَ ربَّكَ فلا تسألهُ وفي يدكَ الحجرُ»(١).

فالسَّندُ متصلٌ، وفيه راوٍ مُبْهَمٌ لم يُسَمَّ، وهو الشيخُ الذي يروي عن عبد الله بن مسعود \_ رضي اللهُ عَنه \_، فمثل هلذا يَعُدُه الحاكمُ «منقطعاً».

٢ ـ تَعريفُ ابن عبد البَرِّ: «المنقطع عندي ما لا يتصل سواء كان يُعْزَىٰ إلى النَّبِيِّ ﷺ،
 أو إلى غيرو<sup>(۲)</sup>.

وقال صاحبُ البيقونية:

وكُلُ مَا لَمَ يَتَّصِلُ بِحَالِ إِسْنَادُهُ مُنْقَطِعُ الْأَوْصَالِ

قال ابنُ الصلاح: «صارَ إليهِ - أي: تعريف ابن عبد البَرِّ - طوائفُ من الفقهاء وغيرُهم، وهو الذي ذكره أبو بكر الخطيب في كفايته»(٣).

ولا يخفى: أنَّ هـندا التعريف شاملٌ «للمنقطع» و«المُرْسَل» و«المُعْضَل» وما في سندهِ نوعُ انقطاعِ على أيِّ وجهِ كان.

وعليهِ: فإنَّ التعريف الذي قالهُ المحقِّقون أولى بالقبول؛ لأنهُ يجعل «المنقطعَ نوعاً متميِّزاً عن «المُرْسَل» و«المُعْضَل» وما فيهِ راوِ مُبهَمُّ<sup>(٤)</sup>.

#### مثال الحديث المنقطع:

١ ـ قال أبو يعلى في مسنده (٥): حدَّثنا عبدُ الأعلى بن حَمَّاد النَّرْسِيُّ قال: حدَّثنا

<sup>(</sup>١) زوائد الزهد: لنعيم بن حماد، رقم: (٨٤).

<sup>(</sup>٢) التمهيد: (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث» ص: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) برقم: (٤٣٦).

بِشْرُ بنُ منصور السُّلَمِي، عن الخليل بن مُرَّة، عن الفُرَات بن سلمان، قال: قال عليُّ: ألا يقوم أحدٌ فيُصلِّي أربع ركعاتٍ قبل العصر، ويقول فيهن ما كان رسول الله عَلَيْ يقول: «تَم نُورُكَ، فهدَيْتَ فلك الحمدُ، عَظُمَ حلمُكَ، فعفوتَ، فلك الحمدُ، بسطتَ بدكَ، فأعطيتَ، فلك الحمدُ ربَّنا، وجهُكَ أَكْرَمُ الوجوه، وَجَاهُكَ أَعْظُمُ الجَاهِ، وعَطِيَّتُكَ أفضلُ العَطِيَّة، وأهنؤها..».

هذا الحديثُ في سندهِ انقطاعٌ بين الفُرَاتِ بن سلمان وعليٌّ رضي اللهُ عَنه، ففُرات لم يُدرك عَلِيًّا، ولم يَسْمَع منه (١).

٢ ــ ومثاله أيضاً ما رواهُ عبّاس الجشمي عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي عليه قال: «إنّ سورة من القرآن ثلاثونَ آية شفعت لرجل حتى غُفر له، وهي سورة «تبارك الذي لمده الملك» (٢).

هذا السَّنَدُ منقطعٌ بين عبَّاس الجشمي، وأبي هريرة.

#### حُكْمه:

(المنقطعُ) ضعيفٌ بالاتّفاق بين العلماء، ولا يَصْلُحُ للاحتجاج به، وذلكَ للجهل بحال الراوي الساقط من السّند، ولكنهُ إذا رُوي من طريق آخر مثله، أو أحسن منهُ؛ يرتقي إلى (الحسن لغيره).

تنبيه :

أَطلق بعضُ المحدِّثين كالإمام الشافعيِّ، والطَّبَرانيِّ ـ رحمهما الله تعالى ـ لفظَ «المقطوع» وأرادوا به «المنقطَع» وهو اصطلاحٌ غيرُ مشهورٍ.

وقد يُعتذَر للإمام الشافعيِّ بأنه قال ذلكَ قبل استقرار الاصطلاح، أمَّا الطَّبَرانيُّ فإطلاقُهُ ذلكَ يُعْتَبَرُ تجوُّزاً عن الاصطلاح.



انظر: «مجمع الزوائد»: (۱۰/ ۱۵۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب: الصلاة، باب: في عدد الآي، برقم: (١٤٠٠).

رَفْخُ عِب ((رَجَمِيُ (الْبَخِدَّي (أَسِكِتِهَ (الِمِزْدُ وَكِرِي (سَكِتِهِ (الْمِزْدُورُ) (www.moswarat.com



## ٣- الحديث المُعضَلُ

### تعريف «المُعْضَل» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المُعْضَل) اسمُ مفعولٍ مِنْ «أَعْضَلَه»، ويقال: وأعضَلَهُ الأمرُ: أي: غَلَبه. وداءٌ عُضَالٌ: شديدٌ، مُعْي غالبٌ<sup>(١)</sup>.

واصطلاحاً: هو ما سَقَط من إسناده راويان أو أكثرُ في موضعٍ واحدٍ، سواء كان في أول السَّند، أو في وَسْطِه، و في منتهاه (٢).

فالحديثُ الذي يرويه تابعُ التابعيِّ عن النبيِّ ﷺ من «المُعْضَل»؛ لأننا على يقينِ من أنه قد سَقَطَ مِنْ سنَده راويان على الأقلِّ هما: التابعيُّ، والصحابيُّ. ومن أمثلته كثيرٌ من البلاغات، وهي أن يقولَ الراوي: «بَلَغَنِي عن رسول الله ﷺ كذا...» أو «بَلَغَنِي عَنْ فلانِ كذا...» وقد اشتهر موطأُ الإمام مالك بها، ومن قول مالك: «بَلَغني أنَّ رسول الله ﷺ وَرَّثَ الجَدَّة...» (٣).

كذلكَ الحديثُ الذي سَقَطَ مِنْ أوَّل سنَده راويان، أو أكثر فإنَّهُ من المُعْضَلِ السِّفا.

وقد ذكر الحاكمُ صورةً أُخرىٰ لـ: «المعضل» وهو الحديثُ الذي يُرْوَىٰ من قولِ أحدِ التابعين: ويكون هـنذا الحديثُ مروياً مُسْنَداً إلى النبي ﷺ.

قال الحاكمُ: «والنوع الثاني من (المُعْضَل) أن يُعْضِله الرَّاوي من أتباع التابعين، فلا

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) انظر: قمعرفة علوم الحديث؛ ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الموطأ: باب: ميراث الجدة، رقم: (١٠٧٧).

يرويه عن أحد، ويُوقفه، فلا يذكره عن رسول الله ﷺ مُعْضِلًا، ثم يُوجَد الكلامُ عن رسول الله ﷺ مُعْضِلًا، ثم يُوجَد الكلامُ عن رسول الله ﷺ متصلًا»(١).

#### مثاله:

ما حدَّننا إسماعيلُ بن أحمد الجُرْجَاني قال: أنبأنا محمدُ بن الحسن بن قُتيبَة العَسْقَلاني قال: حدَّثنا خُلَيْدُ بن دَعْلَج، قال: سمعتُ الحسنَ [البصري] يقول: «أُخذ المؤمنُ عن الله أدباً حَسناً، إذا وُسِّعَ عليهِ؛ وَسَّعَ، وإذا قُتَّرَ عليه؛ قَتَر».

حدَّثنا أبو بَكْرِ محمد بن عبد الله الشَّافعي قال: حدَّثنا جَعفرُ بنُ محمد بن كَزَّال قال: حدَّثنا إبراهيمُ بن بشير المَكِّي قال: حدَّثنا معاويةُ بن عبد الكريم الظَّالَ<sup>(۲)</sup> قال: سمعتُ أبا حمزةَ يقول: سمعتُ ابن عمر \_ رضي اللهُ عَنهما \_ يقول: قال رسول الله ﷺ: "إِنَّ المُوْمِنَ أَخَذَ عَنِ اللهِ أَدباً حَسَناً، إذا وُسِّعَ عَلَيْهِ؛ وَسَّعَ على نَفْسِهِ، وإذا أُمْسِكَ عَليهِ؛ أَمْسَكَ عَليهِ؛

ففي هاذا المثال الذي أورده الحاكم، روى الحديث أولاً من قول التابعيّ الكبير الحسن البصري، ثم ساقهُ بسنده المتصل مرفوعاً إلى النبيّ ﷺ، فكأنَّ الرَّاوي الأوَّلُ أعضله بإسقاطِ اسم اثنين من السَّند هما: النبيُّ ﷺ والصحابيُّ.

#### أمثلة الحديث المُعْضَل:

١ ـ قال مالكٌ في الموطَّأ: بَلغَني عن أبي هريرةَ رضي اللهُ عنه: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «للمَمْلُوكِ طَعَامُهُ، وكِسْوَتُهُ بالمَعْرُوفِ، ولا يُكلَّفُ مِنَ الأَعْمَالِ إلاَّ ما يُطِيْقُ»(٤).

فقد سَقَط من السَّنَدِ راويان بين مالكِ، وأبي هُريرة، وهما ـ كما تبيَّنَ ذلكَ ممَّا أخرجهُ

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث: ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٣٧ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الفردوس بمأثور الخطاب: رقم: (٧١٥).

<sup>(</sup>٤) الموطأ، كتاب الاستئذان، باب: الأمر بالرفق، برقم: (١٨٨٧).

ابنُ عبد البَرُ في «التمهيد»(١)\_: محمَّد بن عَجْلان، وأبوه».

٢ - أخرج البَيْهَقِيُّ في «المدخل» من طريق: يزيد بن هارون قال: أخبرنا إسماعيلُ بن عَيَّاش عن إسماعيل بن رافع رَفَعه إلى النبيِّ ﷺ: «مَنْ تَعَلَّمَ وَهُوَ شَابٌ كَوَسْمٍ في حَجَرٍ،
 ومَنْ تَعَلَّمَ في الكِبَرِ كان كالكَاتِبِ عَلَىٰ ظَهْرِ المَاءِ»(٢).

إسماعيلُ بن رافع: تابعُ تابعيِّ، فيكونَ قد سَقَطَ من السند تابعيِّ، وصحابيٌّ على الأقلِّ، فيكون هذا الحديثُ مُعْضَلاً.

# حُكْمُ «المُعْضَل»:

«المُعْضَلُ: حديثٌ ضعيفٌ، وهو أسوأُ حالاً من «المُرْسَلِ» و «المنقطع»، لكثرة المحذوفين من الإسناد، وهذا الحُكمُ على «المُعْضَل» بالاتفاق بين العلماء (٣).

ولكنَّهُ إذا رُوِي عن طريقٍ آخر مثله، أو أحسن منهُ حالاً؛ يرتقي إلى (الحسن لغيره)، ويُقْبَل.

# اجتماعُ «المُعْضَل» مع بعض صُور «المُعَلَّق»:

إنَّ بين «المُعْضَل» وبين «المُعَلَّق» عُموماً، وخصوصاً من وجهر.

أ - فيجتمعُ «المُعْضَلُ» مع «المُعَلَّق» في صورةٍ واحدةٍ، وهي: إذا حُذِف من مبدأ إسناده راويان متواليان، فهو مُعْضَلٌ، ومعَلَّقٌ في آنِ واحدٍ.

### ب ـ ويُفارِقُه في صُورتَين:

١ ـ إذا حُذِفَ من وسطِ الإسناد راويان متواليان، فهو مُعْضَلٌ، وليس بمُعَلَّقٍ.

٢ - إذا حُذِفَ من مبدأ الإسناد راو فقط، فهو مُعَلَّقٌ، وليس بمُعْضَل.

<sup>. 41/347.</sup> 

<sup>(</sup>٢) المقاصد الحسنة: ص: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الكفاية» ص: ٢١، و "تدريب الراوى» (١/ ٢٩٥).

### من مَظَانِّ «المُعْضَل»:

١ - كتاب السُّنَن: لسعيد بن منصور بن شعبة المَرْوَزِي الخراساني (المتوفى سنة ٢٢٧ هـ).

٢ ـ مؤلّفاتُ ابن أبي الدنيا: أبو بَكْر عبد الله بن محمد بن أبي الدنيا القُرَشِي البغدادي
 (المُتوفئ سنة ٢٨١ هـ).

وهو يُكثِر ذِكْرَ «المُعْضَلات» و«المُنقطعاتِ» في كتبهِ.





## ٤ ـ الحديث المُعَلَّقُ

### تعريف «المعلَّق» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: «المُعَلَّثُ» اسمُ مفعولٍ من (عَلَق) الشيءُ بالشيءِ، أي: اسْتَمْسَكَ به.

وعَلَّق الشيءَ بالشيءِ: ناطَه، ورَبَطَه به، وجَعَله معلَّقاً (١).

واصطلاحاً: ما حُذِفَ من مبدأ إسناده راو فأكثر على التوالي(٢).

قال ابنُ الصَّلاح: «وكأنَّ هاذا التعليقَ مأخوذٌ من تعليق الجِدار، وتعليقِ الطَّلاق، ونحوِه؛ لِمَا يَشترك الجميعُ فيه من قطع الاتصال»<sup>(٣)</sup>.

#### مثاله:

ا ـ قال أبو نُعَيْم الأصبهاني (٤): «أُخْبِرْتُ عن محمَّد بن أيوب الرَّازي قال: حَدَّثَنَا مُعْتَمِرُ بن سليمان عن أبيه عن الحَضْرَمي قال: قرأ رجلٌ عند النبيِّ عَيْهُ مُسَدَّدٌ قال: حَدَّثَنا مُعْتَمِرُ بن سليمان عن أبيه عن الحَضْرَمي قال: قرأ رجلٌ عند النبيِّ عَيْهُ وَكَانَ لَيُّنَ الصَّوتِ ـ أو لَيِّنَ القراءة ـ فما بقي أحدٌ من القوم إلا فاضتْ عينُه غير عبد الرحمن بن عَوْفِ، فقال رسولُ الله عَيْهُ: «إنْ لَمْ يَكُنْ عَبْدُ الرَّحْمنِ بْنُ عَوْفِ فاضَتْ عَيْنُهُ؛ فَقَدْ فاضَ قَلْبُه».

أبو نُعَيْم الأصبهاني أحمد بن عبد الله وُلِدَ سنة (٣٣٦ هـ)، ومحمَّدُ بن أيوب ـ ابن

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>۲) انظر: «علوم الحديث» ص: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص: ٦٩.

<sup>(</sup>٤) في «حلية الأولياء»: (١/ ١٠٠).

الضَّرَيْس ـ وهو الذي يروي أبو نُعَيْم عنه هـنذا الحديث ـ تُوُفِّي سنة (٢٩٤ هـ)، ولم يبيِّن أبو نُعَيْم الواسطة بينه وبين محمد بن أيوب، فنقول: إنَّ أبا نُعَيْم عَلَق الحديث على محمد.... فالحديث «مُعَلِّقُ».

٢ ـ ومثاله أيضاً: قولُ الإمام البخاري: «قال مالكٌ، عن نافعٍ، عن ابن عُمَرَ، عن النبعُ ﷺ كذا...».

أُو قولُه: «قال الزُّهْرِيُّ، عَن أبي سَلَمَةً، عن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ كذا. . . ».

أو: قولهُ: «قال مجاهدٌ، عَن ابن عبَّاس، عن النبيِّ ﷺ كذا. . . ».

أو: قوله: «قال ابنُ عباسِ عن النبيِّ ﷺ كذا...».

أو: قولُه: «قال رسول الله ﷺ كذا. . . ».

أو: قولُ الفقيه: «قال رسول الله ﷺ كذا. . . ».

كُلُّ ذلك وأمثالُه يُسَمَّى: «مُعَلَّقاً»؛ لأن بين قائله وبين مَنْ ذُكر اسمُه في بداية السَّند عِدَّةُ رُواةٍ محذوفين (١٠).

# حُكم المعلَّق:

حُكم "الحديث المُعَلَّقِ" كحكم "المنقطع"، وهو ضعيفٌ للجهل بحال الرَّاوي، أو الرُّواة الساقطين: فهو إذاً غيرُ صالح للاحتجاج، لأنَّ سقوط الراوي من السَّند يستلزم عدم العِلم بحاله مِنْ أنه ثقةٌ أو ضعيفٌ، فالاحتياطُ يقتضي عدمَ قبول هذا الحديثِ وأمثالهِ، إلاَّ أنه إذا رُوي من طريقِ آخر موصولِ، فيرتقي بذلكَ إلى (الحسن لغيره)، فحينئذِ يُقبَل.

هاذا وقد استثنى العلماءُ من هاذا الحكم المعلَّقاتِ الواقعة في المصنَّفات التي التزم أصحابُها إخراجَ الحديثِ الصحيحِ فقط، ومثَّلوا لذلك بصحيحي البخاري، ومسلم، وسنتحدَّث عنها بعد قليل.

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث: أصليها ومعاصرها»: ص: ١٥٩.

# الفرق بين «المُعَلَّقِ» و «المُعْضَلِ»:

النسبةُ بين هاذين النَّوعين من الحديث هي العُموم، والخُصوص الوجهي، فهما يلتقيان في صورةٍ، وينفرد كلُّ منهما في صورةٍ:

فالصُّورةُ التي يلتقيان بها: إذا كان الساقطُ من أول السند أكثر من راوٍ على التَّوالي حتى لو سقط السندُ جميعاً، ففي هاذه الصورةِ يكون الحديثُ معلَّقاً، ومُعْضَلاً أيضاً.

والصُّورةُ التي ينفرد بها «المُعَلَّقُ» عن «المُعْضَلِ»: إذا كان الساقطُ من أوَّل السند راوياً واحداً فقط، وتتمَّة السَّند موجودٌ لا انقطاعَ فيه، فهلذا الحديثُ يكون معلَّقاً، لا مُعْضَلاً.

والصُّورةُ التي ينفرد بها «المُعْضَلُ» عن «المُعَلَّقِ»: إذا كان الساقطُ من الإسناد أكثر من راو ليس في أوَّلِ السند بل في وسطه، أو آخره، فعندها يكون الحديثُ مُعْضَلاً وليس بمُعَلَّق.

### مُعَلَّقَاتُ الصَّحيحين:

# (i) \_ معلَّقاتٌ في «صحيح البخاري»:

إِنَّ الغرضَ من (التعليق) عند الإمام البخاري ـ رحمه الله تعالى ـ في صحيحه: الاختصارُ في إيراد الحديث، أو تقويةُ الاستدلال على موضوع الباب بما لا يَدْخُلُ في شرط الكتاب.

#### مثاله:

قولُ الإمام البُخاريِّ: ويُروَى عن ابن عبَّاسٍ، وجَرْهَدٍ، ومحمَّد بن جَحْشٍ، عن النَّبيِّ عَلِيْتِ: «الفَخِذُ عَوْرَةٌ».

هكذا ذكره البخاريُّ في «صحيحه» (١) بغير إسنادٍ، ويقالُ في مثله: (علَّقه البُخاريُّ). ومثالُ ما حُذِف بعضُ إسنادِه قولُ البُخاريُّ: وقالَ عَفَّانُ: حَدَّثنا صَخْرٌ بنُ جُوَيْرِيَة،

<sup>(</sup>١) أخرجه في كتاب الصلاة، برقم: (٢٤٣).

عن نافِع، عن ابن عُمَرَ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «أَرَاني أَتَسَوَّكُ بِسِواكِ، فجاءَني رَجُلاَنِ، أَحَدُهُما أَكْبَرِ مِنْ الآخَرِ، فَلَفَعْتُهُ إلى الأَكْبَرِ مِنْ الآخَرِ، فَلَفَعْتُهُ إلى الأَكْبَرِ مِنْهُما» (١٠).

عَلَّقَه البخاريُّ فيما بينه وبين عَفَّانَ، وهو ابنُ مسلمِ الصَّفَّارُ، لم يُدْرِكه البخاريُّ، إنَّما يَرُوي عنه بالواسِطة .

### إطلاقُ مُصْطَلح (المعلَّق):

وأوَّلُ من عُرِفَ عنه من النُّقَّادِ إطلاقُ تسميةِ (المعلَّق) هو الحافظُ أبو الحَسَنِ الدَّارَقُطْنِيُ (٢).

سَبِّبُ تعليق الحديثِ:

يُعلِّقُ الحديثُ لواحدٍ من سَبَبَيْنِ:

الأوّل: ألّا يكون على الشَّرْطِ الذي ارتضاهُ المُعلَّقُ لثُبوت الحديثِ، فالبخاريُّ مثلاً اشْتَرَط أن يكونَ كتابُه في الحديث المُسْنَدِ إلى النَّبِيِّ ﷺ، فيرى فائدةً في ذِكْرِ بعضِ الآثارِ عن الصَّحابَةِ أو مَن دُوْنَهُم في التَّفسيرِ، والأحكام، وغيرِ ذلك، فلو أَسْنَدَها؛ خَرَجَ بذلك عن شَرْطِه، فيُعلِّقُها؛ وإن كانت صحيحةً.

والتزمَ ألاَّ يُخَرِّجَ أحاديثَ جماعةٍ تُكُلِّمَ فيهم بما يَنْزِلُ بهم عن شَرْطِه في القُوَّةِ، ورأى لهم بعضَ الأخبار ممَّا يَصِحُّ الاستشهادُ به، فيُعَلِّقُ عنهم.

والثَّاني: أن يَقْصِدَ به مجرَّدَ الاختصار.

وذلك كأنْ يَرْوِيَ البُخَارِيُّ في الباب ما يُغني عن الإطالةِ بتخريجِ خَبَرِ ثامٌّ إسناداً، ومَثْناً زيادةً على ما خَرَّجَ.

وأحياناً يكون الحديثُ عندَه بإسنادٍ واحدٍ على شَرْطِه، ويحتاجُه في بابين، فيُسْنِدُه في

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٥٠ ـ ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: «صيانة صحيح مسلم» لابن الصلاح: ص: ٧٦.

أحدِهما ويُعلِّقُه في الآخَرِ اتَّقاءَ لتكرارِ الحديثِ بنَفْسِ الإسنادِ في مكانين؛ ولذا يَندُرُ أَن يُؤخَذَ على البُخاريُ أَنَّه كرَّرَ حديثاً بَنَفْسِ الإسْنادِ، والمتنِ، إِنَّما ترى في التَّكرارِ فائدةً جديدةً ولائِدٌ.

وقَدِ اشْتهرَ بكثرةِ الأحاديثِ المعلَّقة: "صحيحُ البُخاريُ"، وإذا كانَ التَّعليقُ عند البخاريُّ ممَّا يندرجُ تحت السَّبب الأوَّل، وهو كونُه ليس على شرطه، فذلك لا يَعْني ضَعْفَه عنده، وإنَّما القولُ في معلَّقاتِ البخاريُّ كما يَلي:

أُولاً: إذا علَّقَ الحديثَ بصيغةِ الجَزْمِ، بأنْ قال مثلاً: «قال النَّبِيُّ ﷺ أو: «قال ابنُ عبَّاسٍ» فهو ثابتٌ عنده.

ثانياً: إذا عَلَّقَ الحديثَ بصيغةِ الجَزْمِ إلى بعض رواةِ ذلك الحديثِ، كأنْ يقول: (قال فلانٌ) ويسوقُ طرفاً من آخرِ الإسناد؛ فهو صَحيحٌ منهُ إلى مَن سَمَّاه، أمَّا مِنْ ذلك المُسَمَّى إلى منتهى الإسنادِ فيحتاجُ إلى كَشْفٍ.

وهـٰذا كحديث عَفَّانَ بن مُسْلِمِ المتقدِّم، فهو صحيحٌ عند البخاريِّ إلى عَفَّانَ، لكنَّه مِن عَفَّانَ إلى ابنِ عُمَرَ يحتاجُ إلى تحقيق ثُبوتهِ.

ثالثاً: إذا علَّقَ الحديثَ بصيغةِ التَّمريض، كَقَوْلِهِ: "يُروَى" أو "رُوِيَ" ونحوِ ذلك من صِيغِ المبنيِّ للمَجهولِ، فليس فيه حكمٌ منه بثُبوتِ ذلك المعلَّقِ، بل فيه إشعارٌ بتعليلِه، فهو على الضَّعفِ حتَّى يتبيَّنَ وصْلُه من طريقِ ثابتٍ.

وأمَّا ما يعلُّقُهُ البُخاريُّ لأَجْلِ الاختِصارِ، فإنَّه يَسوقُهُ موصولاً في موضِعِ آخرَ من «الصّحيح»، فهلذا ليس من قبيلِ المعلّقِ الّذي يتخلّفُ عن شَرْطِه؛ للعِلْمِ بمخرَجهِ في نفس «الصّحيح».

تنبيهان:

التَّنبيةُ الأوَّل:

ليسَ في معلَّقاتِ البُخاريِّ ما هو شديدُ الضَّعْفِ، إلاَّ نادراً، ويُبيَّنُه، إنَّما فيها: الصَّحيحُ، والحَسَنُ، والضعيفُ المحتَمَلُ، وأكثَرُ ذلك آثارٌ عَن الصَّحابة، والتَّابعين، أو

مُتابَعاتٌ، وزيادةُ طُرُقِ قد رَوى ما هُوَ أَحْسَنُ منها مُسْنَداً.

ومثالُ النَّادرِ الَّذي يُلْحَقُ بمعلَّقاتِه، ويُبَيِّنُه، قولهُ: ويُذْكَرُ عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رَفْعُه: «لا يَتَطَوَّعُ الإمامُ في مَكانِهِ» ولم يَصِعَّ<sup>(١)</sup>.

### التَّنبيه التَّاني:

قولُ البخاريِّ: (قال فلانٌ): وفُلانٌ هاذا من شُيوخه، هل يُعَدُّ على شَرْطِ الصَّحيحِ، أم لا؟ مسألةٌ اخَتَلَفَ فيها العُلماءُ على قولين:

أوَّلهما: ليستْ على شَرْطِه، وشأنُها شأَنُ سائرِ المُعَلَّقاتِ الَّتي تحتاجُ إلى النَّظَرِ في وَصْلِها في مَوضعِ آخَرَ غير "الصَّحيح". وحُجَّتُهم: أنَّ البخاريَّ إذا رَوى حديثاً عن شيخٍ له سَمِعَهُ منهُ، وذلك الحديثُ على شَرْطِه، فإنَّه لا يقول فيه: (قال فُلانٌ) إنَّما يقول: (حدَّثنا) أو شِبْهَهَا من الصِّيخِ الصَّريحَةِ في الاتِّصالِ. قالوا: ووَجَدْنا البخاريَّ رَوَى لبعضِ شُيوخِه ما سَمِعَه منهم بالواسِطة.

وثانيهما: هو موصولٌ على شَرْطِ «الصَّحيح» فإنَّ البخاريَّ لم يُعْرَفْ بالتَّدليس، والرَّاوي إذا قال في بعض حديثِه عن شيخه: (قال فُلانٌ) أو (عن فُلانٍ) ولم يُعْرَفْ بالتَّدليس؛ فذلك مُتَّصِلٌ، قالوا: ووجَدْنا البُخَاريَّ في كتابه: «التَّاريخ الكبير» روى عن شيوخه حديثاً كثيراً لا يذكُرُ الصَّيغَة بينه وبين شيخه إلاَّ (قال)، وهو جارٍ عند أهل العِلْمِ على الاتَّصال.

وهاذا القولُ الثَّاني أصحُّ في الأصولِ.

ويَذْكُرُ أَهْلُ العلمِ له شاهداً حديث المعازِفِ المشهورَ، فَهُو مُخَرَّجٌ في «الصَّحيح»، قال البَخاريُّ: وقال هِشامُ بنُ عَمَّارِ: حَدَّثنا صَدَقَةُ بنُ خالِدٍ، حَدَّثنا عَبْدُ الرَّحمنِ بنُ يَزيدَ بنِ جابِرٍ، حَدَّثنا عَطِيَّةُ بنُ قَيْسٍ الكِلاَبيُّ، حَدَّثنا عَبْدُ الرَّحمن بن غَنْم الأَشْعَريُّ، قالَ: حَدَّثني أبو عامِرٍ ـ أو أبو مالكِ ـ الأَشْعَريُّ، والله ما كَذَبني، سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «لَيَكُونَنَّ مِنْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: يستقبل الإمام الناس إذا سلم، رقم: (٨١١).

أُمَّتي أَقْوامٌ يَسْتَحِلُونَ الحِرَ، والحَرِيرَ، والخَمْرَ، والمَعازِفَ، ولَيَنْزِلَنَّ أَقْوَامٌ إلى جَنْبِ عَلَمٍ، يَروحُ عَلَيْهِمْ بِسَارِحَةِ لَهُم، يأتيهِمْ - يَعني الفَقيرَ - لِحاجَةٍ - فيقولوا: ارْجِعُ إلَيْنا غَداً، فيُبَيِّتُهُم الله وَيضَعُ العَلَمَ، ويَمْسَخُ آخَرِينَ قِرَدَةً، وخَنازِيرَ إلى يَوْم القِيَامَةِ»(١).

ف: (هِشَامُ بِنُ عَمَّارٍ) من شبوخِ البخاريِّ، روى عنه البخاريُّ بالسَّماعِ المُباشرِ داخل «الصَّحيح» وخارِجَه أحاديث، ومنه إلى النَّبيُ ﷺ كُلُّ راوٍ قد صرَّحَ بسَماعه مِمَّن فوقه، فلا شُبْهَةَ في الاتِّصالِ، والبخاريُّ أورَدَ الحديثَ المذكورَ تحت باب: (ما جاءَ فيمَن يَسْتَجِلُّ الخَمْرَ ويُسَمِّيه بَغَيْر اسمِه) وساقَ هاذا الحديثَ ولم يَذْكُرْ شيئاً غيرَه، فهو حُجَّتُه للباب المذكور، فهاذا مِمَّا يؤكِّدُ اتَّصالَه.

لكن لماذا لم يَقُلْ: «حَدَّثني هِشامٌ»؟.

جوابُه: للشَّكِّ في اسم صحابيَّه، وهو غيرُ قادحٍ عند جُمْهورِ أهلِ العِلْمِ؛ لأنَّه كان عن أبي عامرٍ، أو أبي مالكِ، فكِلاهُما صحابيٌّ سَمِعَ الحَدْيثَ مِن النَّبيُّ ﷺ، وجَهالَةُ الصَّحابيُّ لا تُؤثَّرُ لعدالة جميعهم، فكيْف وقَدْ سُمَّيَ هُنا، وإنَّما وَقَعَ التَّردُّدُ في تَعيينِهِ (٢).

لقد اعتنى الحافظُ ابن حَجَرِ بذِكْرِ وصلِ المعلَّقاتِ الَّتِي في "صَحيحِ البَخاريِّ" في "فَتح البَاري"، وهو نافع مُبْرِزٌ لصِحَّةِ ما ذَكَرْتُ آنفاً من قِسْمَةِ المعلَّقاتِ في "الصَّحيح".

### (ب) معلَّقاتٌ في «صحيح مسلم»:

وأمًّا المعلَّقات في "صحبح مسلم" فقد بُحِثَتْ وفُرغَ منها وتحقَّقتُ صِحَّتُه، وقد أورد الحافظُ أبو على الغَسَّاني في كتابه القيِّم: «تقييد المهمل وتمييز المشكل» وبَلَغ بها أربعة عشر حديثاً، ثم تَبِعَه في ذِكْرها الإمامُ ابنُ الصَّلاح في مطلع شرحه له: "صحبح مسلم» وحقَّق: أنَّها اثنا عشر حديثاً فقط.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الأشربة، باب: ما جاء فيمن يستحل الخمر . . . ، برقم: (٥٢٦٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تحرير علوم الحديث»: (۲/ ۸۵۰ ـ ۸۵۲).

# (ج) \_ معلَّقاتٌ في كتبٍ أُخرىٰ:

ويُوجَدُ المعلَّقاتُ في بعض كُتُب السُّنَنِ، كأبي داوُدَ، والتَّرمذيِّ، كما يُوجَدُ في غيرها، ويَنْعَدِمُ، أو لا يكادُ يُوجَدُ في كُتُب المسانيدِ، أو المعاجِمِ، وشِنْهِها(١).

<sup>(</sup>١) انظر: "تحرير علوم الحديث" (٢/ ٨٥٠ ـ ٨٥٤).



# ٥ ـ الحديث المدلّس

# تعريفُ «المدلَّس» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُدَلَّسُ): اسمُ مفعولِ من «التدليس»، وهو مأخوذٌ من الدَّلَسِ، والدَّلَسُ ـ بالتحريك ـ الظُّلْمَةُ أو اختلاطُ النُّورِ بالظلمة.

و(التدليسُ) إخفاء العيب والتمويه، ويُقال: فلانٌ دَلَّس في البيع وفي كل شيءٍ: إذا لم يبيِّن عيبَه.

قال الأزهري: «ومن هذا أُخِذَ التدليسُ في الإسناد، وهو أن يحدِّث المحدِّثُ عن الشيخ الأكبر، ولعلَّه ما رآه إلا أنه سَمِعَ ما أسنده إليه مِن غيره مِمَّن دونه، أو ممن سمعه منه ليُوهم: أنه سمعه منه، وقد فعل ذلك جماعةٌ من الثقات، والدَّلسة الظلمة»(١).

وسَمَّاه المحدِّثون تدليساً لاشتراكه مع المعنى اللُّغَوي في الخفاء، وفي تغطية وجه الصَّواب فيه (٢)

واصطلاحاً: هو إخفاءُ عَيْبِ في الإسناد وتحسينٌ لظاهره »(٣).

ولكنَّ تعريف «التدليس» في الاصطلاح يختلف باختلاف أقسامه، فقد قَسَّمه ابنُ الصلاح في «مُقَدِّمته»، والبُقَاعي، وابنُ كثير إلى قسمين: (تدليسَ الإسناد)، و(تدليس الشيوخ)(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط» و «تاج العروس».

 <sup>(</sup>٢) مناهج المحدِّثين في تقوية الأحاديث الحسنة والضعيفة: ص: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) تيسير مصطلح الحديث: ص: ٧٩.

<sup>(</sup>٤) انظر «علوم الحديث» ص: ٧٣ ـ ٧٤، و «توضيح الأفكار»: (١/ ٣٧٦)، و «الباعث=

أمًّا الحافظان العِراقي، والسُّيوطي فجعلاه ثلاثةَ أقسامٍ: (تدليس الإسناد) و(تدليسَ الشيوخ) و(تدليسَ التسوية).

والفرقُ بين الفريقين: أنَّ ابن الصلاح ومن وافقه أدخلوا (تدليسَ التسوية) في (تدليس الإسناد) وجعلوه أحدَ أنواعه (١٠).

### التعريف المختار:

ويُمكِننا أن نعرِّف (التدليسَ) اصطلاحاً بقولنا: إنه «مُطْلَق الإيهام» لو روى أحدٌ عن آخر مُوهِماً ـ بقصد أو بغيره \_غير الحقيقة فهو تدليسٌ «في الجملة»(٢).

والأولى منه تعريفُ أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِتْر ـ حفظه الله وأمتع به ـ حيث عَرَّف (التدليسَ) بأنه: «التمويهُ في إسناد الحديث أوْ رواتِه»(٣).

## صُور التدليس:

١ ـ رواية الراوي عمَّن لَقِيَه وسَمِعَ ما لم يَسْمَعْه منه:

وهذه الصورةُ هي الصورةُ المشهورةُ عند المتأخّرين، بل خَصَّص الحافظُ ابن حجر «تدليسَ الإسناد» بها، وتبعه عليه كثيرٌ ممن جاء بعده (٤).

### مثالها:

ما قاله يحيى بن مَعِين: سمعتُ يحيى يقول: «الأَعْمَشُ سمع من مجاهدٍ، وكلُّ شيء

<sup>=</sup> الحثيث، (ص: ٤٥).

<sup>(</sup>۱) انظر «التقييد والإيضاح» (ص: ٧٣ ـ ٧٤)، و«شرح ألفية العراقي» (ص: ٧٩)، و«تدريب الراوي» (٢/٣/١).

<sup>(</sup>٢) منهج المتقدِّمين في التدليس: ص: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر «أصول الجرح والتعديل»: ص: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: «النكت»: (٢/١٤/٢).

 $x_{0}$  يروي عنه لم يسمع إنما هي مرسلةٌ مدلَسةٌ  $x_{0}^{(1)}$ .

فالأعمشُ سمع من مجاهدٍ أحاديثَ، وروى عنه أحاديثَ لم يسمعها منه بل سمعها من غيره عنه.

قال عبد الله بن أحمد: «قلتُ لأبي: أحاديثُ الأعمش عن مجاهدِ عمَّن هي؟ قال: قال أبو بكر بن عيَّاش: قال رجلٌ للأعمش: ممَّن سمعتَه في شيء رواه عن مجاهد؟

قال: «مر كزاز مر» بالفارسية، حَدَّثَنِيْه لَيْثٌ عن مجاهدٍ» (٢).

### حُكمها:

وأمَّا الصورة الأولى: ففيها تفصيلٌ.

ثم إنَّ مِن الرواة من قد يجتمع فيه أكثرُ من صورةٍ من هذه الصُّوَرِ كابن جُرَيْج مثلًا، ومنهم من لا يُعْرَف له إلا صورةٌ واحدةٌ كابن أبي نَجيْح وزكريا ابن أبي زائدة.

فإذا تبيَّن ما سَبَق: علمتَ أنَّ النظر في مسألة (التدليس) من خلال تعريف المتأخِّرين فقط وهو: «أن يروي عمَّن لَقِيَه وسمع منه شيئاً لم يَسْمَعْه منه بصيغة محتملة " يترتَّب عليها أخطاءٌ من نَوَاح عدّة:

من أهمُّها: قَصْرُ النظر في مسألة (التدليس) على (صيغة رواية المدلِّس) هل عَنْعَنَ أو صَرَّحَ بالتحديث؟

فعند النظر \_ مثلاً \_ إلى «طبقات المدلّسين» للحافظ ابن حجر \_ رحمه الله \_ وهو عمدة كثيرٍ ممَّن جاء بعده \_ نجد أنه اعتمد في تقسيمه لمراتب المدلّسين على مسألة «قبول عنعنة المدلّس أورَدّها»، ووَضَع فيه جميع أو أكثر من ذكر عنه السَّلَفُ أنه «مدلّسٌ»، وهذا خطأٌ ظاهرٌ بناءً على ما سَبَق من مصطلح «التدليس» عند السَّلَف وذلك من وجوه:

الوجه الأول: أنَّ من المدلِّسين من لا ينظر في روايته إلى «العنعنة أصلاً» بل ينظر فيه

<sup>(</sup>١) من كلام يحيى بن معين في الرجال: ص: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) العلل ومعرفة الرجال: للإمام أحمد: (١/ ٢٥٥).

إلى مُطْلَق سَماعِه ممَّن فوقه، فإن سمع منه وإلا فهو منقطعٌ ولو وُجِدَ في بعض الطُّرقِ التصريحُ بالتحديث ـ لتحقَّق الانقطاعُ ـ وذلك كروايات الحسن وابن أبي عَرُوْبَة.

الوجه الثاني: أنَّ من المدلِّسين من لا ينظر فيه إلى الصَّيْغة أصلاً؛ لأن تدليسهم (تدليسُ الشيوخ) لا (تدليس الإسناد) وذلك نحو مروان الفَزَاري وعطية العَوْفي.

الوجه الثالث: أنَّ من المدلِّسين من تدليسه في التصريح بالتحديث وهو ما يُسَمَّى (تدليس القطع) كتدليس عمر بن علي المَقْدَمي، فالخوف ـ إن وُجِدَ ـ فهو من تصريحه بالتحديث لا مِن «عنعنته».

الوجه الرابع: أنَّ من المدلِّسين من لا يدلِّس عن شيوخ معيَّنين كهشيم بن بشير مثلاً في روايته عن حُصين، والثَّوريِّ في روايته عن عددٍ من شيوخه كمنصور وحبيب بن أبي ثابت وسلمة بن كُهيَّل، فحتى لو سلمت هذه الأحكامُ فإنها لا تُغني مُطْلَقاً عن النظر في تراجم المدلِّسين الموسَّعة (١).

# ٢ ـ روايةُ الراوي عمَّن عاصَرَه ولم يَلْقَه، أو لِقيَه ولم يسمع منه:

وهذه الصورةُ التي جعلها المتأخّرون باسم: «المُرْسَل الخفيّ» وفَرَّقوا بينها وبين «التدليس» اتِّباعاً لابن حجر، الذي قال معلِّقاً على قول ابن القَطَّان في تعريفه للتدليس: «ونعني به أن يروي المحدِّثُ عمَّن قد سمع منه ما لم يسمعه منه من غير أن يذكر أنه سمعه منه، ولمَّا كان في هذا قد سمع منه جاءتْ روايتُه عنه بما لم يسمعه منه، كأنها إيهامُ سماعِه ذلك الشيء، فلذلك سُمِّي تدليساً».

قال ابنُ حجر معلِّقاً: «وهو صريحٌ في التَّفْرِقَة بين التدليس والإرسال، وأنَّ التدليس مختصٌّ بالرواية عمَّن له عنه سَماعٌ، بخلاف الإرسال، والله أعلم»(٢).

### مثالها:

قولُ الإمام أحمد بن حنبل: «لم يسمع سعيدُ بن أبي عَرُوْبَة من الحَكَم، ولا من

<sup>(</sup>١) انظر: «ضوابط قبول عنعنة المدلِّس» ص: ٦١ ـ ٦٧، و«منهج المتقدِّمين في التدليس» ص: ٦٦ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>۲) انظر «النكت»: (۲/ ۱۱۶ ـ ۲۱۰).

الأعمش، ولا مِن حَمَّاد، ولا من عمرو بن دينار، ولا من هِشَام بن عُرُوَة، ولا من إسماعيل ابن أبي خالد، ولا من عُبيد الله بن عمر، ولا من أبي بشر، ولا من ابن عَقِيْل، ولا من زيد ابن أسلم، ولا من عمر بن أبي سَلَمَة، ولا من أبي الزُّنَاد، وقد حَدَّث عن هؤلاء على التدليس»(١)

وقد ذكر الحاكمُ في أجناس المدلِّسين الجنسَ السَّادسَ من التدليس فقال: «قومٌ رووا عن شيوخٍ لم يَرَوْهم قطُّ، ولم يسمعوا منهم، إنما قالوا: قال فلانٌ. فحُمِل ذلك منهم على السَّماع وليس عندهم سماعٌ عالٍ ولا نازلٌ، ثم مَثَّل لذلك فقال: فلْيَعْلَمْ صاحبُ الحديث:

أنَّ الحسن لم يسمع من أبي هريرة، ولا مِن جابرٍ، ولا مِن ابن عمر، ولا من ابن عبًا من ابن عبًا قطُ.

وأنَّ الأعمش لم يسمع من أنسٍ.

وأنَّ الشَّعْبِي لم يسمع من صحابيًّ غيرِ أنسٍ، وأنَّ الشَّعْبِيَّ لم يسمع من عائشة ، ولا من عبد الله بن مسعود، ولا من أسامة بن زيد، ولا من عليًّ، إنما رآه رؤية ، ولا من معاذ بن جَبَل، ولا من زيد بن ثابتٍ.

وأنَّ قتادةَ لم يسمع من صحابيٌّ غير أنسٍ.

وأنَّ عامة حديثِ عمرو بن دينار عن الصحابة غيرُ مسموعةٍ.

وأنَّ عامة حديث مكْحُولِ عن الصحابة حوالةٌ.

وأنَّ ذلك كان كلُّه يخفى إلا على الحفَّاظ الثقات(٢).

### حُكمها:

يُعرَف في هذه الصُّورِة الانقطاعُ، ولا يُنظَر فيها إلى الصيغة، فمتى تحقَّق السَّماعُ في الجملة؛ تحقَّق الاتَّصالُ.

سير أعلام النبلاء: (٦/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) معرفة علوم الحديث: ص: ١٠٩.

٣ - روايةُ الراوي عمَّن لم يُعاصِرُه ولم يُدرِخُه إذا كانت روايتُه مُوْهِمةَ الاتَّصال:
 مثالها:

قولُ ابن حِبَّان عن عبد الجَبَّار بن واثل بن حُجْر: «ماتَ أبوه واثلٌ وأمُّه حاملٌ به، كلُّ ما روى عن أبيه مدلِّسٌ وإن كان لا يصغر عن صحبة الصحابة، ماتَ سنة ثنتي عشرة ومئة»(١).

فقد ذكر ابنُ حِبَّان أنَّ عبد الجبَّار وُلِدَ بعد وفاة أبيه، ومع ذلك جعل روايته عنه مدلَّسة؛ لأن رواية الابن عن أبيه موهمة للاتصال في الغالب، وإطلاق التدليس على هذه الصورة قليلٌ، لوضوح الانقطاع في الغالب لمن لم يُدْرِكُه، فلا إيهامَ في الرواية عنه (٢).

### حُكمها:

يُعرَف في هذه الصورة الانقطاعُ، ولا يُنظَر فيها إلى الصيغة، فمتى تحقَّق السَّماعُ في الجملة؛ تحقَّق الاتصالُ.

٤ ـ روايةُ الراوي من صحيفةٍ عمَّن قد عاصَره، ولقيه أو لم يَلْقَه:

### مثالها:

قول ابن حِبَّان: «ما سمع التفسيرَ عن مجاهدِ أحدٌ غيرُ القاسم بن أبي بَزَّة، نَظَر الحَكَمُ ابن عُتَيْبَة، ولَيْثُ بن أبي سليم، وابنُ أبي نَجِيْح، وابنُ جُرَيْجٍ وابنُ عُيَيْنَة في كتاب القاسم ونَسَخوه ثم دَلَسوه عن مجاهدِ»(٣).

### حُكمها:

يُنظَر في هذه الصُّورةِ إلى صحة الصحيفةِ وثقةِ الواسطة.

روایة الراوي عن شیخ فیسمیه أو یلقبه أو یكنیه بخلاف ما یشتهر به حتى لا یعرف،
 وهو ما یعرف بـ: «تدلیس الشیوخ»:

<sup>(</sup>١) مشاهير علماء الأمصار: (١/٦٣١).

<sup>(</sup>٢) منهج المتقدّمين في التدليس: ص: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) مشاهير علماء الأمصار: (١/١٦٤).

قول الدَّارَقُطْنِي: «قال لي أبو طالب أحمد بن نَصْر بن طالب الحافظ: معاوية بن أبي العباس هو عندي معاوية بن هشام دَلَسه مروان الفَزَاري»(١).

والمقصودُ من كلِّ ماسَبَق: هو أنَّ كلمة «مدلَّس» عند الأثمة المتقدِّمين ليست على معنى واحدِ فقط حتى تعطى حكماً واحداً، بل لها معانِ متعدَّدةٌ تُعْرَف من كلامهم.

فإذا وُجِدَ نصٌّ لأحد الأئمة يصف فيها أحدَ الرواة بأنه مدلِّسٌ فلابُدَّ من النظر في التدليس المراد؛ لأن حكم كلِّ صورةٍ يختلف عن الأخرى.

#### حكمها:

يُعرَف في هذه الصورة الاتِّصالُ، ولا يُنظَر فيها إلى الصيغة، بل يتحقَّق من شيخ المدلِّس.

# صِيَغُ التدليس:

للصيغة التي تكون بين المدلِّس وشيخه دَوْرٌ مُهِمٌّ ـ عند المعاصرين على وجه الخصوص ـ في الحُكم على رواياتِ المدلِّسين.

ولكن هل العنعنةُ التي تُذْكَر في الروايات من تصرُّفِ الراوي المدلِّسِ أو تصرُّفِ مَنْ دونَهُ من الرواة كتلاميذه أو تلاميذهم؟

الذي يتّضح من أقوال الأئمّة المتقدّمين هو: أنَّ العنعنة ليست دائماً من قول المدلِّس أو الراوي، بل قد تكون منه، وقد تكون ممَّن دُونه؛ إذ إنَّ من يتتبَّع نقولَ العلماء وتصرُّفاتِهم، والنظرَ في الأسانيد يتَّضح له: أنَّ العنعنة في الغالب تكون من المدلِّس، وهذا الأمرُ يعتمد اعتماداً كبيراً على جمع الطُّرُق، وعلى القرائن المحتفة بالأسانيد والرواة ونحو ذلك (٢).

<sup>(</sup>١) موضع أوهام الجمع والتفريق: (٢/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٢) منهج المتقدّمين في التدليس: ص: ١٣٩ ـ ١٣٠ .

وذلك أنَّ المتقدِّمين إذا ذكروا طريقةَ الرواة في روايتهم ما لم يسمعوه أنهم يأتون بألفاظ عديدةٍ محتملة للسَّماع، أسوق ما يلى من الألفاظ التي ذكروها:

 ١ - أن يقول: «قال فلان»: وهو كثيرٌ جداً من تصرُّفاتِ المدلَّسين والرواةِ عموماً في ذِكْرِهم ما لم يسمعوه.

#### مثاله

قولُ شُعْبَة: «كنتُ أعرف إذا جاء ما سمع قتادةُ ممَّا لم يَسْمَعْ، كان إذا جاء ما سمع قال: حدَّثنا أنسُ بن مالك، حَدَّثنا الحَسَنُ، حَدَّثنا مُطَرِّفٌ، حَدَّثنا سعيدٌ، وإذا جاء ما لم يَسْمَعْ قال: قال سعيدُ بن جُبَيْر، قال أبو قِلاَبة»(١).

# ٢ - أن يقول الراوي لما لم يَسْمَعُه «حَدَّث فلانٌ»:

#### مثاله:

قولُ شُعْبَة: كنتُ أَتفقَّد فَمَ قتادة فإذا قال: «سمعتُ» أو «حَدَّثنا» حفظتُ، وإذا قال: «حَدَّثَ فلانٌ» تركتُه»(٢).

# ٣ ـ أن يقول الراوي لما لم يَسْمَعْه: «ذَكُر فلانَّ»:

#### مثاله:

قُولُ عليِّ بن المَدِيْني: ﴿ لم أَجِدُ لابن إسحاق إلاَّ حديثَيْن مُنْكَرَيْن:

نافعٌ، عن ابن عمر، عن النبيِّ عَلِيَّة: «إذا نَعَس أحدُكم يومَ الجُمُعَةِ».

والزهريُّ، عن عُرْوَة، عن زيدِ بن خالد: ﴿إِذَا مَسَّ أَحَدُكُم فَرْجَهِ ۗ .

هـٰـذين لـم يَرْوِهـما عن أحدٍ، والباقين يقول: ذَكَر فلانٌ، ولكن هذا فيه حَدَّثنا»(٣).

\$ ـ أن يقول الراوي: «فلانٌ»، ولا يقول قَبْلُه شيئاً:

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد: (۷/ ۲۲۹).

<sup>(</sup>۲) الجرح والتعديل: (۱/ ۱۲۱) و (٤/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) المعرفة والتاريخ: (٢/ ٢٨).

قولُ أحمد: «كلُّ شيء يقول ابنُ جُرَيْجٍ: قال عطاءُ، أو عطاءُ، فإنه لم يَسْمَعْه من عطاء»(١).

۵ - أن يقول الراوي «حَدَّثنا» و «سَمِعْتُ» ثم يسكت، ثم يقول: فلانٌ، ولا يقصده بالتحديث الأول:

مثاله:

قولُ ابن سعد في عمر بن عليّ: "وكان يدلّس تدليساً شديداً، وكان يقول: سمعتُ وحَدَّثنا ثم يسكت، ثم يقول: هِشام بن عُرْوَة والأعمش»(٢)

٦ - أن يقول الراوي «عن فلانٍ»:

مثاله:

قول النَّسائي في بَقِيَّة بن الوليد: «إنْ قال (أَخْبَرَنا) أو (حَدَّثَنا) فهو ثقةٌ، وإنْ قال (عَنْ) فلا يؤخذ عنه، لا يدرى عمَّن أخذه (٣٠).

فيحصل ممَّا سَبَق: أنَّ معظم ما دَلَسه الرُّواة \_ إن لم يكن كلَّه \_ إنما هو بذكر ألفاظٍ ليس بينها العنعنة ، وذلك بأن يقول: «قال فلانٌ» ونحوُه ؛ فذِكْرُ العنعنة بين الراوي المدلَّس وشيخِه لا يَدُلُّ على أنَّ المدلِّس هو الذي ذكرها، فلا يبنى حكمٌ على مجرَّد وجود هذه العنعنة هنا (٤).

يقول العلامة عبد الرحمن المُعَلِّمي اليَماني رحمه الله تعالى: «اشتهر في هذا الباب «العنعنة»، مع أنَّ كلمة «عَنْ» ليست مِن لفظ الراوي الذي يذكر اسمه قبلها، بل هي لفظٌ من

<sup>(</sup>١) بحر الدم: ص: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد: (٢٩١٠/٧).

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد: (۷/ ۱۲۲۰).

 <sup>(</sup>٤) ضوابط قبول عنعنة المدلس: ص: ٧٧ \_ ٧٤.

دونه، وذلك كما لو قال هَمَّامٌ: حَدَّثنا قتادةُ عن أنسٍ، فكلمةُ «عن» من لفظ «هَمَّام»، لأنها متعلِّقةٌ بكلمة «حَدَّثنا»، و هي من قول «هَمَّام»؛ ولأنه ليس من عادتهم أن يبتدئ الشيخُ فيقول: «عن فلانٍ»، وإنما يقول: (حَدَّثنا)أو (أَخْبَرَنا) أو (قال) أو (ذَكَر)، أو نحو ذلك، وقد يبتدئ فيقول: (فلان) كما ترى بعض أمثلة ذلك في بحث التدليس من «فتح المغيث» وغيره؛ ولهذا يَكْثُر في كتب الحديث إثبات (قال) في أثناء الإسناد قبل (حَدَّثنا) و(أخبرنا).

وذلك في نحو قول البخاري: «حَدَّثنا الحُمَيْديُّ قال: حَدَّثنا سفيانُ قال: حَدَّثنا يحيى ابن سعيد»، وكثيراً ما تحذف فيزيدها الشُّرَّاحُ أو قرَّاءُ الحديث، ولا تثبت قبل كلمة «عن»، وتَصَفَّحْ إن شئتَ «شرح القَسْطَلَّاني على صحيح البخاري»، فبهذا يتضح أنَّ قول هَمَّام «حَدَّثنا قتادةُ عن أنسٍ» لا يدري كيف قال قتادةُ، فقد يكون قال: «حَدَّثني أنسٌ» أو «قال أنسٌ» أو «حَدَّث أنسٌ» أو «ذكر أنسٌ» أو «سمعتُ أنساً» أو غير ذلك من الصِّيعَ التي تصرِّح بسماعه من أنسٍ أو تحتمله، لكن لا يحتمل أن يكون قال: «بَلغني عن أنسٍ»؛ إذ لو قال هكذا لزم هَمَّاماً أن يحكي لفظه أو معناه كأن يقول: «حَدَّثني قتادةُ عمَّن بلغه عن أنسٍ» وإلا كان همَّامٌ مدلِّساً تدليسَ التسوية، وهو قبيعٌ جداً وإنْ خَفَّ أمره في هذا المثال (۱).

والعنعنة \_ كما تبيَّن \_ تكون غالباً من تصرُّف الرواة عن المدلِّس، لا من قول المدلِّس، وعندها فالحكم بكون هذه العنعنة منه مُطْلَقاً خطاً، كما أنَّ الحكم بأن المدلِّس \_ أو الراوي عموماً \_ قد صَرَّح بالتحديث لمجرَّد وجود هذا التصريح في بعض الطُّرق مُطْلَقاً خطأ.

على أنَّ تغير الصَّيْغة يقع من الثقات الحفَّاظ كما يقع من خفيفي الضَّبْط، وإنْ كان في القسم الثاني أكثر.

ومثالٌ لتغير الصِّيْغة من الثقات الحفَّاظ: قال يحيى بن مَعين: «أخطأ عبدُ الرحمن بن مَهدي يوماً فقال: «حَدَّثَنا هُشَيْمٌ قال: حَدَّثَنا منصورٌ، ولم يكن هُشَيْمٌ سمعه من منصورٍ»(٢).

<sup>(</sup>١) التنكيل: (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الدوري: (٤/ ١٤٥).

و مثال لتغير الصَّيْغةِ من خفيفي الضبط: قال الدُّوْرِي: سمعتُ يحيى ـ أي: ابن مَعِيْن ـ يقول: «كان جَرِيْرُ بن حازم يحدُّث فيقول: حَدَّثنا ، فكان حَمَّادُ بن زَيْد يقول له: عَنْ عَنْ ، قال يحيى: وكان حَمَّادُ بن زيد يقول لجرير بن حازم فيما بينه وبينه »(١).

والأمرُ يعود في ذلك كلّه إلى النظر في الأسانيد والرجال والاعتبار والقرائن، وهو ما لا يضبط بضابطٍ مُطْلَقٍ يكون مطّرداً في جميع الحالات، وهذا كلّه يؤكّد أن الأخذ بالضوابط فقط من دون نظرٍ في الطّرق والأسانيد واعتبار الروايات ومقارنتها ـ كما هو منهجُ كثيرٍ من المعاصرين في الحكم على رواية المدلّس ـ خطأٌ (٢).

# طُون معرفة التدليس:

يُعْرَف التدليسُ بطُرُقِ عشر يمكن إجمالها بحالتين:

الحالة الأولى: أن يكون الدليلُ قد قام على أنَّ حديثه هذا بعينه مدلَّسٌ.

الحالة الثانية: ألا يُعْلَم وجود التدليس، ولكن تكون في الحديث عِلَّةٌ فتحمل هذه العِلَّةُ على احتمال وجود التدليس.

وأمَّا الطُّرق التي يُعْرَف بها (التدليس) فهي ما يلي:

١ - إخبارُ المدلِّس عن نفسه بذلك:

مثاله:

ما وَقَع لهُشَيْم بن بشير عندما سأل طُلَّابَه: هل دَلَّسْتُ لكم اليومَ؟ فقالوا: لا.

فقال: «لم أسمع من مُغِيْرَة حرفاً مما ذكرتُه، وإنما قلتُ: حَدَّثُني حصينُ ومغيرةُ غير مسموع لي "(٣).

<sup>(</sup>١) تاريخ الدوري: (٢٤/٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «منهج المتقدّمين في التدليس» ص: ١٥١، و «ضوابط قبول عنعنة المدلّس» ص: ٧١ - ٧٨٠

<sup>(</sup>٣) معرفة علوم الحديث: ص: ١٠٥.

# ٢ ـ أن يكون المدلِّسُ لم يسمع أصلاً من شيخه في السند:

مثاله:

ما رواه الترمذيُّ عن يحيى بن موسى قال: حَدَّثَنا محمدُ بن بَكْرٍ، أخبرنا ابنُ جُرَيْجٍ، عن عمران بن أبي أنس، عن مالك بن أوْس بن الحَدَثان، عن أبي ذَرِّ سمعتُ رسولَ الله ﷺ عقول: «في الإبل صَدَقَتُها، وفي البُرِّ صَدَقَتُه».

٣ ـ أن يكون الحديثُ الذي رواه المدلِّسُ معروفاً من رواية أحد الضُّعفاء:

وذلك أن يكون الحديثُ مشهوراً من رواية أحد الضعفاء، ولم يَرْوِه غيرُه، ثم يأتي من رواية مدلِّس معروف بالأخذ من هذا الضعيف (٢٠).

#### مثاله:

ما قاله الدُّوْرِيُّ: سمعتُ يحيى \_ يعني ابنَ مَعِيْن \_ يقول: حَدَّثنا مُعْتَمرٌ، عن زُهَيْر، شيخ من بني سَلُوْل، عن يونس، عن الحسن قال: «يجزى من الصَّرْم السَّلاَمُ»، قال يحيى: وليس هذا الشيخُ بشيء، وقد دَلَّسه هُشَيْمٌ عن يونس، وليس هذا الحديثُ بشيء ليس يرويه ثقةٌ» (٣).

فالحديثُ هذا معروفٌ من رواية زُهير بن إسحاق السَّلُولي عن يونس؛ لذلك قال يحيى بن معين: «زهير هذا ليس بشيء، ومن روى هذا الحديثُ فاتَّهمْهُ»(٤).

وقد ذَكَر هذا الحديث من مُنكراتِ زهيرٍ هذا، النسائيُّ والعُقَيْلِيُّ وابنُ عديُّ وغيرُهم (٥٠).

<sup>(</sup>١) العلل الكبير: (١/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) منهج المتقدّمين في التدليس: ص: ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الدوري: (٤/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) تاريخ الدوري: (٤/ ١٩٩).

 <sup>(</sup>۵) انظر: «كتاب الضعفاء والمتروكين» للنّسائي (ص: ٣٤)، و«الضعفاء» للعقيلي: (٣٢/ ٩١)،
 و «الكامل» لابن عدي: (٣/ ٢٢٣).

# ٤ - أن يروي الحديث نفسه عنه من وجه آخر بالتصريح بواسطة بين الراوي المدلسل وشيخه:

وذلك أن يتبيَّن بعد اعتبار الحديث والنظر في الأسانيد والرواة عن المدلِّس: أنَّ الإسناد رُوي من وجه أخرَ بذكر واسطة بين المدلِّس وشيخِه مما يَدُلُّ على أن الإسناد الذي لم تذكر فيه الواسطة مدلَّسٌ (١).

#### مثاله:

ما أخرجه النسائي في "السنن الكبرى" (٢) من طريق محمد بن إسماعيل بن إبراهيم، قال: ثنا عبد الله بن بَكْر، قال: ثنا سعيد - هو ابن أبي عَرُوْبَة - عن عليّ بن زيد، عن سعيد ابن المُسيّب، عن ابن عباس: أنَّ عليّاً قال للنبيِّ عَيِّة في ابنة حمزة، وذكر من جمالها، قال: "إنها ابنة أخي من الرضاعة»، ثم قال نبيُّ الله عَيِّة: "أو ما علمتَ أنَّ الله حَرَّم من الرضاعة ما حَرَّم من النّسب».

ثم قال النَّسائي: لم يَسْمَعْه سعيدٌ عن عليُّ بن زيد:

أخبرنا قتيبةُ بن سعيد قال: ثنا غُندُرٌ، قال: ثنا سعيدٌ عن رجلٍ، عن عليَّ بن زيدٍ، عن سعيد بن المُسَيَّب، عن ابن عبَّاس: أنَّ عليّاً قال للنبيِّ ﷺ في ابنة حمزة فذكر من جمالها، فقال رسول الله ﷺ: "إنَّها ابنةُ أخي من الرَّضاعة، أو ما علمتَ أنَّ الله حَرَّم من الرَّضاعة ما حَرَّم من النَّسب».

فتبيَّن بالسَّندِ الآخر أنَّ الحديث هذا مدلَّسٌ عن رجلٍ.

٥ - أن يسأل الراوي المدلِّس عن سماعه فيجيب بالنفي:

بمعنى أنَّ المدلِّس قد يروي حديثاً ولا يصرِّح فيه بالسَّماع، فيقوم الراوي عنه أو غيرُه

<sup>(</sup>١) منهج المتقدّمين في التدليس: ص: ١٩٢.

<sup>(7) (7/ 897).</sup> 

بسؤاله عن هذا الحديث بعينه: هل سَمِعَه ممَّن روى عنه؟ فيجيبه بالنفي، وقد يَذْكُر الواسطةَ بينهما(١).

#### مثاله:

قولُ أبي داود الطَّيَالِسِيّ: «حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عن عمرو عن جابرِ قال: «كنا نَعْزِل على عهد رسول الله ﷺ والقرآنُ يَنْزِلُ عليه».

فقلت \_ أي: شعبة \_: أنت سمعته من جابر؟

قال\_أي عمرو\_: لا »(٢).

٦ - أن يسأل الراوى المدلِّس عن سماعه فيجيب بذكر الواسطة:

قال الحاكمُ: «... فقومٌ يدلِّسون الحديثَ فيقولون: قال: فلانٌ، فإذا وَقَع إليهم من يُنفِّر عن سماعاتهم ويُلِحُ ويُراجِعهم ذكروا فيه سَماعاتِهم (٣).

#### مثاله:

مَثّل ابنُ الصَّلاح لتدليس الإسناد بما أخرجه الحاكمُ في "معرفة علوم الحديث" (٤). من طريق إبراهيم بن محمد السُّكَري قال: "ثنا علي بن خَشْرَم قال: قال لنا ابن عُيَيْنَةَ عن الزهري فقيل له: سمعته من الزهري؟ فقال: لا، ولا ممَّن سمعه من الزهريّ، حَدَّثني عبدُ الرزَّاق عن مَعْمَر عن الزهري».

٧ ـ تصريحُ شيخ المدلِّس بأنه هو من حديث المدلِّسِ بالحديث، وأسقط روايتَه منه:

بمعنى أن يصرّح شيخُ المدلِّس بأنَّ الحديث لم يسمعه المدلِّسُ ممن فوقه؛ لأنه هو الذي حَدَّث به، ويذكر وَجُهَ الذي حَدَّثه به، ثم يذكر تحديث المدلِّس، فيتبيَّن تدليسُه.

<sup>(</sup>١) منهج المتقدّمين في التدليس: ص: ١٨٨.

 <sup>(</sup>٢) المسند: ص: ٢٣٦، وهو في النسائي في «الكبرى» (برقم: ٩٠٩٢) من طريق آخر عن شعبة أيضاً.

<sup>(</sup>٣) معرفة علوم الحديث: ص: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) ص: ١٠٤.

ما رواه الخطيبُ عن عبد الله بن المُبارك قال: قلتُ لشَرِيْكِ بن عبد الله النَّخَعي: تعرف أبا سعد البَقَّال؟

قال: إي والله، أعرفه عاليَ الإسناد، أنا حَدَّثَتُه عن عبد الكريم الجَزَري، عن زياد بن أبي مريم، عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «النَّدُمُ توبةٌ»(١). فتركني، وترك عبد الكريم، وترك زياد بن أبي مريم، وحَدَّث عن عبد الله بن معود عن النبي ﷺ(١).

٨ ـ أن يصرِّح أحدُ الأئمة بأنَّ الحديث لم يسمعه المدلِّسُ ممن فوقه، كأن يَنُصَّ الإمامُ
 على عدد مسموعات المدلِّس عن راو معيَّن:

وذلك أن يَنُصَّ أحدُ الأئمة بأنَّ فلاناً لم يسمع من فلانٍ إلا كذا وكذا، فيستفاد من هذا النَّصِّ أنَّ ما عدا هذه الرواياتِ المنصوصة تكون مدلَّسةً لم يسمعها (٣).

#### مثاله:

قولُ شُعْبَة: «لم يسمع أبو إسحاق الهَمْداني من الحارث الأُعْورِ إلا أربعة أحاديث»(٤).

وقال أبو داود: «لم يسمع أبو إسحاق من الحارث إلا أربعةَ أحاديث ليس فيها مُسْنَدٌ واحدٌ »(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده: (١/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) الكفاية: ص: ١٤ه.

<sup>(</sup>٣) منهج المتقدمين في التدليس: ص: ٢١٣.

<sup>(</sup>٤) الجرح والتعديل: (١٤٨/١).

<sup>(</sup>٥) رسالة أبي داود لأهل مكة: ص: ٣١.

### ٩ \_ بمعرفة التاريخ:

وذلك بمراجعة كتب التراجم والمَراسِيل والعِلَل وغيرها لمعرفة سَماعات الرواة وأحوالهم، فإذا وجدنا فيها ـ مثلاً ـ أنَّ فلاناً لم يسمع من فلانِ إلاَّ حديث كذا، أو أربعة أحاديث أو عشرة ونحوها، ثم وجدناه قد روى عنه أكثرَ مما ذُكِرَ، علمنا أنَّ ذلك مما دَلَسه عنه (١).

#### مثاله:

وقال غيرُه: لم يسمع الحَكَمُ حديثَ مِفْسَم كتاب إلا خمسةَ أحاديث، وعَدَّها يحيى القَطَّان، حديثَ الوِتْرِ، والقُنُوْتِ، وَعَزْمَة الطَّلاق، وجزاء الصَّيْد، والرجل يأتي امرأتَه وهي حائضٌ (٢).

# ١٠ ـ جَمْعُ طُرُقِ الحديث:

فإذا وجدنا في إحدى الطُّرق زيادة راوٍ على غيرها. فإنْ صَرَّح بالسماع في موضع الزيادة كانت الناقصةُ مُعَلَّةً بالزائدة، فإذا كان الراوي مدلِّساً عُرِفَ أنَّ ذلك مما دَلَّسه (٣).

لكن يعتمد ذلك على حَصَافة الباحث ودرايته وخبرته وإلا فقد يكون في باب (المزيد من متصل الأسانيد).

قال أبو الحسن بن القَطَّان: «إذا روى المدلِّسُ حديثاً بصِيْغة محتملة، ثم رواه بواسطة تبيَّن انقطاعُ الأوّلِ عند الجميع».

قال الحافظُ ابن حجر مُعقِّباً عليه: «وهذا بخلاف غير المدلِّس، فإنَّ غيرَ المدلِّس يحمل غالب ما يقع منه من ذلك على أنه سمعه من الشيخ الأعلى وثبته فيه الواسطة»(٤).

<sup>(</sup>١) التدليس في الحديث: ص: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب: (٢/٣/٢).

<sup>(</sup>٣) التدليس في الحديث: ص: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٦٢٥).

# ١١ ـ ما يُعْرَف ل لظهوره ل من تدليس الشيوخ :

فإذا اشتهر باسمه أو بكنيته بغير ما اشتهر به عند الناس كان تدليساً لا يحتاج إلى دليل، وأمثلته كثيرةٌ جداً(١).

١٢ ـ إذا لم يُعْلَم وجودُ التدليس ولكن تكون في الحديث عِلَّةٌ إسناديةٌ فتُحْمَل هذه العِلَّةُ
 على احتمال وجود التدليس:

وذلك فيما إذا وَرَدَ إسنادٌ أحدُ رواته مدلِّسٌ ثقةٌ احتمل تدليسه ولم يصرِّح بالتحديث، ثم وُجِدَتْ عِلَّةٌ في هذا الحديث، كمخالفة لمجموعة من الثقات مثلاً، أو نكارة على وجه ما ونحو ذلك، فإنَّ الأثمة يحملون العِلَّة الأصلية احتمالاً، ولا يكون هذا جَزْماً منهم بأنَّ الحديث مدلَّسٌ، ويعلِّلون السندَ تبعاً للعِلَّة التي وجدوها في أصل الحديث، ويحاولون أن يبتعدوا عن تخطئة الثقة أو توهيمه ما وجدوا لذلك سبيلاً.

فالعلَّةُ الأصليةُ موجودةٌ في الحديث بحيث لو كان موضع الراوي المدلِّس راوٍ غير مدلِّسٍ فالعِلَّةُ متحقّقةٌ \_ المخالفة أو النكارة ونحوها \_، فليس تعليلُ الحديث لأجل عَدَمِ تصريح المدلِّس.

لذا فإثباتُ تصريح المدلِّس بالتحديث من إحدى الطُّرق في حديث من هذه الأحاديث لا يفيد تقويةً للحديث، بل يفيد انتفاءَ احتمالِ وجود التدليس، فينظر في عِلَّةٍ أخرى (٢).

وقد ذكر العلاَّمة المُعَلِّمي \_ رحمه الله \_ قاعدةً جيدةً في مثل هذه المسألة \_ وإن لم تكن في التدليس غير أنَّ لها علاقةً وثيقةً بهذا الموضوع، فانظرها لزاماً في مقدِّمته الضافية لـ: «الفوائد المجموعة» للإمام الشَّوْكاني.

# حُكم رواية المدلِّس:

ونذكُرُ فيها المذاهبَ والترجيحَ بينها فيما يأتي:

<sup>(</sup>١) التدليس في الحديث: ص: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) منهج المتقدمين في التدليس: ص: ٢٢٩.

١ = «قال خَلْقٌ كثيرٌ من أهل العلم: خَبَرُ المدلِّس مقبولٌ؛ لأنهم لم يجعلوه بمثابة الكذَّاب، ولم يروا (التدليس) ناقصاً لعدالته.

وذهب إلى ذلك جُمهورُ مَنْ قَبِلَ المراسيلَ من الأحاديث، وزعموا أنَّ نهاية أمرِه أن يكون (التدليسُ) بمعنى الإرسال».

٢ - "وقال بعضُ أهل العلم: إذا دَلَس المحدِّثُ عمَّن لم يسمع منه ولم يَلْقَه؛ وكان ذلك الغالبَ على حديثه لم تُقْبَلُ رواياتُه. وأمَّا إذا كان تدليسُه عمَّن قد لَقِيَه وسمع منه فيدلِّس عنه رواية ما لم يسمعه منه فذلك مقبولٌ بشرط أن يكون الذي يدلِّس عنه ثقةً».

٣ ـ وقال آخرون: خَبَرُ المدلِّسِ لا يُقْبَلُ إلاَّ أن يُورِده على وجهِ مُبَيَّنِ غير محتملِ
 للإبهام، فإنْ أورده على ذلك قُبِلَ».

قال الحافظُ الخطيبُ البغداديُّ في هذا الأخير: «وهذا هو الصحيحُ عندنا»(١).

وما صَحَّحه الخطيبُ هو الذي اعتمده علماءُ الفَنِّ، وله استدلالٌ قويٌّ ظاهرٌ، وهو أنَّ ما رواه المدلِّسُ بلفظٍ مُحتَمِلٍ لم يبيِّن فيه السَّماعَ والاتِّصالَ؛ حُكْمُه حكمُ المُرْسَل وأنواعِه، وما رواه بلفظٍ مُبيِّنِ الاتَّصال نحو: (سمعتُ، وحَدَّثَنا، وأَخْبَرَنا) وأشباهِها فهو مقبولٌ مُحْتَجٌ به. وفي الصحيحين وغيرِهما من الكتب المعتمدة من حديث هذا الضَّرْبِ كثيرٌ ك: قَتادة، والأعمش، والسُّفْيَانَيْن، وهُشَيْم بن بَشير، وغيرِهم.

وهذا لأنَّ (التدليس) ليس كَذِباً، وإنما هو ضَرْبٌ من الإيهام بلفظِ محتملِ، والحكمُ بأنه لا يُقْبَل من المدلِّس حتى يبيِّن أجراه الشافعي رضي الله عنه فيمن عرفناه دلَّس مرةً، والله أعلم (٢).

# أقسام التدليس:

ول: التدليس تسعة أقسام كما يلي:

انظر «الكفاية» ص: ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٧٧ ـ ٦٨.

١ - تدليس الاستدراك ٥ - تدليس السكوت

٢ - تدليس الإسناد ٦ - تدليس الشيوخ

٣ ـ تدليس البلاد ٧ ـ تدليس الصِّيَغ

٤ - تدليس التسوية ٨ - تدليس العطف

٩ - تدليس القطع

والآن أعرِّف فيما يلي بكلِّ من هذه الأقسام مع التمثيل:

# ١ - تَدْلِيْسُ الاسْتِدْرَاكِ:

هو أن يقول الراوي: «لَيْسَ فلانٌ حَدَّثَنا، ولكن فلانٌ، مُوهِماً أنَّه سَمِع منه.

### مثاله:

ما نُقِلَ عن أبي إسحاق السَّبيعي حيثُ قال: «ليس أبو عُبَيْدَة حدَّثنا، ولكن عبد الرحمن عن أبيه» (١٠).

فهو بهذا يُوهِم أنه سمع من عبد الرحمن، ولم يَقُلُ: ولكن عبدُ الرحمن حَدَّثنا.

### حکمه:

أنه مكروة".

# ٢ - تَدْلِيْسُ الإِسْنَادِ:

عَرَّفه أبو بكر البَزَّار بأنه: «روايةُ الراوي عمَّن قد سَمِعَ منه ما لم يَسْمَعْه منه من غير أن يَذْكُرَ أنه سَمِعَه منه»<sup>(۲)</sup>.

وبمثله عَرَّفه أبو الحسن ابن القَطَّان في «بيان الوهم والإيهام» (٣) حيث قال: «ونعني به

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث: ص: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) التفييدوالإيضاح: ص: ٩٧.

<sup>(</sup>T) 0\TP3.

أن يروي المحدِّثُ عمَّن قد سَمِعَ منه ما لم يَسْمَعْ منه مِن غير أن يذكر أنه سَمِعَه منه».

وبتعريف البَزَّار عَرَّفه كلُّ من الخطيب البغدادي<sup>(۱)</sup>، وابن عبد البَرَ<sup>(۲)</sup> والعَلاثي<sup>(۳)</sup>، ووصَف الحافظُ ابنُ حجر تعريفَ ابن القطَّان بأنه تعريفٌ غير معترضٍ<sup>(۱)</sup>، حيث يشترط هؤلاء اللَّقاءَ والسَّماعَ في حدِّ التدليس.

وذَهَب آخرون إلى التوشّع في مدلول التدليس، فيمثل عندهم من سمع، ومن أَذْرَك ولم يسمع، ومن أَذْرَك ولم يسمع، ومن هؤلاء الإمام ابنُ الصلاح حيث قال: «تدليس الإسناد: وهو أن يروي عمَّن لَقِيّه ما لم يَسْمَعْ منه مُوْهِماً أنه سَمِعَه منه، أو عمَّن عاصَرَه، ولم يَلْقَه مُوهِماً أنه لَقِيّه وسَمِعه منه».

وبمثل تعريف ابن الصَّلاح عَرَّفه النَّووِيُّ<sup>(۱)</sup>، وابنُ كثير<sup>(۷)</sup>، والعِراقيُُّ<sup>(۸)</sup>، وذَكر أنَّ تعريفَ ابن الصلاح هو المشهورُ بين أهل الحديث.

لكنَّ الحافظ ابن حجر لم يَوْتَضِ هذا، وفَرَّق بين النوعين باعتبار أنَّ التدليس يَخْتَصُّ بمَن روى عمَّن عَرَفَ لقاءه إيَّاه، وأمَّا إذا عاصره ولم يَعْرِفْ أنه لَقِيَه فهو «المُوْسَلُ الخفيُّ»(٩).

وهو الظاهرُ أيضاً من صنيع الحافظ العَلائي؛ حيث تكلَّم على التدليس بنوعيه، ثم أفرد للمُرْسَل الخفيّ باباً مستقلاً في كتابه: «جامع التحصيل».

<sup>(</sup>۱) في «الكفاية»: ص: ٥١٠.

<sup>(</sup>٢) التمهيد: (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٣) جامع التحصيل: ص: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) النكت: (٢/١٢).

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث: ص: ٦٦.

<sup>(</sup>٦) في «التقريب» ص: ٢٢٣ ـ ٢٢٤.

<sup>(</sup>V) في «اختصار علوم الحديث» ص: ٥٠.

<sup>(</sup>٨) في «التقييد والإيضاح»: ص: ٨٠.

<sup>(</sup>٩) نزهة النظر: ص: ٣٩ ـ ٤٠ .

والرَّأَيُ الذي ذَهَب إليه الحافظُ ابنُ حجر هو المعتمدُ؛ لأنه يفرِّق تفريقاً دقيقاً بين «المدلَّس» و«المُرْسَل الخفي»، وهذا التفريقُ له أثرُه الواضحُ في حال الراوي؛ حيث أنَّ المُتَّهَمَ بالتدليس يُتوَقَّف في حديثه إذا عَنْعَنَ إلا أن يصرِّح بالسَّماع أو ما يقوم مقامَه، أمَّا المُتَّهَمُ بالإرسال فإنه يُنْظَر إلى حال مَن روى عنه، هل لَقِيَه أم لا، فإن لَقِيَه قُبِلَتْ عنعنتُه، وإن لم يصرِّح بالسَّماع، وإلا وُصف الإسنادُ بالانقطاع.

وتَجْدُرُ الإِشارةُ إلى أنَّ بعض المحدِّثين يعبِّرون عن "السَّماع» بـ «اللِّقاء».

قال الإمامُ عبد الحي اللَّكْنَوِيّ رحمه الله تعالى (١): «المراد باللِّقاء السَّماعُ لا مجرَّد اللقاء. أشار إليه العراقيُّ في ألفيته، وصرَّح به السَّخاويُّ في شرحها».

قال الحافظ السَّخاوي عند تفسيره لقول شيخِه ابن حجر بذلك: «وكنى شيخنا باللَّقاء عن السَّماع لتصريح غير واحدِ من الأثمة في تعريفه بالسَّماع».

وهذا يفسِّر نُصرةَ السَّخاوي للقول القائل بتخصيص التدليس بالسماع، وأنَّ مَن أطلق اللِّقاء فإنما أراد به السَّماعَ أيضاً، ووافق البَرَّارَ وابنَ القطان ومن قال بقولهما، وأنه الذي ارتضاه شيخُه الحافظ ابن حجر (٢).

وقال العَلائيُّ في كلامه عن العنعنة وهل هي من قبيل الموصول: «بأنَّ طُول الصحبة يتضمَّن غالباً السَّماع لحمله ما عند المحدِّث أو أكثره، فتحمل «عن» على الغالب وإن كانت محتملةً للإرسال»(٣).

#### مثاله:

ما رواه الخطيبُ<sup>(١)</sup> عن عليِّ بن خَشْرَم، قال: «كنّا عند سفيان بن عُيَيْنَة في مجلسه فقال: الزهريُّ.

 <sup>(</sup>١) في «ظفر الأماني»: ص: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) التدليس في الحديث: ص: ٤١.

<sup>(</sup>٣) جامع التحصيل: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) في «الكفاية» ص: ٥١٢.

فقيل له: حَدَّثَكم الزهريُّ؟ فَسكَت، ثم قال: الزهريُّ. فقيل له: سمعته من الزهريُّ؟ فقيل له: حَدَّثَني عبدُ الرَّزَّاق عن فقال: لا لم أَسْمَعْه من الزهريُ، ولا ممَّن سَمِعَه من الزهري: حَدَّثَني عبدُ الرَّزَّاق عن مَعْمَرِ عن الزهري».

# الأسبابُ الحاملةُ على تدليس الإسناد:

١ - إيهامُ عُلُوِّ الإسناد.

٢ ـ فواتُ شيءِ من الحديث عن شيخ سَمِعَ منه الكثيرَ.

٣ - الأنفةُ من الرِّواية عمَّن حدَّثه (١).

#### حکمه:

هو مكروة جداً، قد ذَمَّه أكثرُ العلماء، وكان شعبةُ بن الحجَّاج من أشدَّهم ذمّاً له، فقد قال: «التدليسُ أخو الكذب»(٢).

وسئل يحيئ بن مَعِين عن التدليس فكرهه وعابه، وقال: «لا يكون حُجَّة فيما دلًس» (٣).

# ٣ ـ تَدْلِيْسُ الْبِلاَدِ:

قال الحافظُ ابنُ حجر: «ويلتحق بقسم (تدليس الشيوخ) تدليسُ البلاد، كما إذا قال المِصْرِئُ: «حَدَّثني فلانٌ بالأندلس»، وأراد موضعاً بالقرافة.

أو قال: «بزِقَاق حلب» وأراد موضعاً بالقاهرة.

أو قال البغداديُّ : «حَدَّثَني فلانٌ بما وراء النَّهر»، وأراد نهرَ دِجْلَة.

أو قال: «بالرَّقَّة»، وأراد بستاناً على شاطئ دجلة.

<sup>(</sup>١) انظر: «ضوابط قبول عنعنة المدلس»ص: ٢١ و ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص: ٣٦٢.

أو قال الدِّمَشْقِيُّ: «حَدَّثني بالكَرَك»، وأراد كرك نوح، وهو بالقُرْب من دمشق<sup>(١)</sup>.

### حكمُه:

وتدليسُ البلاد يُوهِم الرحلةَ في طلب الحديث؛ لذا كَرِهَه الحافظ ابنُ حجر حيث قال (٢): «حكمه الكراهةُ؛ لأنه يدخل في باب التشبُّع وإيهام الرحلة في طلب الحديث، إلا إن كان هناك قرينةٌ تَدُلُّ على عدم إرادة التكثير فلا كراهة».

# ٤ \_ تَدْلِيْسُ التَّسْوِيَةِ:

عَرَّفه الحافظُ ابنُ حجر بقوله: «أن يجيء الراوي ـ يشمل المدلِّس وغيره ـ إلى حديثٍ قد سَمِعَه من شيخٍ، وَسمِعَه ذلك الشيخُ من آخر عن آخر، فيسقط الواسطة بصيغة محتملة، فيصير الإسنادُ عالياً وهو في الحقيقة نازلٌ "(٣).

#### مثاله:

مثّل له الحافظُ ابن حجر (٤) بما رواه هُشَيْمٌ، عن يحيى بن سعيد الأنصاري، عن الزهريّ، عن عبد الله بن الحنفية، عن أبيه، عن عليٌّ في تحريم لحوم الحمر الأهلية (٥).

قال ابنُ حجر: "قالوا: ويحيى بن سعيد لم يَسْمَعْه من الزهري إنما أخذه عن مالكِ عن الزهري، وهكذا حَدَّث به عبدُ الوهّاب النَّقَفي، وحَمَّادُ بن زيد، وغيرُ واحدِ عن يحيى ابن سعيد عن مالكِ، فأسقط هُشَيْمٌ ذِكْرَ مالكِ منه، وجعله عن يحيى بن سعيد عن الزهري، ويحيى قد سمع من الزهري فلا إنكارَ في روايته عنه، إلا أنَّ هُشَيْماً قد سَوَّى هذا الإسناد، وقد جَزَم بذلك ابنُ عبد البَرّ في "التمهيد" وغيرُه، فهذا كما ترى لم يَسْقُطْ في السوية

<sup>(</sup>۱) النكت: (۲/ ۲۵۱).

<sup>(</sup>٢) في «النكت»: (٢/ ٦٥).

<sup>(</sup>٣) النكت: (٢/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) في «النكت»: (٢/ ٦٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في أبواب الأطعمة، باب ما جاء في لحوم الحمر الأهلية، برقم: (١٧٩٤).

<sup>.90/1. (7)</sup> 

شيخٌ ضعيفٌ وإنما سقط شيخٌ ثقةٌ ، فلا اختصاصَ لذلك بالضعيف، والله أعلم »(١١).

و (تدليسُ التسوية) سَمَّاه القدماءُ «تجويداً» أيضاً فيقولون: جَوَّده فلان، أي: ذكر من فيه من الأجواد وحَذَف غيرَهم. و «التسوية» أطلقها عليه أبو الحسن بن القَطَّان كما قال الحافظ العراقي: «وقد سمَّاه بذلك أبو الحسن بن القَطَّان وغيرُه من أهل الشأن» (٢).

و(تدليسُ التسوية) مذمومٌ جدّاً، قال العَلاَئي: «وهو مذمومٌ جداً من وجوهٍ كثيرةٍ»، ثم ذكر ثلاثةً منها، هي:

١ ـ أنه غِشٌّ وتغطيةٌ لحال الحديث الضعيف، وتلبيسٌ على من أراد الاحتجاجَ به.

٢ ـ أنه يروي عن شيخه ما لم يتحمّله عنه؛ لأنه لم يسمع منه إلا بتوسُّط الضعيف،
 ولم يَرْوِه شيخُه بدونه.

٣ ـ أنه يتصرّف على شيخه بتدليس لم يَأْذَنْ له فيه، وربما أَلْحَق بشيخه وصمةَ التدليس إذا اطَّلع عليه أنه رواه عن الواسطة الضعيف، ثم يُوجَد ساقطاً في هذه الرواية فيُظَنُّ أَنَّ شيخه الذي أسقطه ودَلِّس الحديث، وليس كذلك. وقال: «وبالجملة فهذا النوع أَفْحَشُ أنواعِ التدليس مُطْلقاً وشَوُها، لكنه قليلٌ بالنسبة إلى ما يُوجَد عن المدلِّسين»(٣).

وقال العراقي: «... ومما يلزم منه من الغرور الشديد: أنَّ الثقة الأوَّل قد لا يكون معروفاً بالتدليس، وقد يكون المدلِّسُ قد صَرَّح بسماعه من هذا الشيخ الثقة، وهو كذلك، فتزول تُهْمَةُ تدليسِه، فيقف الواقفُ على هذا السند، فلا يرى فيه موضعَ عِلَّةٍ؛ لأن المدلِّسَ صَرَّح باتصاله، والثقة الأول ليس مدلِّساً، وقد رواه عن ثقة آخر فيحكم له بالصحة، وفيه ما فيه من الآفة التي ذكرناها، وهذا قادحٌ فيمن تعمَّد فِعلَه»(٤).

هـذا ويُمكـن إلحاقُ (تـدليـس التسويـة) بتـدليـس الشيـوخ أيضاً. قال

<sup>(</sup>۱) النكت: (۲/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التقييد والإيضاح»: ص: ٩٥، و «تدريب الراوي»: (١/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) جامع التحصيل: ص: ١٠٢ \_ ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) التقييد والإيضاح: ص: ٦٧.

الصَّنْعاني (١): «قال البُقاعي: ... وأمَّا (تدليسُ التسوية) فيدخل في القسمين، فتارة يصف شيوخ السَّند بما لا يعرفون من غير إسقاط، فتكون تسويةُ الشيوخ. وتارة يسقط الضعفاء، فتكون (تسويةُ السند) وهذا يسمِّيه القدماء تجويداً، فيقولون؛ «جَوَّده فلانٌ»، يريدون: ذكر من فيه من الأجواد، وحَذَف الأدنياء، وهذا النوعُ من التدليس من حيث الناحية العملية ليس بالكثير، لو فَتَشْتَ عن أمثلة لهذا النوع من التدليس قد لا تجد إلا مثالاً واحداً ذكره الخطيث (٢).

ولعلَّ الوليد بن مسلم أكثر من يفعل ذلك كما في ترجَمته، وهذا لم يثبت عنه إلا في حديثِ الأوزاعي خاصةً (٣).

وكان مالكُ بن أنس يفعل ذلك ، ولكن لم يكن يقصد التسوية (١٠).

### ځکمه:

«تدليس التسوية» حرامٌ، وهو شَرُّ أقسام التدليس؛ لأن فيه الغِشَّ والتغطية، وربما يلحق الثقة الذي هو دون الضعيف الضَّرَرُ من بعد تبيُّن الساقط بإلصاق ذلك به مع براءته (٥).

# ٥ \_ تَدْلِيْسُ السُّكُوْتِ:

وهو أن يقول المدلِّس: (حَدَّثنا)، ثم يسكت قليلاً، ثم يقول: (فلانٌ)، وقد سَمَّاه الحافظُ ابنُ حجر (تدليسَ القطع)، لكنه عند تعريفه لتدليس القطع قال: «أن يحذفَ الصيغةَ»، وهذا التدليسُ لم تُحْذَف منه الصيغةُ، إنما حَذَف المدلِّسُ شيخَه الذي صَرَّح بالتحديث عنه، وسكت عن ذكر اسمِه، وكأنه أسمع من عنده الصَّيغةَ، وأسرِّ اسمَ مَن سمع

<sup>(</sup>١) في «توضيح الأفكار»: (١/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) في «الكفاية»: ص: ٣٦٤، عن أبي حاتم الرازي، وهو في «العلل» (٢/ ١٥٤ \_ ١٥٥)، وذَكَر أيضاً هذا المثالَ من جاء بعد الخطيب.

<sup>(</sup>٣) منهج المتقدّمين في التدليس: ص: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) النكت على ابن الصَّلاح: (١١٨/٢ ـ ١٢٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «فتح المغيث» للسخاوي، (١/ ٢٢١ ـ ٢٢٧).

منه في أثناء سُكوته، ثم ذكر شيخَ الشيخ أو مَن بعده، وهذه التسميةُ مأخوذةٌ من تعريفهم له (١).

وممَّن اشتهر بتدليس السكوت: عمر بن علي المقدِّمي، قال ابنُ سعد: «كان يدلِّس تدليساً شديداً، يقول: (سمعتُ)، و(حَدَّثنا)، ثم يسكت، ثم يقول: «هشام بن عُرْوَة والأعمش»(٢).

#### مثاله:

مثّل له الحافظُ ابن حجر<sup>(٣)</sup> بما رواه ابنُ عدي عن عمر بن عُبَيْد الطَّنَافِسِيّ أنه كان يقول: «حِدَّثْنَا»، ثم يسكت، ينوي القطع، ثم يقول: «هِشَام بن عُرْوَة، عن أبيه، عن عائشة، رضى الله عنها».

حُكْمه: أنه مكروة".

# ٦ ـ تَدْلِيْسُ الشُّيُوْخ :

وهو أن يروي الراوي عن أحد شيوخه، ويخفي ما اشتهر به من اسمٍ أو كنيةٍ، ويُوهِم أنه غيره لغرضٍ من الأغراض.

وعَرَّفه الخطيبُ البغداديُّ (٤) بقوله: «أن يروي المحدِّثُ عن شيخٍ سمع منه حديثاً فيغيِّر اسمَه، أو كنيَته، أو نسبَه، أو حالَه المشهور من أمره لئلا يُعْرَف».

وعَرَّفه ابن الصَّلاح<sup>(٥)</sup> بقوله: «أن يروي عن شيخ حديثاً سمعه منه فيسمِّيه، أو يَكْنِيه، أو يَنْسِبه، أو يَصِفه بما لا يُعْرَف به كي لا يُعْرَف».

كما فُعل بـ: «محمد بن سعيد الأُزْدي المَصْلوب» قال ابن حجر: «قيل: قلبوا اسمَه على مئة وجه ليخفى».

<sup>(</sup>١) التدليس في الحديث: ص: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ميزان الاعتدال: ٣/٢١٤.

<sup>(</sup>٣) في «النكت»: (٢/١١٧).

<sup>(</sup>٤) في «الكفاية»: ص: ٥٢٠.

<sup>(</sup>٥) في «المقدِّمة»: ص: ٧٤.

إلاَّ أنَّ ابن حجر تعقَّب قولَ ابن الصلاح «بما لا يُعْرَف به» بقوله: «ليس قوله» بما لا يُعْرَف به «قيداً فيه، بل إذا ذكره بما يعرفه به إلا أنه لم يشتهر به كان ذلك تدليساً»(١).

ولا يختص (تدليس الشيوخ) بوقوعه في شيخ الراوي فقط، بل ربما يقع في شيخ شيخه (٢).

قال السُّيوطي: «قال شيخُ الإسلام: ويدخل \_ أيضاً \_ في هذا القسم التسويةُ بأن يصف شيخَ شيخِه بذلك»(٣).

هذا، وقد وَقَع في هذا النوع من التدليس عددٌ كثيرٌ من الأئمة، بعضُهم من الذين حذروا منه.

#### مثاله:

مَثَّلَ له ابنُ الصلاح (٤) بقوله: «مثاله ما رُوي لنا عن أبي بكر بن مجاهد الإمام المقرئ أنه روى عن أبي بكر عبد الله بن أبي داود السِّجِسْتاني فقال: (حَدَّثنا عبدُ الله بن أبي عبد الله) وروى عن أبي بكر محمدُ بن الحسن النَقّاش المفسِّر المقرئ فقال: (حَدَّثنا محمدُ بن سند) نَسَبَه إلى جَدَّله، والله أعلم».

### الفرق بين «تدليس الإسناد» و «تدليس الشيوخ»:

الفَرْقُ بين هذين القسمين هو: «الحذف»، فتدليسُ الإسناد فيه حَذْفٌ للشيخ الذي سمع منه هو، أو سمع منه شيخُه، وربما حذف أيضاً الصِّيغة كما تقدَّم، أمَّا (تدليس الشيوخ) فلا حَذْفَ فيه لشيخه، ولا لأحد من الإسناد، لكنه يسمِّيه أو يَصِفُه أو يكنيه أو ينسبه بما لا يُعْرَف به، أو بما عُرِفَ به لكنه لم يشتهر به كي لا يُعْرَف (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: «النكت على ابن الصلاح»: (۲/ ٦١٥).

<sup>(</sup>٢) مناهج المحدثين: ص: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) تدریب الراوی: (١/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٤) في «المقدمة» ص: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) التدليس في الحديث: ص: ٨٠.

## الأسبابُ الحاملة على تدليس الشيوخ:

١ - كَوْنُ شيخ المدلِّس غيرَ ثقة في اعتقاده أو في أمانته، فيدلِّس الراوي حتى لا يُعرَف
ضَعْفُه إذا خرج باسمه.

٢ ـ تأخُرُ وفاة شيخ المدلِّس فيشاركه في الرواية عنه جماعة دونه في السماع منه،
 فيدلِّسه للإغراب.

٣ ـ إيهامُ كثرة الشيوخ.

٤ ــ كثرةُ الرواية عن شيخه، فلا يُحِب تكرارَ الرواية عنه والإكثار من ذكرِ اسمه على صورةِ واحدةِ فيغير حاله.

٥ \_امتحانُ الأذهان في معرفة الرجال واستخراج التدليسات.

٦ ـ التفتُّنُ في الرواية في تنويعه لاسم شيخه مع كونه مُكْثِراً من الشيوخ والمسموع.

٧ ـ صِغَرُ سنَّ الشيخ سواء كان أصغر من المدلِّس أو أكبر منه بيسيرٍ .

٨ ـ تحسينُ الحديث.

٩ - إيهامُ الرحلة في طلب الحديث.

١٠ ـ لشيء وقع بين المدلِّس وشيخه.

١١ - الخشيةُ من عدم أخذِ الحديث عنه وانتشارِه مع الاحتياج إليه.

١٢ ـ لكُوْن شيخ المدلِّس حيّاً وعدم التصريح به أبعد عن المحذور.

١٣ ـ الخشيةُ من وُقوع الفتنة إذا أظهر الروايةَ عن ذلك الشيخ.

11 \_أن يستخدم تدليس الشيوخ لإخفاء تدليس الإسناد(١).

حکمه:

 <sup>(</sup>١) من "ضوابط قبول عنعنة المدلّس" ص: ١١٢ ـ ١١٣، بتصرُّف واختصار.

أنه مكروة عند علماء الحديث؛ لأنه ذكر شيخَه بما لا يُعْرَف به، فقد دعا إلى جهالته، فربَّما يَبحث الناظرُ فيه فلا يعرفه، ولِمَا في ذلك من تضييع المروي عنه؛ ويختلف الحالُ في كراهة هذا القسم باختلاف القصد الحامل عليه، وربما يصل إلى الحرام إذا كان الحاملُ على التدليس، هو ضَعْفُ المروي عنه، فيدلِّسه حتى لا تظهر روايته عن الضعفاء، وهذا يتضمَّن الغِشَّ والخيانة (۱).

# ٧ ـ تَدُلِيْسُ الصِّيَغ:

وهو أن يُطلِق الصيغة في غير ما تواطأ عليه أهلُ الاصطلاح، كأن يصرِّح بالإخبار في الإجازة، أو بالتحديث في الوجادة أو فيما لم يسمعه (٢٠).

ذلك أنه قد استقرَّ الاصطلاحُ على استخدام صِيَغِ معيَّنةِ في كلّ طريقٍ من طُرُق التحمُّل<sup>(٣)</sup>.

قال السَّخاوي: «حصلت التفرقةُ بين الصِّيغ بحسب افتراق التحمُّل، وخُصَّ ما يلفظ به الشيخُ بالتحديث، وما سمع في العرض بالإخبار، وما كان إجازة مشافهة بالإنباء»(٤).

وقال ابنُ الصَّلاح بعد أن ذكر صِيَغَ الأداء فيما أخذه سماعاً: وينبغي فيما شاعَ استعمالُه من هذه الألفاظ مخصوصاً بما سُمِعَ من غير لفظ الشيخ ألا يُطلق فيما سمع من لفظ الشيخ؛ لِمَا فيه من الإيهام والإلباس<sup>(٥)</sup>.

صُور «تدليس الصّيغ»:

لهذا التدليس صُورٌ ثلاث:

الأولى: التصريحُ بالتحديث فيما لم يسمعه الراوي.

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح البيقونية» ص: ١٠٣ ـ ١٠٤، و (إرشاد طلاب الحقائق» ص: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (١/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٣) التدليس في الحديث: ص: ٦٦.

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (٢/ ٧٥١).

<sup>(0)</sup> انظر: «المقدمة» ص: ٢٤٥.

صنيعُ فِطْر بن خَليفة؛ حيث كان يقول فيما سمعه من شيخه: (سمعتُ)، وفيما لم يسمعه: (حدَّثنا)، قال ابنُ عَمَّار عن القَطَّان: «كان فِطْرٌ صاحب ذي (سَمِعْتُ) (سمعت)، يعني: أنه يدلِّس فيما عداها»(۱).

الصورة الثانية: التصريحُ بالتحديث في الوِجَادة.

مثاله:

روى الحاكمُ عن عليِّ بن المَدِيني قال: «سمعتُ يحيى بن سعيد يقول: (حَدَّثَنا صالحُ ابن الأخضر قال: حديثي منه ما قرأتُ على الزهري، ومنه ما سمعتُ، ومنه ما وجدتُ في كتاب ولستُ أفصل ذا من ذا»، قال يحيى: وكان قَدِمَ علينا فكان يقول: (حَدَّثنا الزهريُّ، حدثنا الزهري)(۲)».

الصورة الثالثة: من صَرَّح بالإخبار في الإجازة.

ونحوه من يقول: «وجدتُ بخطِّ فلانِ وأجازنيه» (٣)، وإطلاق «الإخبار» على ما هو «بالإجازة» مذهبٌ معروفٌ قد غلب استعمالُه على محدِّثي الأندلس، وتوسَّعوا فيه (٤).

وممَّن اشتهر به: أبو نُعَيم، ومحمد بن عمران بن موسى المَرْزُباني، ومحمد بن يوسف بن مسدي الأندلسي، وصالح بن أبي الأخضر، وأحمد بن عمر الغازي الأصبهاني، والدَّارَقطني (٥).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: (٢/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء: (١٣/ ٢٦١).

 <sup>(</sup>٥) ضوابط قبول عنعنة المدلس: ص: ٣٤ ـ ٣٥.

قول السَّاجي في عبد الله بن وَهْب: «صَدوقٌ ثقةٌ، وكان من العُبَّاد، وكان يتساهَلُ في السَّماع؛ لأن مذهب أهل بلده أنَّ الإجازة عندهم جائزةٌ، ويقول فيها: حَدَّثني فلانٌ»؛ بدليل قول عبد الله بن وهب لسفيان بن عُيَيْنَة على ما نَقَله عنه ابنُ مَعِين: يا أبا محمد الذي عَرَض عليك أمس فلانٌ أجِزْه لي، فقال: نعم.

وروى الخطيبُ عن الحُمَيْدي أنه كان يقول: كنتُ أرى ابنَ وهب يجيء إلى سفيانَ، وكان يسكن في دار كِرَاء، وله درجةٌ طويلةٌ، فكنتُ أرى ابنَ وهب يقف عند الدرجة فيقول لسفيان: يا أبا محمد، هذا ما سمع ابنُ أخي منك فأجِزْه لي. فيقول سفيان: «نعم»(١).

#### حکمه:

أنه مكروةٌ.

# ٨ - تَدْلِيْسُ الْعَطْفِ:

عَرَّفه الحافظُ ابنُ حجر في «تعريف أهل التقديس» (٢) بقوله: «هو أن يصرِّح بالتحديث في شيخ له، ويعطف عليه شيخاً آخرَ له، ولا يكون سَمِعَ ذلك من الثاني».

وعَرَّفه ابنُ حجر أيضاً "بقوله: «وهو أن يروي عن شيخَيْن من شيوخه ما سمعاه من شيخ اشتركا فيه، ويكون قد سمع ذلك من أحدهما دُون الآخر، فيصرِّح عن الأول بالسَّماع، ويَعْطِف الثانيَ عليه، فيُوهِم أنه حَدَّث عنه بالسَّماع أيضاً، وإنما حَدَّث بالسَّماع عن الأوّل، ثم نَوَى القطعَ، فقال: وفلانٌ، أي: حَدَّث فلانٌ».

وقال السَّخاوي (٤): بعدم اشتراط اشتراكهما في الرواية عن شيخ واحد، قال: «إنما قَيَده ـ به شيخُنا ـ أي: ابن حجر ـ لأجل المثال الذي وَقَع له».

<sup>(</sup>١) الكفاية: ص: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) ص: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) في «النكت»: (٢/ ٦١٧).

<sup>(</sup>٤) في «فتح المغيث»: (١/ ٢١٣).

ما ذكره الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (١): «وفيما حَدَّثُونا أنَّ جماعةً من أصحاب هُشَيْم، اجتمعوا يوماً على ألا يأخذوا منه التدليس، ففَطِنَ لذلك، فكان يقول في كلِّ حديث يذكره: حَدَّثنا حصينٌ، ومُغِيْرَةُ، عن إبراهيم. فلمَّا فَرغَ قال لهم: هل دَلَسْتُ لكم اليوم؟ فقالوا: لا، فقال: لم أسمع من مُغِيْرة حرفاً مما ذكرتُه، إنما قلتُ: حَدَّثني حصينٌ، ومغيرة غيرَ مسموع لي».

حکمه:

أنه مكروة".

# ٩ \_ تَدُلِيْسُ الْقَطْعِ:

هو أن يسقط الراوي أداةَ الرّواية مقتصراً على اسم الشيخ فقط، أو يأتي بها ثم يسكت ناوياً القطع، ثم يذكر اسمَ الشيخ.

وعَرَّفه الحافظُ ابن حجر (٢) بقوله: «هو أن يَحْذِف الصيغةَ، ويقتصر على قوله مثلاً: الزهريُّ عن أنسٍ».

مثاله:

ما رواه الخطيبُ<sup>(٣)</sup> عن عليِّ بن خَشْرَم قال: كنّا عند سفيان بن عُيَيْنَة في مجلسه فقال: الزهريُّ.

فقيل له: حَدَّثكُم الزهريُّ؟

فسكت، ثم قال: الزهريُّ.

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۵۰.

<sup>(</sup>٢) - في «تعريف أهل التقديس»: ١ص: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) في «الكفاية» ص: ٥١٦.

فقيل له: سَمِعْتَه من الزهريُّ؟

فقال: لا لم أَسْمَعُه من الزهريِّ، ولا ممَّن سمعه من الزهريِّ: حَدَّثني عبدُ الرزَّاق عن مَعْمَر عن الزهري».

حکمه:

أنه مكروةٌ.

١٠ \_ تَدْلِيْسُ المَتْنِ:

هو أن يقدِّم المدلِّسُ أو يؤخِّر شيئاً في مَتْن الحديث، ممَّا يُخِلُّ معناه.

حکمه:

أنَّه إذا تعمَّد الراوي ذلك فهو حرامٌ؛ لأنه تحريفُ الكَلِم عن مواضعه (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح المغيث» للسَّخاوي: (١/ ٢٢٩).

رَفْخُ حِب ((رَجِي الْخِرِّي يُ (سِيكنتر) (لِنزرُ) ((فوروف مِسِي www.moswarat.com

# ٦- الحديث المُرْسَلُ الخَفِيُ

# تعريف «المُرْسَلِ الخَفِيِّ» لغة واصطلاحاً:

لغةً: اسمُ مفعولٍ من «الإرسال» بمعنى: «الإطلاق»، و«النَّخَفيُّ، أي: ساتِرٌ، وضامِرٌ.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي رواه الراوي عمَّن عاصَره أو لَقِيَه، ولم يَسْمَعُ منه بلفظِ يحتمل السَّماعَ وغيرَه، كـ: «قال» أو «عن»(١).

هلذا نوعٌ مُهِمٌّ عظيمُ الفائدة، دقيقُ المسلك، إنما يُدرِكه نُقَّادُ الحديث وجَهَابِذَتُه، فإنَّ الإسناد إذا عُرض على كثيرٍ من العلماء قد يَغْتَرُّ بظاهره، ولا يهتدي لِمَا فيه من الانقطاع أو الإعضال أو الإرسال.

وهو نوعٌ من «المنقطع»، إلا أنَّ الانقطاع فيه خَفِيِّ، لما أنَّ تعاصُرَ الراويَيْن يوُهِم اتصالَ السَّند بينهما.

وسُمِّيَ (خَفِيًا) احترازاً عن الظَّاهر؛ لكونه لا يُذْرَك إلَّا بكشف وبحث واتِّساعِ علمٍ من الحافظِ الجهْبذِ.

# أمثلة «المُرْسَل الخفيِّ»:

١ ـ ومن أمثلة (المُرْسَلِ الخَفِيّ) ما رواه الترمذيُّ في «العلل الكبير»: «حدَّثنا إبراهيمُ بن عبد الله الهَرَوي، نا هُشَيْمٌ، أنا يونسُ بن عُبيد، عن نافع، عن ابن عُمرَ، قال:

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث»: ص: ۲۸۹، و «تدريب الراوي»: (۲/٥٠).

فهذا الإسنادُ ظاهرهُ الاتصالُ، و(يونسُ بن عبيد) أدرك نافعاً وعاصره معاصرة حتى عُدَّ فيمن سمع من نافع، لكن أئمَّة النقد قالوا: إنه لم يسمع منه، قال البخاري: «ما أرى يونس بن عبيد سمع من نافع»، وهو رأيُ ابن مَعِين، وأحمد بن حنبل، وأبي حاتم أيضاً، فهو من المُرْسَل الخَفِيِّ (۱).

٢ ـ وحديثٌ رواه ابن ماجه (٢) من طريق عُمر بن عبد العزيز عن عُقْبَة بن عامرِ الجُهَنِيّ ـ
 رضي اللهُ عَنهُ ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «رَحِمَ اللهُ حارسَ الحرس».

ف: (عُمر بن عبد العزيز) لم يَلْقَ عُقْبَةَ بن عامر الجهنيَّ كما جَزمَ بهِ المَزِّيُّ.

الفَرْق بين «المُرْسَل الخفي» و «المُدَلّس»:

وأمًا الفَرْقُ بين (المُرْسَل الخَفِيّ) وبين (المُدَلِّس)، فوقع فيه كلامٌ كثيرٌ لأئمَّة أصول الحديث، واختلفت فيه وِجْهاتهُم، تبعاً لاختلافهم حول ما يعتبر مندرجاً في المدلَّس.

ونقدِّم إليك هاهنا حاصلَ التفريق بينهما، وذلك من وجهين:

الأول: أنَّ (المدلِّس) يروي عمَّن سمع منه، أو لَقِيَه ما لم يسمع منه بصيغة مُوْهِمَةٍ للسَّماع.

وأمًّا (المُرْسِلُ) فإنه يروي عمَّن لم يسمع منه، ولم يَلْقَه إنما عاصَرَه فقط، فهما متباينان.

الثاني: أنَّ (التدليس) إيهامُ سَماعِ ما لم يسمع، وليس في الإرسال إيهامٌ، فلو بَيَن المدلِّسُ أنه لم يسمع الحديثَ مِن الذي دلَّسه عنه؛ لصَارَ الحديثُ مُرْسَلاً لا مُدَلَّساً. نَبَّه على

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع التحصيل»: ص: ٣٧٧، و "تهذيب التهذيب» (٤/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) في الجهاد، باب فضل الحرس، برقم: (٢٧٦٩).

ذلك النُّقَّادُ المحقِّقون كالخطيب البغدادي، وابن عبد البرِّر(١).

وكذلك فيما نرى من كان معروفاً مِن أمره أنّ من يحدِّث عنه لم يسمع منه لاشتهار ذلك، أو اشتهار أنه سمع منه أحاديث بعينها إذا لم يقصد الإيهام، فهاذا ينبغي أن يكون مُرْسَلاً خفيّاً لا مُدلّساً، ويَدُلُ على ذلك أنهم لم يذكروا هاذا النوع في المدلّسين، ولم يصفهم بالتدليس تلامذتُهم ومَن عرفهم من علماء الجرح والتعديل، ومن هنا مَيّز علماء الرجال بين الفريقين كما وجدناه في صنيع الحافظ العَلائي وغيره، فإنهم ينبّهون على المدلّس أنه مُدَلّسٌ، ويصفون غيره بأنه: «يُرْسِل»، أو «كثيرُ الإرسال».

### طُرق معرفة الإرسال الخفي :

وقد عُني العلماءُ بكشف هـنذا النَّوع لِمَا فيه من الخفاء، ووضعوا لمعرفته ضوابطَ دقيقةً، فَصَّلها الحافظُ العَلائي في «جامع التحصيل<sup>»(٢)</sup>، وأخذ بتفصيله الحافظُ العراقي في «شرح الألفية»<sup>(٣)</sup> وغيره، بعد تنقيحها، وتحريرها، وهي:

الطريقة الأولى: أن يُعرَف عدمُ اللَّقاء بينهما بنَصِّ بعض الأئمة على ذلك، أو يُعرَف بوجه صحيح من البحث في تواريخ الرواة، مثلُ حديث عمر بن عبد العزيز عن عُقْبَة بن عامرٍ عن النبي ﷺ: «رَحِمَ اللهُ حارِسَ الحَرَسِ» (3). قال المِزِّيُ في «الأطراف»: إنَّ عُمَر لم يَلْقَ عقبة (0).

الطريق الثانية: أن يُعْرَف عدمُ سماع الراوي من المرويّ عنه بنصِّ إمامٍ على ذلك، أو بأن يصرِّح الراوي نفسه بذلك، كأبي عبيدة عامر بن عبد لله بن مسعود (٦) في قوله ـ وقد سُئل هل تذكر من أبيك شيئا؟ ـ: لا. ونحوه قولُ عمر بن عبد الله مولى غفرة ـ وقد سأله الراوي

<sup>(</sup>١) انظر: «الكفاية»: ص: ٣٥٧، و«التمهيد»: (١/ ١٥) و(١٩ ـ ٢٧).

<sup>(</sup>۲) ص: ۱٤٥.

<sup>(4) 3/01-17.</sup> 

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في أبواب: الجهاد، باب: فضل الحرس، برقم: (٢٧٦٩).

<sup>(</sup>٥) تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف: (٧/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٦) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٨٩.

عنه عيسى بن يونس بن أبي إسحاق السَّبِيْعي: أسمعتَ من ابن عبَّاسٍ؟ \_: قد أدركت زمنه (١).

الطريق الثالثة: أن يذكر الراوي الحديث عن رجل، ثمَّ يقول في رواية أُخرى نبّئتُ عنه، أو أخبرتُ عنه ونحو ذلك (٢)... مثالُ ذلك حديث عائشة رضي اللهُ عَنها: «كانَ رسولُ الله ﷺ يقبّل وهو صائم (٣)، رواه الزهريُّ وصالحُ بن أبي حَسَّان عن أبي سلمة عن عائشة، ورواه يحيئ بن أبي كثير عن أبي سلمة أنَّ عمر بن عبد العزيز أخبره أنَّ عُرُوة أخبره أنَّ عائشة أخبرته.

الطريق الرابعة: أن يروي الراوي الحديث عمَّن يرويه عنه بلفظ «عن»، ثمَّ يجيء عنه أيضاً في بعض طُرق الحديث بزيادة شخص فأكثر بينهما، فيحكم على الأوَّل بالإِرسال، إذ لو كان سمعه منه لما رواه بواسطة بينهما (٤). مثالُ ذلك ما رواه الحاكمُ في «معرفة علوم الحديث» (٥) بسنده إلى عبد الرَّزَّاق الصَّنْعَاني قال: ذكر الثَّوْرِيُّ، عن أبي إسحاق، عن زيد ابن يُثَيْع، عن حذيفة قال: قال رسول الله ﷺ: «إن وَليتموها أبا بكر فقويٌّ أمينٌ لا تأخذه في الله لومةُ لائم، وإن وَليتموها عليًا فهادٍ مهديٌّ يقيمكم على طريقٍ مستقيم».

قال ابن الصلاح: «فهذا إسنادٌ إذا تأمّله الحديثيُّ وَجَدَ صورتَه صورةَ المُتّصِل، وهو منقطعٌ في موضعين؛ لأنَّ عبد الرزاق لم يسمعه من النَّوري، وإنَّما سمعه من النُّعمان بن أبي شيبة الجَنَدي عن النَّوري، ولم يسمعه الثوريُّ أيضاً من أبي إسحاق، إنَّما سمعه من شريك عن أبي إسحاق» (1).

قال أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِثْر حفظه الله وأمتع بهِ: «إلَّا أنَّ في هذا المسلك

فتح المغيث: للسخاوي: (٣/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) جامع التحصيل: ص: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة: «صحيح مسلم» (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٤) جامع التحصيل: ص: ١٢٥ ـ ١٢٦.

<sup>(</sup>٥) ص: ۲۹ ـ ۳۰.

<sup>(</sup>٦) علوم الحديث: ص: ٥٢، وانظر صفحة: (٢٦٢) أيضاً.

الأخير لمعرفة الإِرسال إشكالاً كبيراً، إذ يُمكِنُ أن يعارض بكونه من (المزيد في مُتَّصِل الأسانيد) (١) لا من (المرسل الخفي) ووجه ذلك أنّنا لم نعرف عدم السَّماع بدليل خارجيًّ، وإنّما اكتشفناه بورود الواسطة بين الرجلين في الإِسناد، فيمكن أن يكونا قد التقيا وسمع الراوي ممّن فوق المحذوف، فيكون السَّنَدُ مُتَّصِلاً بهما ورواية الزيادة من باب المزيد في متصل الأسانيد. ويمكن حلُّ هذا الإشكال \_ في رأينا \_ بمنهج دقيق نتَّبعه، وهو أن نلاحظ في المزيد في متصل الأسانيد ثُبوتَ السَّماع تاريخياً بين الراويين المتواليين في الإسناد المحذوف، أمّا المُرْسل الخفي فليس لدينا ما يثبت أنّه قد وَقَع السَّماع بين الراويين اللذين حكمنا على رواية أحدهما عن الآخر بإلإرسال.

وفرقٌ آخر يتعلَّق بصيغة الرواية فإنَّها في المزيد في متصل الأسانيد تثبت سماع الراوي للحديث ممَّن فوقه في الإسناد الخالي من الزيادة صراحة ، أو بالقرائن الدَّالَة على السَّماع . أمَّا صيغةُ الروايةِ في المرسل الخفيِّ فإنَّها لا تثبت سماعه منه في الإسناد الناقص، فإذا جاءت روايةٌ بزيادة واسطة بينهما كان الحكمُ لها . والله تعالى أعلم "(٢).

قال ابنُ الصَّلاح في المرسل الخفي والمزيد في متّصل الأسانيد: «يتعرَّضان لأن يتغرض بكلِّ واحدٍ منهما على الآخر»(٣).

<sup>(</sup>١) وهو أن يزيد راوِ في السَّند المتصل راوياً لم يذكره غيره. انظر تعريفه في صفحة: (٩٢٩).

<sup>(</sup>٢) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٨٩ ـ ٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٢٦٢.

رَفْعُ بعبس (الرَّحِيُّ (الْهُجُنِّ يَّ (السِّلِيْسُ (الْهُرُوفُ مِسَى (سِلِيْسُ (الْهُرُوفُ مِسَى (www.moswarat.com رَفْعُ عبر ((رَجَمِي (الْفَجَرَّي (سِّكُتُمَ الْفِرْدُ (الْفِرْدُوكُ (سِّكَتُمَ الْفِرْدُوكُ (سِّعَلِيْمُ الْفِرْدُوكُ (سِّعَلِيْمُ الْفِرْدُوكُ (سِّعَلِيْمُ الْفِرْدُوكُ

## ٧ ـ الحديث الشَّادُّ

### تعريف «الشَّاذ» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الشَّاذُّ): هو المنفردُ عن الجُمْهورِ، يُقالُ: «شَذَّ فلانٌ عنه، يَشِذُّ ويَشُذُ شُذوذاً» أي: انفرد عن الجمهور، وندر، فهو شاذٌ (١).

واصطلاحاً: «هو ما يرويه الثَّقةُ أو المقبولُ مخالفاً لمَن هو أُولئ منه في الحفظ والإتقان أو الكثرة».

ويُقابِلِ الشَّاذُّ (المحفوظُ).

هذا هو المعتمدُ في تعريف «الحديث الشّاذ»، وهذا مأخوذٌ من كلام الإمام الشّافعي رحمه الله تعالى، حيث قال: «ليس الشّاذُ من الحديث أن يروي الثّقة مالا يرويه غيره مدا ليس بشاذً إنما الشّاذُ: أن يروي الثّقة حديثاً يُخالِف فيه النّاسَ. هذا الشّاذ من الحديث» (٢).

وعرَّفه الحافظُ ابن حجر بقوله: «ما يُخالِف فيه الرَّاوي مَن هو أَرْجَحُ منه»(٣).

وعليه فإنَّه يُشْتَرطُ في الحديث الشَّاذ:

١ ـأن يكون راويه ثقةً، أو ما ينفرد في روايته مقبولاً.

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ١١٩، و«الإرشاد» للخليلي، ص: ١٣.

<sup>(</sup>٣) شرح النخبة: ص: ٢٥٢.

٢ ـ أن يخالف في روايته مَن هو أولى منه بالقبول، ويُقْصَدُ بالمخالفة: عَدَمُ إمكانية الجمع بين ما رواه وبين ما رواه غيرُه.

### • أقسام الشَّاذِّ:

ينقسم (الشَّاذُ) بحسب موقعه في الحديث إلى قسمين: شاذٌ في السَّنَدِ، وشاذٌ في المَّنْن، وإليك تعريفَ كلِّ من هـُـذين القسمين:

# القسم الأول: الشَّاذُّ سنداً:

«وهو أن يُخالِف ثقةٌ في إسناده لحديث ما اشتهر عند الثَّقات».

#### مثاله:

أخرج الترمذيُّ من طريق: سفيان بن عُيَيْنةَ، عن عمرو بن دينار، عن عَوْسَجَةَ، عن ابن عبَّاس: «أنَّ رَجلًا ماتَ على عهد رسول الله ﷺ لم يَدَعْ وارثاً إلَّا عَبْداً هو أَعْتَقَه، فأعطاه النَّبِيُّ ﷺ مِيْرَاثَه» (١٠).

وقد روىٰ هـٰذا الحديثَ النَّسائيُّ أيضاً من طريق: ابن جُرَيْج، عن عمرو بن دينار، عن عَوْسَجَة، عن ابن عبَّاس: أنَّ رَجُلاً... الحديث (٢).

فقد اتَّفق كلِّ من سفيان بن عُيَيْنَةَ وابنِ جُرَيْجٍ علىٰ روايةِ هـٰـذا الحديثِ متصلاً مرفوعاً، رفعه عبدُ الله بن عباس ــ رضى الله عنهما ــ.

وخالفهما في الرواية حَمَّادُ بن زَيْد \_ وهو ثقةٌ \_ فروى هلذا الحديثَ مُرْسلاً حيث قال في روايته: عن عمرو بن دينار عن عَوْسَجَة: أنَّ رجلاً . . . » ولم يذكر «ابنَ عبَّاس»(٣).

وعليه فإنَّ رواية «حَمَّاد» يُحْكَمُ عليها بأنَّها شاذَّةٌ، بينما يُحْكَمُ لرواية عبد الملك بن جُرَيْجِ وسفيانَ بن عُيَيْنَة بأنَّها محفوظةٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: الفرائض، باب: ميراث المولئ الأسفل، برقم: (٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرئ في كتاب: الفرائض، برقم: (٦٤٠٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي، في كتاب: الفرائض، برقم: (٦٤١٠).

ولذا قال ابن أبي حاتم الرّازي: «المحفوظُ حديثُ ابن عيينة»(١).

القسم الثاني: الشَّاذ مَتْناً:

وهو أن يُخالِف الرَّاوي الثقةَ في ألفاظ الحديث مَن هو أوثَقُ منه أو أرجَحُ منه.

مثاله:

١ حديث المُغيرة بن شعبة عن النبيِّ ﷺ: «أنَّهُ توضَّأُ ومَسَح على خُفّيهِ».

فقد رواه بهذا اللَّفظِ عددٌ من الرُّواةِ، وهم: عُروة، وحمزة، ابنا المغيرة، ومسروق بن الأُجدع، والرُّهْرِيُّ، والأسودُ بن هلال، وروَّاد كاتب المغيرة، وزُرَارَة بن أَوْفى، والحسن البَصري، كُلُّهم رَوَوْا هذا الحديث عن المُغيرة بن شعبة بذلكَ اللَّفظِ.

وخالفهم جميعاً هُزَيْلُ بن شُرَحْبِيل عن المغيرة، فرواه بلفظ: «أنَّ رسول الله ﷺ مَسَحَ على الجوربَيْن والنَّعْلَين» ولذلك يُحكم على رواية هُزَيل هذه بالشُّذوذ.

٢ ـ ومثالُ آخر للشُّذوذ في متن الحديث: ما رواه همَّامُ بن يحيى، عن ابن جُرَيْج، عن الزُّهرِي، عن أنس بن مالكِ ـ رضي اللهُ عَنْهُ ـ، قال: «كانَ رسولُ الله ﷺ إذا دَخَلَ الخَلاء، وَضَع خاتَمَه».

قال فيه أبو داود: «هذا حديثٌ مُنْكَرٌ، وإنَّما يُعرَف عن ابن جُرَيْج، عن زياد بن سَغْدِ، عن الزهريِّ، عن أنسٍ: «أَنَّ النبيَّ ﷺ اتَّخَذَ خاتماً من وَرِقٍ، ثم أَلْقاه، والوَهْمُ فيه من هَمَّام، ولم يَرْوِهِ إلَّا هَمَّامُ (٢٠).

أرادَ أبو داود بالمُنكر «الشَّاذَّ»؛ لأنَّ مخالفة الثقةِ شذوذٌ لا نكارةٌ، و(همَّامٌ) ثقةٌ؛ لكن هذا معنى اصطلاحيٌّ واسعٌ، وإنَّما ذكرتُ هذا الحديثَ هنا مثالاً للتنبيه أيضاً على إطلاقهم النَّكارةَ على الشُّذوذ، بجامع الوَهم والخطأ في كلِّ.

<sup>(</sup>١) علل الحديث: لابن أبي حاتم: ٢/ ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، كتاب: الطهارة، باب: الخاتم يكون فيه ذكر الله تعالى . . . ، رقم: (١٩).

# حُكم الحديث الشَّاذُ:

«الحديث الشّاذ» ضعيفٌ مردودٌ؛ وذلك لأنَّ راويَه وإنْ كان ثقةٌ إلاَّ أنَّه لمَّا خالف مَنْ هو أولى منه بالقبول؛ دَلَنا ذلك على أنَّه لم يَضْبِطْ في هلذه الرِّواية التي خالف بها، فلذلك نقبل ما رواه الأضْبَطُ ونَرُدُّ ما عداه (١٠).

# أقوال العلماء في مفهوم «الشَّاذِّ»:

ما ذكرناه في تعريف «الشَّاذ» هو ما عليه الجُمْهُورُ وهو المعتمدُ، وللكن هناك آراءٌ وأقوالٌ أخرى في «الشَّاذ» نُقِلَتْ عن أئمَّةٍ في هلذا العلم، لذا رأينا أن نعرضها هنا:

١ \_ قال الحاكم النّيسابوري: «الشّاذُّ: حديثٌ يتفرّد به ثقةٌ من الثّقات، وليس للحديث أصلٌ متابعٌ لذلك الثقة» (٢).

٢ \_ قال الخَلِيليُّ : «الشَّاذُ : ماليس له إلاَّ إسنادٌ واحدٌ يَشُذُّ بذلك شَيْخٌ ، ثقةٌ كان أو غيرُ ثقةٍ» (٣).

ف: «الشَّاذُّ» في رأيه هو ما يتفرَّدُ راويه بروايته، سواءٌ كان هاذا الرَّاوي ثقةً أو ضعيفاً، ولا يُشْتَرطُ فيه المخالفةُ، وهاذا خلافُ ما عليه العُمْدَةُ في تعريف «الشَّاذُ» من اشتراط المخالفة وكوْن الرَّاوي ثقةً.

وحُكم «الشاذِّ» عند الخليليِّ ذكره بقوله: «فما كان عن غير ثقتر: فمتروكٌ لا يُقْبَلُ، وما كان عن ثقة: يُتوقَّف ولا يُحْتَجُّ به»(٤).

٣ ـ أمَّا ابنُ دقيق العيد، فقد حاول الجَمْعَ بين ما ذكره الخليليُّ والحاكمُ، وبَيْنَ ما عليه الجُمْهُورُ، فعرَّف «الشَّاذَّ» بقوله: «وهو ما خالف راويه الثقاتِ، أو ما انفرد به مَن لا

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) معرفة علوم الحديث: ص: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) الإرشاد: ص: ١٣.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد: ص: ١٣.

يحتمل حاله أن يُقْبَل ما تفرَّد به »(١).

وظاهرٌ من كلام ابن دقيق العيد هلذا: أنَّه يجعل «الشَّاذَّ» و «المُنْكَرَ» و «المتروكَ» بمعنّى واحدٍ.

هلذا وقد انتقد العلماءُ ما ذهب إليه غيرُ الجُمْهُورِ في «الشَّاذُ» مستدلِّين بالأحاديث التي تفرَّد بها بعضُ الثقات وهي مرويةٌ في الصَّحِيحَيْن، ومَثَّلُوا لذلك بحديث: «إنَّما الأعمالُ بالنَّيات...» حيث رواه البخاريُّ في مستهلِّ صحيحه، وهو حديثٌ قد تفرَّد بروايته عُمَرُ بن الخطَّاب \_ رضى الله عنه \_: عن النبيِّ ﷺ.

وتفرَّد بروايته عن عمر: عَلْقَمَةُ بن وَقَّاصِ اللَّيْثِي.

وتفرَّد عن عَلْقَمَةَ: محمَّدُ بن إبراهيم.

ثم عنه يحيي بن سعيد ثم رواه عنه جَمْعٌ غَفيرٌ (٢).

وقد سَلَك ابنُ الصَّلاح في مبحث «الشَّاذ» مسلكاً آخر، فقد أُورد تعريف كلُّ من الشَّفد ثم قال: الشافعيَّ والحاكِم، وبيَّن ما يَرِدُ على تعريف الخليليِّ والحاكِم من النَّقْد ثم قال: «الأمرُ في ذلك على تفصيل نُبيِّنُه فنقول: إذا انفرد الراوي بشيءٍ؛ نُظِرَ فيه.

١ ـ فإذا كان ما انفرد به مُخالِفاً لِمَا رواه مَن هو أُولئ منه بالحفظ لذلك وأضبط؛ كان
 ما انفرد به شاذاً مردوداً.

أ ـ فإن كان عَدْلاً حافظاً موثوقاً بإتقانه وضَبْطِه؛ قُبِلَ ما انفرد به؛ ولم يقدح الانفراد
 به.

ب \_ وإنْ لم يكن ممَّن يُوثَقَ بحفظِه وإتقانِه لذلك الذي انفرد به؛ كان انفرادُه به خارماً له مُزَحْزِحاً له عن حيِّز الصحيح.

<sup>(</sup>١) الاقتراح: ص: ١٧.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٧٧.

ثمَّ هو بعد ذلك دائرٌ بين مراتب متفاوتة بحسب الحال فيه: فإن كان المنفردُ به غير بعيدٍ من درجة الحافظ الضابط المقبول تفرُّده؛ استحسنًا حديثه ذلك، ولم نحطًه إلى قبيل الصديث الضعيف، وإن كان بعيداً عن ذلك رَدَدْنا ما انفردَ به، وكان من قَبِيل الشَّاذُ المُنْكر.

فَخَرَج من ذلكَ أنَّ الشَّاذَّ المردود قسمان: أحدُهما الحديث الفرد المخالف، والثاني الفرد الذي ليس في راويه الثقة والضبط ما يقع جابراً لما يُوجِبه التفوُّد والشذوذ من النَّكارة، والشه أعلم(١).

فتلخُّص ممَّا ذكره ابنُ الصَّلاح أنَّ «الشَّاذ» على قسمين:

١ - قسمٌ مقبولٌ: وهو ما انفرد بروايته مَن تُقْبَلُ روايتهُ لثقته وضَبْطِه، وهاذا المنفرد:
 إن كان تامً الضَّبْط فحديثُه صحيحٌ.

وإنْ خَفَّ ضَبْطُه فحديثُه حَسَنٌ.

٢ ـ قسمٌ مردودٌ: وهو:

أ ـ ما انفرد بروايته مَن لا يُوثَقُ بضَبْطِه ومَن لا يُقْبَلُ حديثُه، والذي يُسَمَّئ: «المتروك».

ب ـ ما خالف فيه الثقةُ مَن هو أولى بالقبول منه، وهنذا هو «الشَّاذُ» على ما عليه الاعتمادُ.

ج ـ ما خالف فيه الضعيفُ من الرُّواة مَن هو ثقةٌ، وهو الذي يُسَمَّى: «المُنْكَر».

ويَتبيَّن أَنَّ ابن الصَّلاح قد جمع في الفقرة الأخيرة بين كلام الأثمَّة الثلاثة (الشافعي والحاكم والخليلي)، ولَخَص كلامَه كأحسن ما يكون (٢٠).



علوم الحديث: ص: ٧٠ ـ ٧١.

<sup>(</sup>٢) استفيد في هذا البحث من: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٤٢٨ ـ ٤٢٩، و «الإيضاح في علوم الحديث والاصطلاح»، ص: ١٧٤ ـ ١٧٧.

رَفْعُ عِبِي (الرَّجِيُ (الْفِخَّدِيُّ (الْسِلْمَةِ (الْفِرُودِيِّ www.moswarat.com

### ٨- الحديث المُنكَرُ

## تعريف «المُنْكَر» لغة واصطلاحاً:

لغةً: اسمُ مفعولِ من: (أَنْكَرَهُ) بمعنى: جَحَدَه، أو: لم يَعْرِفْه. ويُقابِله «المعروف»، فالمُنْكَر؛ ضِدُّ «المعروف»(١).

و(النَّكِرَة) ضِدُّ «المعرفة»، وجاء إطلاقُه على هذا المعنى في مواضع من القرآن الكريم.

كقولهِ تعالى: ﴿ وَجَانَهُ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرْفَهُمْ وَهُمْ لَمُ مُنكِرُونَ ﴾ [يوسف: ٥٨].

وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ءَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ۚ ۞ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنَكُرُونَ ﴾ [الحجر: ٦١].

وقوله تعالى: ﴿ يَمْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا﴾ [النحل: ٢٥].

واصطلاحاً: أما في الاصطلاح: فقد تنوَّعتِ الأقوالُ في تحديد مدلول (المُنكر)، ومع ذلكَ فقد استقرَّ معناه عند كثيرٍ من المتأخِّرين بأنه حديثٌ رواه الضعيفُ مخالفاً فيه الثقات، كما حرَّره الحَافظُ ابن حجر في مؤلّفاته مثل: «نخبة الفكر»، و«النُّكت على ابن الصلاح». وقال: «وهو المُعْتَمَدُ على رأى الأكثرين (٢).

٢ - هو الحديثُ الذي في إسناده راو فَحُشَ غلَطُه، أو كَثُرَتْ غَفْلَتُه، أو ظَهر فِسْقُه (٣).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

 <sup>(</sup>۲) انظر: «نزهة النظر»، ص: ۳۰، و «تدریب الراوی» (۱/ ۲٤۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «ترضيح الأفكار» و «النزهة» ص: ٧٤٠.

٣ ـ هو ما انفرد به «المستورُ» أو الموصوفُ بسُوء الحفظِ، أو «المُضَعَّفُ» في بعض مشايخه دُون بعض بشيء لا متابع له، ولا شاهدَ.

قال الحافظ ابن حجر: «وهو الذي يُوجَد في إطلاق كثيرِ من أهل الحديث»(١١).

### الفَرْقُ بين «المُنْكَر» وبين «الشَّاذ»:

١ ـ أنَّ «الشَّاذَّ» ما رواه «المقبولُ» مُخالِفاً لِمَن هو أولى منه.

٢ ـ أنَّ «المُنْكَر» ما رواه الضعيفُ مُخالِفاً للثَّقة .

فَيُعْلَم من هذا: أنهما يَشترِكان في اشتراط المخالفة، ويفترقان في أنَّ «الشَّاذَ» رَاوِيْهِ مقبولٌ، و«المُنْكَر» راويه ضعيفٌ. قال ابن حجر: «وقد غفل مَن سَوَّى بينهما»(٢).

#### مثاله:

#### ١ \_ مثالٌ للتعريف الأوَّل:

ما رواه ابنُ أبي حاتم من طريق حُبَيِّب بن حَبِيْب الزَّيَّات، عن أبي إسحاق السَّبِيْعي، عن العَيْزَار بن حُرَيْثِ، عن ابن عبَّاس، عن النبي ﷺ قال: «مَنْ أقامَ الصَّلاَةَ، وآتَى الزَّكَاةَ، وحَجَّ الْبَيْتَ وصَامَ، وقَرَى الضَّيْفَ؛ دَخَلَ الْجَنَّة».

و(حُبَيِّب بن حبيب الزَّيَّات) ضعيفُ الحديث، ورواه غيرُ حُبَيِّبِ من الثقات عن أبي إسحاق، عن ابن عبَّاسٍ، موقوفاً عليه، وهو المعروف، وخالَفَ حُبَيِّبُ بن حبيب فرَوَىٰ الحديثَ مرفوعاً.

#### ٢ \_ مثالٌ للتعريف الثاني:

ما رواه النَّسائيُّ وابن ماجَهُ من رواية أبي رُكَيزْ يحيىٰ بن محمد بن قَيْس، عن هشام بن عُرْوَةَ، عن أبيه، عن عائشة \_رضي اللهُ عَنها \_ قالت: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «كُلُوا البَلَحَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «النكت على كتاب ابن الصلاح» (٢/ ٦٧٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «شرح النخبة» ص: ٥٩ ـ ٧١.

بالتَّمْرِ، فإنَّ ابن آدمَ إذا أَكَلَهُ غَضِبَ الشَّيْطانُ»(١١).

قال النسائي: «هذا حديثٌ مُنْكَرٌ، تفرَّدَ بهِ أَبُو رُكَيْز، وهو شيخٌ صالحٌ أخرجه له مسلمٌ في المتابعات، غير أنه لم يَبْلُغْ مَبْلَغَ مَنْ يُحْتَمَل تفرُّده».

#### رتبته:

يتبيَّن من تعريفَي «المُنْكَر» المذكورَيْن آنفاً: أنَّ «المُنْكَر» من أنواع «الضعيف» جداً؟ لأنه إمَّا رواية ضعيف موصوف بفحش الغَلَطِ، أو كثرة الغفلة، أو الفِسْق، وإمَّا رواية ضعيف مُخالِف في روايته تلك لرواية الثقة، وكِلا القسمين فيه ضَعْف شديد، و«المُنْكَرُ» يأتي في شِدَّة الضَّعْف بعد مرتبة: «المتروك».

## حكم الحديث المُنْكر:

الحديث المنكر حديثٌ ضعيفٌ شديدُ الضَّعف، لضَعْفِ راويه من جهتم ومخالفته للثقات من جهتم ثانية.

### أقوال العلماء في المُنْكُر:

لعلماء الحديث أقوالٌ أخرى في تعريف «المُنكَرِ»، وذلك قبل استقرار المصطلح على يد الحافظ ابن حجر، ومن هذه الأقوال:

### أ\_ «المُنْكَر» عندَ البَرْديجيِّ، والإمام أحمد:

عَرَّفه الإمامُ أبو بَكْر أحمد بن هارون البَرْدِيْجي (المتوفىٰ سنة ٣٠١ هـ): «هو الذي يُحدِّث به الرَّجُلُ عن الصحابة أو عن التَّابعين عن الصّحابة لا يُعْرَف ذلك الحديث... إلَّا من طريق الذي رواه؛ فيكون منكراً» (٢).

ومقتضى كلام البرديجي: أنَّ «المُنْكَر» يُطْلَقُ على مجرَّد التَّفرد خالفَ أو لم يُخالِف،

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «السنن الكبرى» (١٦٦/٤)، برقم: (١٦٧٧)، وابن ماجه في أبواب الأطعمة، باب: أكل البلح بالتمر، برقم: (٣٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) شرح علل الترمذي: (١/ ٤٥٠).

وقد مشى على ذلك عددٌ من الأئمة أمثال: أحمد بن حنبل، والنَّسائي.

ذكره البرديجيُّ في سياق كلامهِ إذا انفرد شعبةٌ أو سعيدُ بن أبي عَرُوْبَةِ أو هشام الدَّسْنُوائي بحديثٍ عن قتادة عن أنسِ عن النبيِّ ﷺ.

يقول ابنُ رجب الحَنْبَلِي: «وهذا كالتصريح بأنَّ كلَّ ما ينفرد به ثقةٌ عن ثقةٍ ولا يُعرَف المَتْنُ من غير ذلكَ الطريقِ فهو مُنْكَرٌ، كما قاله الإمامُ أحمد في حديث عبد الله بن دينار عن ابن عمر عن النبيُ ﷺ في النَّهي عن بيع الولاء وهبتهِ»(١).

وقال أحمد في حديث مالكِ عن الزهريِّ، عن عائشةَ: "إِنَّ الذين جمعوا الحجَّ والعُمْرةَ طافوا حين قدموا لعمرتهم وطافوا لحجِّهم حين رجعوا من مِنَى»، قال: "لم يَقُلْ هذا أحدٌ إلا مالكٌ»، وقال: "ما أَظُنُّ مالِكاً إلا غَلِطَ فيه، لم يجئ به أحدٌ غيره»، وقال مرَّةً: "لم يروه إلا مالكٌ، ومالكٌ ثقةٌ»(٢).

وعَلَّقَ عليهِ الحافظُ ابن رجب بقوله: «ولعلَّ أحمد إنما استنكره لمخالفته للأحاديث في أنَّ القارنَ يطوف طَوَافاً واحداً»(٣).

قال الإمام أحمد: «قال لي يحيى بن سعيد: لا أعلم عبيد الله \_ يعني: ابن عمر \_ أخطاً إلا في حديث واحد لنافع عن ابن عمر أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قال: (لا تُسافر امرأةٌ فوقَ ثلاثة أيّام . .) فأنكره يحيى بن سعيد عليه، قال أحمد: فقال لي يحيى بن سعيد: فوجدتُه قد حَدَّث به العُمريُّ الصغيرُ عن نافع عن ابن عمر مثله، قال أحمد: لم يسمعه إلا من عبيد الله، فلمًا بلغه عن العمرى صحَّحه» (3).

وقال ابنُ رجب معلِّقاً عليه: «وهذا الكلامُ يَدُلُّ على أنَّ النكارة عند يحيى القَطَّان

شرح علل الترمذي: (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (١/ ٢٥٤).

لا تزول إلا بمعرفة الحديث من وجه آخر، وكلامُ أحمد قريبٌ من ذلك "(١).

قال عبدُ الله سألتُ أبي عن حسين بن عليِّ الذي يروي حديثَ المواقيت؟ فقال: هو أخو أبي جعفر محمد بن عليِّ، وحديثُه الذي رُوي في المواقيت ليس بمُنكرٍ؛ لأنه قد وافقه على بعض صفاته غيرُه (٢).

#### الخلاصة:

والحَقُّ الذي أميل إليه أنَّ الإمام أحمد ويحيئ والبرديجي لا يستنكرون الحديث بمجرَّد تفرُّدِ ثقة من الثقات، وإنما يستنكرونه إذا لم يُعرَف ذلك المَثنُ من مصادر أُخرى، إمّا برواية ما يشهد له من معنى الحديث، أو بالعمل بمقتضاه، ومما يُمكِن الاستئناسُ به في هذا المجال قولُ الحافظ البرديجي نفسه: "إذا روىٰ الثقةُ من طريقِ صحيح عن رجلٍ من أصحابِ النبيِّ عَلَيْ حديثاً لا يُصاب إلا عند الرجل الواحد لم يَضُرَّه أنْ لا يرويه غيرُه إذا كان مَثنُ الحديثِ معروفاً ولا يكونُ مُنكراً ولا مَعْلُولا "(٢).

ويؤيِّد، قولُ الإمام أحمد: «شَرُّ الحديثِ الغرائب التي لا يُعْمَل بها»(٤).

#### أمثلة على ذلك:

وقد أورد فضيلة أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِتْر ـحفظه الله وأمتع به ـ أمثلة على ذلك في كتابه القيِّم «منهج النقد في علوم الحديث» (٥) نُورِدها هنا:

١ ـ قال الإمامُ أحمد في (أفلح بن حُمَيْد الأنصاري) ـ وهو أحدُ رجال الصحيحين
 الثقات ـ: «روى أفلحُ حديثَيْن مُنكَرَيْن:

\_ ﴿إِنَّ النبيَّ عِي أَشْعَرَ الهَدِّي ١٠

شرح علل الترمذي: (١/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) الكفاية: ص: ١٧٢.

<sup>(</sup>٥) ص: ٤٣١ ـ ٤٣١.

ـ وحديث: «وقَّت لأهل العِراق ذات عرقي»(١).

فسَمَّى الإمامُ أحمد هذين الحديثين مُنْكَرَيْن لتفرُّد أفلح بروايتهما مع كونه ثقةً.

٢ ـ حديثُ أبي الزُبَيْر المَكِّي قال: «سألتُ جابراً عن ثمن السَّنُور والكلبِ؟ فقال: زَجَر النبيُ ﷺ عن ذلك» (٢).

ورواه النَّسائي قال: «أخبرني إبراهيمُ بن الحسن قال: أنبأنا حَجَّاجُ بن محمد، عن حَمَّاد بن سَلَمة، عن أبي الزُّبيْر، عن جابر بن عبد الله: أنَّ رسول الله ﷺ نَهَى عن ثمنِ الكَلْب، والسُّنَورِ إلاَّ كَلْبَ الصَّيْدِ» (٢).

قال أبو عبد الرحمن ـ يعني: النَّسائي ـ: هذا مُنكَرِّ.

وهذا إسنادٌ رجاله ثقاتٌ، لكنَّه تفرَّد برواية: «إلاَّ كلب صيد»، لذلك قال فيه النَّسائيُّ: «مُنْكَرٌ».

ويمكن أن يُدْخَل هذا في «الشَّاذ»؛ لأنَّ هذه الزِّيادة فيها مخالفةٌ.

### ب - «المُنْكر» عند الإمام مسلم:

أمَّا الإمام مسلمٌ فد: "المُنكَرُ» عنده هو ما تفرَّد بروايته الرَّاوي الضَّعيفُ. يُستفاد ذلك من قوله في مقدّمة صحيحه: "وعلامةُ (المُنكَر) في حديث المحدّث إذا ما عُرِضَت روايتهُ للحديث على رواية غيره من أهل الحفظِ والرّضا؛ خالفت روايتُهم، أو لم تكن تُوافِقها، فإذا كان الأُغلبُ من حديثه كذلك؛ كان مهجورَ الحديث غيرَ مقبوله، ولا مستعملِه» (١٤).

ويبدو من تصرُّف الإمام التُّرمذي في «جامعه» أنَّه يرى هذا الرأي في «المُنْكَر»، فمِن

هدي الساري: (۲/ ۱۱۷).

<sup>(</sup>٢) هكذا أخرجه مسلم في كتاب المساقاة، باب تحريم ثمن الكلب، برقم: (١٥٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في السنن الكبرى، في البيوع، باب: بيع الكلب إلا ما استثني منه، رقم: (٦٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) انظر مقدمة: «صحيح مسلم»: (١/٧).

أمثلة ما ذكره \_ رحمه الله \_ في كتابه ، وحَكَم عليه بالنَّكارة قولُه :

ا \_ حَدَّثَنَا الفَضْلُ بن الصَّبَّاحِ البغداديُّ: حَدَّثنا سعيدُ بن زكريا، عن عَنْبَسَة بن عبد الله الرحمن، عن محمَّد بن زَاذَانْ، عن محمَّد بن المُنْكَدِر، عن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «السَّلامُ قَبْلَ الكَلام».

وبهذا الإسناد عن النَّبِيِّ يَكُلِّم قال: «لا تَدْعُوا أحداً إلى الطَّعام حتى يُسَلِّمَ».

قال أبو عيسى الترمذي بعد أن أخرج هذا الحديث: «هذا حديثٌ مُنْكَرٌ، لا نَعْرفه إلاَّ من هذا الوجه، وسمعتُ محمَّداً \_ أي: ابن إسماعيل البُخاري \_ يقول: عَنْبَسَةُ بن عبد الرحمن ضعيفٌ في الحديث ذاهبٌ، ومحمد بن زاذان منكرُ الحديث»(١).

٢ ـ ومن ذلك أيضاً ما أخرجه في جامعه قال: حَدَّثنا محمودُ بن غَيْلان: حَدَّثنا شَبابة
 عن حَمْزة عن أبي الزُّبير، عن جابر ـ رضي الله عنه ـ قال: "إذا كَتَب أَحَدُكم كِتَاباً فليُتَرِّبُهُ فإنَّه أنجَحُ للحاجة».

ثم قال بعد إخراجه: «هذا حديثٌ مُنكَرٌ، لا نعرفه عن أبي الزُبير إلاَّ من هذا الوجه. و(حمزة) هو عندي: ابنُ النَّصِيبيِّ، هو ضعيفٌ في الحديث»(٢).

فظاهرٌ من صنيعه في هاذين المثالين: أنَّه يحكم على الحديث بالنَّكارة إذا تفرَّد بروايته مَن كان ضعيفاً في روايته. والله أعلم.

مما تقدَّم: على المُعتني، والمشتغل بهذا الفَنِّ التَّيقُظُ، والتمييزُ بين إطلاقات النَّكارة على الحديث عند العلماء المتقدِّمين، حتى لا يقع في الالتباس، ويُنْسَب إلى الوَهْم، والغفلةِ، والتَّسَرُّع في الحكم<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: الاستئذان، باب: ما جاء في السلام قبل الكلام، برقم: (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب: الاستئذان، باب: ما جاء في تتريب الكتاب، برقم: (٢٧١٣).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٧٨ ـ ١٨٣، و«منهج النقد في علوم الحديث»
 ص: ٤٣٠ ـ ٤٣١» و«تيسير مصطلح الحديث» ص: ٩٥ ـ ٧٩.

# الفَرْقُ بين عِبارات «مُنْكُر الحديث» و«روى المناكيرَ» أو «يروي أحاديثُ مُنْكَرة» وغيرها:

ممًّا يجب التنبُّهُ له أنَّ العلماء يفرِّقون بين هذه العبارات، وإليك تفسيرَ هذا الفرق.

### ١ ـ "مُنْكَرُ ٱلحَديث، و «يروي آلمَناكيرَ» و «حديثهُ مُنْكَرُ»:

أدرج علماءُ الجرح والتَّعديل هاذه الألفاظ كُلَّها في مراتب الجرح الذي ينجبر، فذكر الحافظُ العراقيُّ: «مُنكرَ الحديث» في المرتبة الرابعة من مراتب الجرح عنده في كتابه «التقييد والإيضاح»(١).

وجعله ألحافظ ألسَّخاوي في ألمرتبة ألخامسة، وذكر معها: «حديثه مُنْكُرٌ» و«له ما يُنكَر» و«له مناكيرُ» في كتابه «فتح ألمغيث»(٢).

كما عدَّه الحافظُ الذهبيُّ في المرتبة الثانية من مراتب الجرح الخمس عنده في كتابه «ميزان الاعتدال»(٣).

أمَّا السيوطيُّ فعَدَّه في المرتبة الثالثة من مراتب الجرح وقال: "ولا يُطرَح، بل يُعتبر به أمَّا السيوطيُّ فعَدَّه في المرتبة فيما ذكره العراقي: ضعيفٌ فقط، مُنكرُّ الضاً، وهاذه مرتبةٌ مُنكرٌ الأنهُ مُنكرٌ المرتبة فيما ذكره العراقي: ضعيفٌ فقط، مُنكرُ المرتبة فيما ذكره العراقي: ضعيفٌ فقط، مُنكرُ المرتبة فيما والمرتبة والمرتبة فيما والمرتبة والم

أمًّا حُكم هذه الألفاظ فيُكتب حديثُ مَنْ اتَّصَفَ بها، ويُنظَر فيه للاعتبار.

#### ٢ \_ معنى «منكر الحديث» عند ألإمام ألبخاري:

أمًّا معنىٰ هنذا ٱللفظِ عند ٱلبخاري، فقد نقل ابنُ القطَّان أنَّ البخاريَّ قال: «كلُّ مَن

<sup>(</sup>۱) ص: ۱۶۳.

<sup>(1) (1/177).</sup> 

<sup>. 8/1 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٤) تدريب الراوي: (٣٤٦/١).

قلتُ فيه: مُنْكَرُ ٱلحديث فلا تَجلُ ٱلروايةُ عنه "(١).

وقال اَلسَّخاوي: «قال اَلبخاري: كلُّ من قلتُ فيه: مُنْكَرُ اَلحَديث لا يُحْتَجُّ به، ـ وفي لفظ ـ لا تَحِلُّ الروايةُ عنه» (٢٠).

وقال اَلسُّيوطي: «البخاري يُطلِق (مُنكَرَ الحديث) على من لا تَحِلُّ الروايةُ عنه»(٣).

وفي الحقيقة ما نَقَله أَبْنُ ٱلقطَّان عن البخاري «كلُّ مَنْ قلتُ فيه: مُنكَر الحديث فلا تَجِلُّ الروايةُ عنه» يقصد به البخاريُّ أنَّه لا يَجِلُّ له أن يروي عنه في صحيحه، لقوله في بعضهم: «أنا لا أروي عنه»، و«كلُّ من كان مثل هاذا فأنا لا أروي عنه». ويؤيِّد هاذا ألكلاَمَ اللَّفظُ الآخر للبخاري الذي نقله السَّخاويُّ: «كلُّ من قلتُ فيه: منكر الحديث، لا يُحْتَجُّ به» (٤٤).

كما يؤيِّده أيضاً قولُ الحافظ ابن حجر في «النُّكت على كتاب ابن الصلاح» (٥): «أطلق الإمامُ أحمد والنَّسائي وغيرُ واحدٍ من النقَّاد لفظَ ٱلمُنكر على مجرَّد ٱلتفرُّد، لكن حيث لا يكون ٱلمتفرِّدُ في وزن من يُحْكم لحديثه بالصَّحَّة بغير عاضدٍ يعضده».

وه الكذا إذا تَتبَعنا كلَّ ٱلذين قال فيهم ٱلبخاريُّ: «مُنكر ٱلحَديث» فإننا نجد بعضهم ممَّن ينجبر ضعفُه، ونجد بعضاً آخر ممَّن لا ينجبر ضعفُه. ويصدق على جميعهم ٱللَّفْظُ ٱلآخر: «لا تَحِلُ ٱلروايةُ عنه». فينبغي ترجيحُ لفظ «لا يُحْتَجُّ به» على عُمومه، بحيث يشمل ٱلضَّعْفَ ٱلذي ينجبر وألذي لا ينجبر. وأللهُ أعلم.

#### الخلاصة:

والذي يتلخُّص من هاذا الكلامِ كلُّه: أنَّ «مُنكَرَ الحديث، مرتبةٌ للراوي من مراتب

ميزان الاعتدال: (٦/١).

<sup>(</sup>٢) فتح المغيث: (١/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوي: (١/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (١/ ٣٧٣).

<sup>.7/3/6.</sup> 

الجرح الذي ينجبر عند غير البخاري. أمَّا عند البخاري فقد ينجبر جرحُه وقد لا ينجبر، وهـُـذا موضعُ اجتهادٍ ينبغي فيه تتبُّعُ أقوال العلماء في هـُـذا الراوي.

تنبية:

وينبغي في هاذا ٱلمقام أن نفرَقَ بين قولهم: «حديثٌ مُنْكَرٌ» وبين قولهم: «مُنْكَر المعلومُ أنَّ ضَعْفَ ٱلحديث»، فٱلصَّيغةُ ٱلأُولئ وصفٌ للحديث، أمَّا ٱلثانيةُ فوصفٌ للراوي، ومعلومٌ أنَّ ضَعْفَ ٱلحديث لا يقتضى بٱلضَّرورة ضَعْفَ رجالِ سنده.

ثمَّ إنَّ قولَهم: «حديثٌ مُنْكَرٌ» قد يُطْلَق ويُراد به أنَّهُ ضعيفٌ، هاذا اصطلاحُ المتعلَّمين، المتقدِّمين، وقد يُطْلَق ويُراد به الغرابةُ \_ أي: التفرُّدُ \_ وهاذا اصطلاحُ كثيرٍ من المتقدِّمين، وعليه فيجوز أن يكون راويه ثقةً لا ضعيفاً.

كما ينبغي أن نلفت النظر إلى أنَّ قولهم: «روىٰ مناكيرَ» أسهَلُ من قولهم: «مُنْكَر الحديث»؛ لأنَّ العبارة الأولى لا تقتضى الدَّيْمُومَةَ، بخلاف العبارة الثانية من حيثُ اللغة.

وقولهم: «عنده مناكير» أسهَلُ من قولهم: «مُنكَر الحديث» أيضاً. ففي «فتح المغيث» (١): «قال الحاكم: قلتُ للدَّارقطني: فسليمان بن بنت شُرَحْبِيل؟ قال: ثقةٌ. قلتُ: أليس عنده مَناكِيرُ؟ قال: يحدُّث بها عن قوم ضعفاء، فأمًا هو فثقةٌ».

وأمّا قولُهم: «حديثٌ مُنْكَرٌ» فهاذا وصفٌ للحديث لا للرَّاوي، وهاذا الحديث ضعيفٌ في اصطلاح المتأخّرين. أمَّا في اصطلاح كثيرٍ من المتقدِّمين فقد يكون صحيحاً وبالتالي يكون راويه ثقة، ولا يقصدون مِن قولهم: «حديثٌ مُنكرٌ» سِوى الحديث آلفرد. والله أعلم (٢)

<sup>(1) 1/777.</sup> 

<sup>(</sup>٢) انظر: «الاجتهاد في علم الحديث» ص: ١١٠ ـ ١١٦.

# ٩ - الحديث المُضْطَربُ

### تعريف «المضطرب» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المضطربُ) اسمُ فاعلٍ من «الإضطراب»، وهو اختلالُ الأمر، وفسادُ نظامِه، وأصلُه من: اضطراب المَوْج، إذا كَثُرَتْ حركتُه، وضرب بعضُه بعضاً (١).

واصطلاحاً: ما رُوِيَ على أَوْجُه مِختلفة متساوية في القُوَّة (٢٠).

أي: هو الحديثُ الذي رُوِيَ على أشكالٍ متعارضةٍ متدافعةٍ، بحيث لا يُمكِن التوفيقُ بينها أبداً، وتكون جميع تلك الرُّوايات متساويةً في النَّوَّةِ من جميع الوُّجوه، بحيث لا يُمكِن ترجيعُ إحدادُما على الأخرى بوجهِ من وجوه الترجيع.

# شره طُ يَحَقُّقِ الاضطراب:

يَتْبَيِّنُ مِن النظر في تعريف «المضطرب» وشرحه: أنَّهُ لا يُسَمَّى الحديثُ مضطرباً إلَّا إذا تحفَق فيه شرطان، وهما:

الماختلات روايات الحديث؛ بحيث لا يُمكِن الجمعُ بينها.

٢ ـ تساوي الرواياتِ في القُوَّةِ ؛ بحيث لا يُمكِنُ ترجيحُ روايةٍ على أُخرىٰ.

أَيَّا إِذَا تَرَجَّحَت إحدى الرِّوايات على الأخرى، أو أمكن الجَمْعُ بينها بشكلٍ مقبولٍ، فإنَّ صفة الاضطراب تَزُولُ عن الحديث، ونعمل بالرواية الراجحة في حالة الترجيح، أو

<sup>(</sup>۱) كالمالوس الوصاد :

<sup>(</sup>٢) علام الرحيد : ص: ٩٣.

نعمل بجميع الروايات في حال إمكان الجمع بينها.

#### • أقسام الحديث المضطرب:

ينقسم «المضطربُ» بحسب موقع الاضطراب فيه إلى قسمين، وهما: «مضطرب السَّند» و«مضطرب المَتْن»، ووقُوعُ الاضطراب في السَّند أكثَرُ، وإليك تعريف كلِّ من هاذين القسمين:

القسم الأول: مُضْطَرِبُ السَّند:

مثالة:

حديثُ أبي بَكْرٍ ـ رضي الله عنه ـ: أنهُ قال: يا رسولَ الله! أراكَ شِبْتَ، قال: «شَيَبَتْني هُودٌ، وأخواتُها»(١١).

قال الدَّارَقُطْنِيّ: «هاذا مضطربٌ فإنَّهُ لم يُرُو إلا من طريق أبي إسحاق السَّبِيْعيِّ، وقد اخْتُلِفَ فيه على نحو عشرة أَوْجُهِ، فمنهم مَنْ رواهُ مُرْسَلاً، ومنهم مَنْ رواه موصولاً، ومنهم من جَعلهُ من مُسْنَد سَعْدِ، ومنهم من جَعلهُ من مُسْنَد سَعْدِ، ومنهم من جَعلهُ من مُسْنَد سَعْدِ، ومنهم من جَعلهُ من مُسْنَد عضي، عائشة ـ رضي الله عنهم ـ وغير ذلك، ورواتهُ ثقاتٌ لا يمكِنُ ترجيحُ بعضِهم على بعضٍ، والجمعُ مُتَعذِّرٌ "(٢).

فَصَّل ذلكَ الحافظُ ابنُ حجر في «النكت على كتاب ابن الصلاح»(٣).

قال ابن حجر: اختلف فيه على أبي إسحاق السّبيعي.

أ ـ فقيل عنه عن عِكْرِمة عن أبي بكرٍ، رضي الله عنه.

ب ـ ومنهم من زادَ فيه ابن عبَّاس، رضي اللهُ عنهما.

ج ـ وقال عليُّ بن صالح: عن أبي إسحاق عن أبي جُحَيْفَة عن أبي بكرٍ، رضي اللهُ عَنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، في أبواب تفسير القرآن، باب سورة الواقعة، برقم: (٣٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) العلل الواردة في الأحاديث النبوية : (١٩٣/ ــ ٣١١).

<sup>(7) 7/377</sup>\_777.

د ـ وقال العَلاَّء: عن أبي إسحاق، عن البَرَاء، عن أبي بكر، رضي اللهُ عنهما.

هــ وقال زكريا بن إسحاق وعبد الرحمان بن سليمان: عن أبي إسحاق، عن أبي مَيْسَرة، عن أبي بكر، رضى اللهُ عَنهُ.

و ـ وقيل: عن زكريا، عن أبي إسحاق، عن مسروق، عن أبي بكر، رضى اللهُ عَنه.

ن ـ وقال محمَّد بن سَلَمة: عن أبي إسحاق، عن مسروق، عن عائشة، عن أبي بكر،
 رضي اللهُ عَنهُ.

ح ـ وقيل: عن يونس بن أبي إسحاق، عن أبي إسحاق، عن عَلْقَمَةَ، عن أبي بكرٍ، رضى اللهُ عَنه.

ط \_ وقال عبد الكريم الخَزَّاز: عن أبي إسحاق، عن عامر بن سعد البَجَليِّ، عن أبي بكر، رضي اللهُ عَنهُ.

ي ـ وقيل: عنهُ عن عامر بن سعد، عن أبيه، عن أبي بكر، رضي اللهُ عَنه.

ك \_ وقال أبو شَيْبَة النَّخعي: عن أبي إسحاق، عن مُصْعَب بن سعد، عن أبيه، عن أبي. بكر، رضى اللهُ عَنه.

ل ـ وقال أبو المِقْدَام: عن أبي إسحاق، عن أبي الأحوص، عن عبد الله بن مسعود،
 رضي الله عنه.

فهذا كما ترىٰ اختلف في إسناده على أقوالٍ عديدةٍ، ورواته ثقاتٌ لا يمكن ترجيحُ بعضها على بعضٍ، والجمعُ بينها متعذِّرٌ، فهو مضطربُ السَّند.

القسم الثاني: مضطرب المتن:

مثاله:

ما ذكرهُ البَيْهَقِيُّ في «السنن الكبرىٰ»(١) وقال: «أخبرنا أبو على الرُّوذبَاري: أنبأ أبو

<sup>.100/7 (1)</sup> 

بكر بن دَاسَة: ثنا أبو داود. ثنا أحمد بن محمَّد بن شَبُّوْيَهُ ومحمدُ بن رافع، ومحمَّدُ بن عبد المملك الغَزَّال قالوا: ثنا عبد الرَّزاق عن مَعْمَر [عن إسماعيل بن أمية، عن نافع، عن ابن عمر مرفوعاً] فذكر بإسناده نحوَه وقال في لفظ حديث ابن شبويه: «نهى أن يعتمد الرجلُ على يدهِ في الصَّلاة».

وقال ابنُ رافع: «نهي أن يُصلِّي الرجلُ وهو معتمدٌ على يدهِ».

وقال ابنُ عبد الملك: «نهي أن يَعْتَمِدَ الرجلُ على يديهِ إذا نَهَضَ في الصَّلاة».

فهذا حديثٌ قد اختلف في مَتْنِه على عبد الرَّزَّاق».

مِمَّنْ يَقَعُ الاضطرابُ؟

يقع الاضطراب في الحديث من وجهين تاليين:

١ ـ قد يقع الاضطرابُ من راوِ واحدٍ، بأَنْ يَرْوِي الحديثَ على أَوْجُهِ مختلفةٍ.

٢ ـ وقد يقع الاضطرابُ من جماعة، بأن يَرْوِي كلٌ منهم الحديث على وجه يُخالِف
 رواية الآخرين.

سببُ ضَعْفِ «المضطرب»:

وسَبَبُ ضَعْفِ «المضطرب»: أنَّ الاضطرابَ يُشْعِر بعدَم ضَبْطِ رُواتِه.

حُكم الاحتجاج ب: «المضطرب»:

الاضطرابُ سواء أكان في السَّنَد أو في المَتْنِ مُوجِبٌ لضَعْفِ الحديث؛ لإشعاره بعدَمِ ضبط راويه \_ أو رواته \_؛ لأنَّ من شروط الصِّحة: أنْ يكون كلُّ راوٍ من رواةِ الحديث ضابطاً لِمَا رواه.

تنبية:

هـٰذا وقد يجتمع الاضطراب مع الصِّحَّة في حالة وُقوع اختلاف في اسم راوِ واحدٍ أو

اسم أبيه أو نسبته، ويكون هاذا الراوي معروفاً ثقةً، فعند ذلك لا يَضُوُ مثل هاذا الاضطاب، ويحكم للحديث بالصِّحَةِ مع تسميتهِ مضطرباً، وفي الصَّحيحين أحاديثُ كثيرةٌ بهاذه المشابة (١).

#### أمثلة ذلك:

ولنوضِّح ذلك بمثالٍ: روى الشافعيُّ: «أَنَّ النبيَّ ﷺ قَضى في بَرُوع بنت واشِق، ونكحت بغير مَهْرٍ، فماتَ زوجُها، فقضى لها بمهرِ نسائها، وقَضَى لها بالميراث».

ثم قال: «فإِنْ كان ثَبَت عن النبيِّ ﷺ فهو أُولىٰ الأمورِ بنا.. ولم أحفظه بعد من وجهرٍ يثبت مثلُه؛ وهو مرَّةً يقال: عن مَعْقِل بن يَسَارٍ، مرَّةً: عن مَعْقِل بن سِنَانِ، ومرَّةً: عن بعض بني أَشْجَعٍ»(٢).

أي: أنَّ الشَّافعي أعَلَّ الحديث للاضطرابِ باسم راويه عن النبيِّ ﷺ، ولكنَّ مثل هاذا الاضطراب لا يَصْلُح للطَّعن بصحة الحديث؛ لأنه صحابيٌّ، والصحابة كلُهم ثقاتٌ، ولذلكَ قال البيهقيُّ بعد أنْ أورد كلامَ الشافعيِّ السابق: «وهاذا الاختلافُ في تسميةِ مَنْ رَوَى قِصَّة بَرُوع بنت واشقِ عن النبيِّ ﷺ لا يُوْهِن، فإنَّ أسانيد هاذهِ الرِّواياتِ صحيحةٌ "(٣).



<sup>(</sup>۱) انظر: «تدريب الراوي» (۱/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>۲) الأم: (۱۰/ ۲۳۰ ـ ۱۳۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: «معرفة السُّنن والآثار» (٣٨٦/٥)، و«منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٤٣٣، و«تيسير مصطلح الحديث»، ص: ١١٢ ـ ١١٣.

رَفَّحُ مجب (لرَجَمِنِ) (الْجَرَّي (سِّلِيَّة) (الْفِرُوكِ www.moswarat.com



## ١٠- الحديث المُدْرَجُ

### تعريف «المُدْرَج» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُدْرَج): اسمُ مفعولِ مِن (أَدْرجَ) الشيءَ في الشيء، أي: إذا طَوَاه وأَدْخَله وأَدْرَجَ الميِّتَ في الكفن والقبر، أي: أَدْخَلهُ. والإدراجُ: كفُّ الشيءِ في الشيء<sup>(١)</sup>.

واصطلاحاً: ما غُيِّرَ سياقُ إسنادِه، أو أُدْخِلَ فِي مَثْنِه ما ليس منه، بلا فَصْلِ (٢).

أي: (المُدرَجُ) هو الحديثُ الذي أدرج فيه الراوي ما ليس منه سواء أكان من كلام الرَّاوي أم من حديثٍ آخر مرفوعٍ، من غير أن يفصل بينهما بحيث يُتَوَهَّمُ أنه طرفٌ من الحديث الذي رَوَاهُ.

فالمُدرَجُ نوعٌ من أنواع المعلول؛ لأن الإدراج خطأٌ، ولا يُعْرَفُ خطأُ الإدراج في الحديث إلا بالجَمْعِ والمقارنةِ والحفظِ والمعرفةِ، إضافةً إلى رصيدٍ معتبرٍ في الخلفيات الحديثية.

فإذا وُجدت الرواياتُ الأخرى الصحيحةُ متفقةً على فصل القدر المُدرَج عن بقية الحديث، أو على تركِه وإسقاطِه منه، أو على تصريح الصحابيِّ بأنهُ لم يسمعه من النبيِّ عَلَيْ أو على تصريح الراوي الذي المَدَارُ عليه بأنه لم يسمعهُ من شيخه، أو استحالةِ إضافته إلى النبيِّ عَلَيْ أو نحو ذلكَ من القرائن التي تَدُلُّ على أنَّ ذلكَ القدر من الحديث مُدْرَجٌ فيه في جعله طرفاً منه (٣).

انظر: «القاموس المحيط».

<sup>(</sup>٢) انظر: ما قاله الحافظ ابن حجر في "نزهة النظر" ص: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) نظرات جديدة في علوم الحديث: ص: ٢١٧.

### • أقسام المُدْرَج:

ينقسم «المُدْرَج»: إلى قسمين:

\_ المُدْرَجُ في الإسناد.

\_المُدْرَجُ في المَتْن.

وإليك تعريف كلِّ من هذين القسمين:

القسم الأول: الإدراجُ في المَتْنِ:

هو أَنْ يُذْكَرَ في مَتْن الحديث شيءٌ من كلام بعضِ الرُّواةِ ليسَ في أَصل الرُّوايةِ، بحيث يتَوَهَّمُ مَنْ يسمع الحديث: أنَّ هاذا الكلامَ منه.

وهاذا النوعُ من الإدراج قد يكون في أُوَّل المَثْن، أو في وسطِه، أو في آخِره.

مثالُ الإدراجِ في أوَّل المَتْنِ:

حديثُ ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ: «تَعَاهَدُوا القرآنَ، فلهو أَشَدُّ تَفصَّياً مِنْ صُدُورِ الرِّجَالِ من النّعم في عُقلها، ولا يَقُلُ أَحدُكُمْ: نَسِيْتُ كَيْتَ وَكَيْتَ، بل هو نُسِّيَ اللهُ.

فقوله: «تعاهدوا القرآن...» موقوفٌ من كلام عبد الله بن مسعود، وقولُه: «لا يَقُلْ أحدُكُمْ...» مرفوعٌ من كلام النّبِيِّ ﷺ، فالتبسَ الأمرُ على بعضِ الرُّواة، فَرَواهُ تارةً كُلَّه من قول النّبِيّ ﷺ، وتارةً كُلَّه من كلام ابن مسعود، رضي اللهُ عَنه.

والصُّوابُ التَّفصيل.

ومثالُ الإدراج في وسطِ المَتْن:

حديثُ عائشة \_ رضي اللهُ عَنها \_ في الهجرة قالت: «واستأجَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وأبو بكر

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده، برقم: (٤٠١٠) مرفوعاً.

رجلاً من بنى اللِّيل هادياً خِرَّيْتاً والخِرِّيْتُ: الماهرُ بالهداية - قد غَمَسَ. . الحديث الالله الماهرُ بالهداية - قد غَمَسَ. .

فقولُه: «الخِرِّيْتُ: الماهر بالهداية» مُدْرَجٌ من كلام الزُّهريِّ الذي روى هذا الحديث، وليس من كلام السيدة عائشة، إنما هو فَسَر به كلامَها.

# مثالُ المُدْرَجِ في آخر المَثْن:

حديثُ ابن عمر ـ رضي اللهُ عَنها ـ: أنَّ رسول الله ﷺ قال وهو على المِنْبَر، وذكر الصَّدَقَةَ والتَّعفُّف عن المسألةِ: «اليَدُ العُلْيَا خَيْرٌ مِنَ اليَدِ السُّفْلَىٰ، وَاليَدُ العُلْيَا هِيَ المُنْفِقَةُ، والسُّفْلَىٰ هِيَ السَّائِلَةُ (٢).

فقوله: «اليَدُ العُلْيَا هِيَ المُنْفِقَةُ. . إلَّخ» مُدْرَجٌ من كلام ابن عمر في تفسير الحديث، والدَّليلُّ على ذلكَ ما نُقِلَ عن ابن عمر ـ رضي اللهُ عَنهما ـ: أنه كان يقول: «إنِّي لأحسبُ اليدَ العليا المعطية، والسُّفلي السائلة»(٣).

وغالبُ الإدراج يقع في آخر المَتْنِ.

ويأتي الإدراجُ في الأكثر على سبيل الشرح من الرَّاوي لِمَا وَقَعَ في الحديث من غريب، أو على سبيلِ التَّفسيرِ لبيان المعنى المُراد من الحديث، كما سَبَقَ آنفاً في حديث عائشة \_ رضي اللهُ عنها \_ تفسيرُ الزهريِّ.

### القسم الثاني: الإدراجُ في السَّند:

ذكر العلماءُ لإدراج السَّند صُوراً متعدِّدةً:

الصُّورةُ الأُولى: أن يروي جماعةٌ الحديث باَسانيدَ مختلفة، فيرويه عنهم راوِ فيجمع الكُلَّ على إسنادِ واحدِ من تلك الأسانيد، ولا يُبيِّن.

<sup>(</sup>١) أخرجهُ البخاري في كتاب: الإجارة، باب: استئجار المشركين عند الضرورة، برقم: (٢٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في كتاب: الزكاة، باب: فضل اليد العليا، برقم: (١٦٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده، برقم: (٦٣٦٦).

#### مثالها:

ما رواهُ بُنْدَارٌ عن عبد الرحمن بن مَهْدِي، عن سفيان النَّوري، عن وَاصِلِ، ومنصورٍ، والأعمش، عن أبي وائلٍ، عن عمرو بن شُرَحْبِيْل، عن عبد الله بن مسعود قال: قلتُ يا رسول الله: أيُّ الذَّنْب أعظَمُ؟ قال: «أَنْ تجعل لله نِدَّاً وهو خَلَقَكَ».

فإنَّ هاذا الحديث يرويه سفيانُ التُّوري من طريقين كالتَّالي:

ـ سفيانُ، عن منصور والأعمش، عن أبي وائل، عن عمرو بن شُرَحْبيل، عن عبد الله.

ـ سفيانُ، عن واصلٍ، عن أبي وائلٍ، عن عبد الله، بدُون ذكر عمرو بن شُرَحْبِيل.

فجمع عبدُ الرحمن بن مهدي بين الرِّوايات دُون أن يُبيِّنَ الاختلافَ(١١).

الصورة الثانيةُ: أن يكون المَتْنُ عند راوِ إلاَّ طَرفاً منه، فإنَّهُ عنده بإسنادِ آخر، فيرويه راوِ عنه تامًا بالإسناد الأوَّل.

أو يروي الحديثَ عن شيخهِ بدون واسطةٍ إلاَّ طرفاً من الحديث، فإنَّهُ يرويه عن شيخهِ بواسطةٍ فيرويه راوِ عنه تاماً بحذف الواسطة .

#### مثالها:

روى أبو داود (٢٠) من طريق زائدة وشريك، عن عاصم بن كُلَيْب، عن أبيه، عن وائلِ ابن حُجْر، في صفة صلاة رسولِ الله ﷺ قال فيهِ: ثم جئتُهم بعد ذلكَ في زمانِ فيهِ بَرْدٌ شديدٌ، فرأَيتُ النّاسَ عليهم جُلُّ الثّيابِ تُحَرَّكُ أيديهم تحتَ الثياب.

فقوله: «ثم جنتُهم. . الخ الحديث» ليس بهذا الإسناد، وإنما أدرج عليه، ويرويه: عاصم، عن عبد الجَبَار بن وائل، عن بعض أهله، عن وائل، "".

الصورة الثالثة: أن يكون عند الرَّاوي مَتْنان مختلفان بإسنادَين مختلفين، فيرويهما راوٍ

<sup>(</sup>۱) انظر: «مسند أحمد» رقم: (۲۱۲۰)، و«جامع الترمذي» أبواب التغيير، باب ومن تفسير سورة الفرقان، رقم: (۳۱۸۲).

<sup>(</sup>٢) في كتاب: الصلاة، باب: رفع اليدين في الصلاة، برقم: (٧٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده، برقم: (١٨٣٩٧).

عنه مقتصراً على أحد الإسنادين، أو يروي أحدَهما بإسناده الخاصِّ به، يزيد فيه من المتن الآخر ما ليس فيه الأول.

#### مثالها:

حديثٌ رواه سعيد بن أبي مَرْيَم، عن مالكِ، عن الزُّهري، عن أنسِ: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تَبَاغَضُوا، ولا تَحاسَدوا، ولا تَدَابَرُوا، ولا تَنَافَسُوا».

فقوله: «لا تَنَافَسُوا» أدرجهُ سعيدُ بن أبي مَريم من حديثِ آخر رواه مالكٌ عن أبي الزَّنَاد، عن الأعرج، عن أبي هريرة (١٠).

فحديثُ مالكِ مختلفُ الإسناد، فرواهُ سعيدُ بن أبي مريم عنه مُدْرَجاً بعضَهُ في بعضٍ بدُونِ أن يبيِّنَ ذلك.

#### الصورة الرابعة:

أَن لا يَذْكُرَ المحدِّثُ؛ مَتْنَ الحديثِ بل يسوقُ إسنادَه فقط، ثم يقطعه قاطعٌ فيذكر كلاماً، فيَظُنُّ بعضُ مَنْ سَمِعَه أنَّ ذلكَ الكلامَ هو متنُ ذلكَ الإسناد.

#### مثالها:

ما رواه ابنُ ماجَهْ وغيرُه عن ثابت بن موسى، عن شريكِ، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ كَثرت صلاتُه باللَّيل حسن وَجْهُه بالنَّهار»(٢).

يقول الحافظُ الخليلي: وَقَعَ لشيخٍ زاهدٍ ثقةِ بالكُوفةِ يُقالُ له: (ثابت بن موسى)، دَخَلَ على شريك بن عبد الله القاضي فكان يقرأ عليه حديثاً عن الأعمش، عن أبي سفيان،

<sup>(</sup>۱) حديث أبي هريرة، أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة، باب تحريم الظن، والتجسُّس، برقم: (٢٥٦٣)، وأما حديثُ أنس ـ رضي الله عنه ـ بدون إدراجِ فقد أخرجه البخاريُّ في كتاب الأدب، باب الهجرة، برقم: (٢٠٧٦).

<sup>(</sup>٢) في سنن ابن ماجه: كتاب: إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب: ما جاء في قيام الليل، برقم: (١٣٣٣).

عن جابرٍ، عن النبيِّ ﷺ، فلمَّا بصر به ورأى عليه أثرَ الخُشوع قال: مَنْ كثرت صلاتُه بالليل حسن وجهُه بالنَّهار.

فظَنَّ ثابتٌ أنَّ ما تَكلَّمَ به شريكٌ من قِبَلِ نَفْسِه هو حديثٌ عن النبيِّ ﷺ بهذا الإسناد! فرواهُ عن شريكِ، وسرقه جماعةٌ من الضَّعفاء فرَوَوْهُ عن شريكِ، وصار هذا حديثاً كان يُسأَلُ عنه، والأصلُ فيهِ ما شرحناه (۱).

### حُكم الإدراج:

١ ـ إنْ كانَ الإدراجُ لتفسير لفظة في الحديث كما في حديث بدء الوحي الذي أخرجه البخاري (٢): «كانَ النَّبِيُّ يَتَحَنَّتُ في غارِ حِرَاء ـ وهو التَّعبُّد ـ اللَّيالي ذوات العدد...»
 فكلمةُ: «وهو التَّعبُّدُ» إدراجٌ من كلامِ الزُّهريِّ لشرح لفظة «التَّحنُّث».

فمثلُ هلذا يُمْكِن أَنْ يُتسامَح به، والأُولى أَنْ يُشيرَ الراوي إلى أنَّهُ ليس من الحديث.

٢ ـ وقد يكون الإدراجُ وَقَعَ من الرَّاوي خطأً من غير تعمُّدٍ؛ فهاذا يُبيِّن ما أدرجه، ولا حَرَجَ على المُخْطئ إلَّا أن يتكرَّر ذلكَ مِنهُ؛ فيكون عندَ ذلكَ ضعيفاً في ضبطه، وحفظه، وإتقانه(٣).

٣ ـ أمَّا إِنْ وَقَع الإدراجُ عَمْداً بقصد الإيهام، والإغراب فهاذا يُسقِطُ العدالةَ، ويُصْبِحُ فاعلُ ذلكَ مُتَّهَماً بالوَضْعِ مُلْحَقاً بالكذَّابين، كما قال ابن السَّمعَاني: «مَنْ تعمَّدَ الإدراجَ فهو ساقطُ العدالةِ، وممن يُحرِّف الكَلِمَ عن مواضعه، وهو مُلْحَقٌ بالكذَّابين»(٤).

## طُرُقُ معرفةِ الإدراج:

يُعرَف الإدراجُ بالطُّرقِ التَّالية:

<sup>(</sup>١) الإرشاد: (١/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) في أول بدء الوحي، برقم: (٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ٢٢٠ ـ ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تسهيل المدرج» ص: ١٣.

١ ـ مجيء رواية أُخرىٰ للحديث خالية من الإدراج.

٢ ـ أن يَنُصَّ الرَّاوي نفسُه في حديثٍ على إدراجه.

#### مثاله:

كما في حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: «أَسْبِغُوا الوضوءَ، وَيْلٌ للأعقاب من النَّار»، فإنَّهُ وردَ التَّفصِيلُ في هاذا الحديث عن أبي هريرة: «أَسْبِغوا الوضوءَ، فإنّي سمعتُ أبا القاسم ﷺ يقول: وَيْلٌ للأَعْقَابِ مِنَ النَّار»(١).

٣ - أَنْ يكشف أَحدُ الحُفَّاظ المُتقِنين أمرَ الحديث، فيُبيِّنُ الأصلَ ممَّا أُدْرِجَ فيه.

#### مثاله:

ما أخرجهُ البخاري من طريق نافع عن ابن عمر رضي اللهُ عَنهُما: «أنَّ رسول الله ﷺ نَهَىٰ عن بَيْعِ حَبَلِ الحَبَلةِ، وكان بيعاً يتبايعهُ أهلُ الجاهلية، كان الرجلُ يَبتَاعُ الجَزُوْرَ إلى أَنْ تُنتَجَ النَّاقةُ، ثم تُنتَج التى فى بطنها» (٢٠).

فقوله: «أن تُنتَج النَّاقة. . . . » مُدْرَجٌ من كلامِ نافعٍ في تفسير معنى: «حَبَل الحَبلة» بيَّن ذلك البخاريُّ نفسُه عندما أعادَ تخريجَ الحديث في موضع آخر من صحيحه (٣) .

٤ - أن يكونَ الكلامُ المُدْرَجُ مُستحيلًا أن يقوله النَّبِيُّ ﷺ.

#### ومثاله:

حديثُ أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـمرفوعاً: "لِلْعَبْدِ المَمْلُوْكِ الصَّالحِ أَجْرَان، والَّذي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْلا الجِهادُ فِي سَبِيْلِ الله، والحَجُّ، ويِرُّ أُمِّي لأَحْبَبْتُ أَنْ أَمُوْتَ، وأَنا مَمْلُوكُ» (٤٤).

<sup>(</sup>١) أخرجهُ مدرجاً الخطيب البغدادي، وأخرجهُ مبيناً: البخاري في كتاب: الوضوء، باب: غسل الأعقاب، رقم: (١٦٥)، ومسلم في الطَّهارة، باب: وجوب غسل الرجلين بكمالِها، رقم: (٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: "صحيح البخاري" كتاب: البيوع، باب: بيع الغرر، رقم: (١٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «صيحيح البخاري» كتاب السَّلم، رقم: (٢٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه هكذا بالإدراج البخاري في كتاب: العتق، باب: العبد إذا أحسن عبادة ربه، رقم: (٢٥٤٨)، وأخرجه مفصلاً مبيناً مسلمٌ في كتاب: الإيمان، باب: ثواب العبد وأجره، رقم: (١٦٦٥)، ولفظه:=

فقولُه: «والذي نفسي بيدهِ لولا الجهادُ. . . » مُدْرَجٌ من قولِ أبي هريرةَ ؛ لأنَّهُ يستحيلُ أَنْ يَصْدُرَ عن النَّبِيِّ ﷺ فإنَّهُ يمتنعُ عليهِ ﷺ أن يتمنَّىٰ الرَّقَّ، ولأنَّ أُمَّهُ تُوفَّيَتُ وهو صغيرٌ (١).

### دواعي الإدراج:

١ ــ قصدُ الراوي أن يبيِّنَ حُكْماً فيستدلُّ عليهِ بقولِ النبيِّ ﷺ كما في حديث «أسبغوا الوضوء. ويل للأعقاب من النار» المتقدِّم آنفاً.

٢ ـ ومنها قصدُ الراوي أن يفسِّرَ شيئاً من حديث النبيِّ ﷺ، كما في حديثٍ رواهُ الله ﷺ: من فاتته الوليدُ بن مسلم عن الأوزاعي، عن نافع، عن ابن عمر قال: قال رسولُ الله ﷺ: من فاتته صلاةُ العصر \_ وفواتُها أن تدخل الشَّمسَ صفرةٌ \_ فكأنَّما وُتِرَ أَهْله وماله.

قال ابنُ أبي حاتم: "التفسير من قول نافع" ( $^{(7)}$ .

### سبب الإدراج:

هو كما قال الحافظُ ابن حجر: "فإنَّ سبب ذلكَ الاختصار من بعض الرواة بحذف أداة التفسير أو التفصيل، فيجيء من بعده فيرويه مدمجاً من غيرِ تفصيل، فيقع ذلك.. كان وكيع يقول في الحديث: "يعني كذا وكذا»، وربَّما حذف "يعني» وذكر التفسيرَ في الحديث. وكذا كان الزهريُّ يفسِّر الأحاديث كثيراً، وربَّما أسقطَ أداةَ التفسير، فكان بعضُ أقرانه ربَّما يقول له: افصل كلامكَ عن كلام النبيُّ ﷺ"".

#### مصادر الحديث المدرج:

١ ـ الفصل للوصل والمُدْرجُ في النقل: للحافظ أبي بكر علي بن أحمد بن ثابت المعروف بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

<sup>= «</sup>للعبد المملوك الصالح أجران، والذي نفس أبي هريرةَ بيده لولا الجهاد. . . ».

<sup>(</sup>١) من كتاب: «الإيضاح في علوم الحديث»: ص: ٢١٦ ـ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) علل الحديث: (١/ ١٤٩)، رقم: (١٩٤).

<sup>(</sup>٣) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٨٢٩).

هو أوَّلُ مَنْ صنَّفَ في «الحديث المُدرج»، وهو مطبوعٌ.

٢ ـ تقريب المنهج بترتيب المدرج: للحافظ أبي الفضل، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ).

٣ ـ المَدْرج إلى معرفة المُدْرج: للحافظ جلال الدين أبي بكر السيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

وهو تلخيص كتاب ابن حجر. وهو مطبوعٌ.

٤ - تسهيل المَدْرج إلى المُدْرَج: للشيخ عبد العزيز الغُماري.

رتَّبَ فيه كتابَ السيوطيِّ وأضافَ إليه بعض الاستدراكات. وهو مطبوعٌ.

رَفْخُ حَبِّ (لَاَجَجُ الْخِثِّ يُّ (سِلَتُهُ (لِنِّرُ ) (لِنْزُووكِ www.moswarat.com وَفَّى عِن (ارْبَعِي (الْفِقَرِي راسِيلتر) (الِنْرود كِي www.moswarat.com

# ١١ ـ الحديث المَقْلُوْبُ

### تعريف «المقلوب» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المَقْلُوبِ): اسمُ مفعولٍ من (القَلْبِ)، وهو تحويلُ الشيء عن وجههِ.

يقال: قَلَبه يَقْلِبُه؛ أي: حوَّله عن وجهه، و قَلَبَ الشيءَ؛ أي: حَوَّلَهُ ظهراً لبطن (١٠).

واصطلاحاً: إبدالُ لفظِ بآخر في سند الحديث، أو في مَتنِه بتقديمٍ أو تأخيرٍ، ونحوه (٢٠).

أي: المقلوب، وهو أن يجعل الراوي حديثاً لغير صاحبه، إمَّا عَمْداً \_ كأن يقصد به الإغرابَ أو الامتحان \_ وإمَّا وَهْماً، أو سَهْواً، أو خطأً.

### أقسام «المقلوب»:

ينقسم «المقلوبُ» إلى قسمين رئيسيين، وهما:

\* مقلوب السَّند.

\* مقلوب المَتْن.

وإليك تعريفَ كلِّ منهما:

القسم الأول: القلب في السَّند:

وللقلب في السَّند أربع صُورٍ، وهي:

<sup>(1)</sup> انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط».

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ١٠١.

١ ـ إبدالُ راوِ براوِ آخر مثله في نفس طبقته.

مثاله:

ما رواهُ الحاكم عن يعقوب بن أبي سَلَمَة، عن أبيه، عن أبي هريرةَ ـ رضي اللهُ عَنهُ ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا وضوءَ لمن لم يذكر اسمَ الله عليه»(١).

فقد وَقع قلبٌ للحاكم - مع جلالته في هذا العلم - في هذا السَّند، فالذي يروي الحديث هو: (يعقوب بن سَلَمة اللَّيثي)، وليس: (يعقوب بن أبي سَلَمة الماجِشُون) كما توهَم الحاكمُ (٢٠).

٢ ـ أن يُقَدِّمَ الراوي، ويؤخِّرَ في اسم أحدِ الرُّواةِ، واسمِ أبيه، كحديثٍ مَرْوِيٌ عن «كَعب بن مُرَّة» فيرويه الراوي عن «مُرَّة بن كَعْب».

٣ ـ أن يُبْدِلَ الراوي شخصاً بآخر بقصد الإغراب: كحديث مشهورٍ عن «سالمٍ» فيجعلهُ الراوي عن «نافع».

وممَّن كانَ يفعل ذلكَ من الرُّواةِ (حَمَّاد بن عَمرو النَّصِيْبِيِّ).

#### مثالة:

حديثٌ رواهُ حَمَّادُ النَّصِيبي \_ وهو من المذكورين بالوَضْعِ، ومن أحاديثه المقلوبة عَمداً للإغراب ما رواه عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه مرفوعاً: "إذا لَقِيْتُمُ المُشْرِكينَ في طَرِيْقِ فلا تَبْدَؤوهُم بالسَّلام». فهاذا حديثٌ مقلوبٌ، قلبه حمَّادٌ، فجعلهُ عن الأعمش، وإنما هو معروفٌ عن سُهيْل بن أبي صالح، عن أبيه من أبي هريرة، هكذا أخرجهُ مسلمٌ في صحيحه، وهاذا النوعُ من القلب هو الذي يُطْلَقُ على راويه: أنه يَسْرق الحديث.

<sup>(</sup>١) المستدرك: (١/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) وسببُ توهُمِ الحاكم أنَّ كِلا الرَّاويَيْن في طبقةٍ واحدةٍ، وكلُّ واحدٍ منهما يروي عن أبيه عن أبي هريرة \_رضي الله عنه \_فأبدل الحاكمُ- رحمه الله تعالى \_أحدَهما مكان الآخر وَهُماً.

يقول العُقَيْلِيُّ: هذا الحديثُ لا يُعْرَف من حديث الأعمش، وإنما يُعْرَف من رواية سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة (١). فجعل حمَّادُ بن عمرو حديثَ سُهَيْلِ بن أبي صالح للأعمش ليُغْرِب به ويرغِّبَ الناسَ إليه.

\$ - أن يُؤخَذَ سَندُ مَتْنِ فيُوضع على مَتْنِ آخر، ويُؤخَذُ المَتْنُ الأولُ فيركَّب على السَّند الثانى.

#### مثاله:

يمثّلُ العلماءُ لذلكَ بالقِصَّةِ التي وقعت للإمام البخاري عندَ دُخوله بغدادَ، حيث اجتمعَ عليهِ علماءُ بغدادَ؛ ليَمْتَحِنوه، فعمدوا إلى مئة حديث، فقلبوا متونَها، وأسانيدَها، ودفعوا كلَّ عشرة أحاديث منها إلى واحدٍ مِنَ الحُفَّاظ، وأمروهم أَنْ يلقوا ذلكَ إلى البخاريِّ.

فلمًا اجتمعوا، واطمأنً بهم المجلسُ؛ قام الأوَّلُ، فسألهُ عن الأحاديث المقلوبة العَشَرةِ التي يحفظها حديثًا حديثًا، والبخاريُّ لا يزيدُ على أَنْ يقول عند إلقاء كلِّ حديثِ على قوله: «لا أعرفه» هكذا إلى تمام العشرة.

فكانَ أهلُ الصَّنعةِ ممَّنْ حَضَرَ المجلسَ يلتفت بعضهم إلى بعضٍ يقولون: «فَهِمَ الرجلُ».

ومَنْ كَانَ مِن غير أهل الصَّنعة يحكم على البخاري بقِلَّةِ العلم، والتقصير.

ثم انتدب إليه الثاني فصَنَعَ مثل ما صنعَ الأوَّلُ، والبخاريُّ يُجيبه كما أجابَ الأوَّل.

وهكذا حتى انتهى العَشَرةُ.

فلمًا انتهوا، التفت البخاريُّ إلى الأول فقال له: أمَّا حديثُكَ الأوَّلُ فهو كذا، وكذا، وكذا، وحديثُكَ الثاني فهو كذا، وهكذا إلى تمام العشرة، فَرَدَّ المُتونَ إلى أسانيدها، والأسانيدَ إلى متونِها، وفعلَ مع الآخرين مثل الأوَّل.

<sup>(</sup>١) الضعفاء: (١/ ٣٠٨).

فأذعنَ له الجميعُ بالفضل، وأقرُّوا له بالحفظ، والإتقان(١١).

وممن كان يفعل ذلكَ لقصدِ اختبار حفظ الراوي شعبةً، فإذا قَلَبَ على محدُّثِ أحاديثَهُ يَنْظُر، فإِنْ وافَقَهُ على الحديث المقلوب؛ عَلِمَ أنه غيرُ حافظٍ، وإن خالفه؛ تبيَّن أنه ضابطٌ مُتْقِنٌ.

القسم الثاني: القلبُ في المَتْن:

وهو أن تعطي أحدَ الشَّيئين ما يستحقُّه الآخر ، أو ما شابه ذلك.

#### مثاله:

١ - أخرج الطبراني (٢) عن أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ النبيَّ ﷺ يقول: «إذا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءِ فَأْتُوهُ ، وإذا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيءِ فَاجْتَنِبُوهُ ما اسْتَطَعْتُمْ».

فهاذا المَتْنُ فيهِ قلبٌ، فقد رواهُ البخاريُّ، ومسلمٌ بلفظٍ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ، وما أَمَوْتُكُمْ بِهِ فَائْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ»(٣).

٢ ـ ومن أمثلته أيضاً: حديث أُنيْسَة مرفوعاً: "إذا أذَّن ابنُ أُمِّ مَكْتُوْمٍ؛ فكُلوا؛ واشْرَبُوا، وإذا أَذَّنَ بِلالٌ؛ فلا تَأْكُلُوا، ولا تَشْرَبوا» كذا وقعت روايتُه عند أحمد (٤) وهو مقلوبٌ، وأصلُه من حديث ابن عمر ـ رضي الله عَنهُما ـ وغيره: "إنَّ بلالا يُؤذِّنُ بلَيْلٍ، فكُلُوا واشْرَبُوا حتَّىٰ يُؤذِّنَ ابنُ أُمِّ مَكْتُوْمٍ» (٥).

## الأسباب الحاملة على القَلْب:

تختلف الأسبابُ التي تحمل بعضَ الرُّواة على القلب، وهاذه الأسباب هي:

<sup>(</sup>۱) انظر: «تاریخ بغداد» (۲/ ۲۰ ۲۱).

<sup>(</sup>٢) في «المعجم الأوسط»: (٣/ ٣٤٥)، برقم: (٢٧٣٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الاعتصام، باب: الاقتداء بسنن النبي على ، برقم: (٧٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) في مسنده: (٦/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب: الأذان، باب: الأذان قبل الفجر، برقم: (٦٢٣).

١ \_ قصدُ الإغراب؛ ليرغب الناسُ في رواية حديثه، والأخذ عنه كما مرَّ معنا مثاله آنفاً
 في حديث حمَّاد النَّصِيْبِيِّ، وهذا يكون من نوع المختلق الموضوع.

٢ ـ قصدُ الامتحان، والتأخُد من حفظ المحدِّث، وتمام ضبطه، كالقصَّةِ التي وقعت مع الإمام البخاري.

٣ ـ والوقوعُ في الخطأ، والغلط من غير قصدٍ، كما مرَّ في مثال حديث أبي هريرةَ \_ رضي اللهُ عَنه ـ "إذا أَمرتُكُمْ بشيءٍ فَائْتُوهُ. . " وفي مثال حديث أنيسة: "إذا أَذَنَ ابنُ أم مكتوم . . . ».

# حُكم القَلْبِ:

٢ ـ وإن كانَ بقصد الامتحان، فهو جائزٌ؛ للتثبُّت من حفظ المحدِّث، وأهليته، وهاذا بشرطِ أن يُبَيّنَ الصحيحُ قبل انفضاض المجلس.

٣ ـ وإن كان عن خطأ، وسَهْوٍ، فلا شكَّ: أنَّ فاعلهُ معذورٌ في خطئه، لكن إذا كثرَ ذلكَ منه؛ فإن يُخِلُّ بضَبْطِه، ويجعله ضعيفاً.

أما الاحتجاجُ بـ: «الحديث المقلوب» فهو من أنواع الضّعيف المردود كما هو معلومٌ فلا يُحْتَجُ به.

#### أشهر المصنفات فيه:

كتاب «رافع الارتياب في المقلوب من الأسماء والألقاب» للحافظ أبي بكر علي بن أحمد بن ثابت، المعروف بـ: «الخطيب البغدادي»، (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ) والظاهرُ من اسم الكتاب: أنَّهُ خاصٌّ بقسم المقلوب.

رَفَّحُ عِب (لرَّحِيُ الْخِثْرِيُ (سِّكْتِهَ) (لِنْهِرُ (لِنْهُووَكِرِي www.moswarat.com



## 11\_الحديث المُعَلُّ أو «المُعَلَّلُ»

## تعريف «المُعَلّ » لغة واصطلاحاً:

لغةً: «المُعَلُّ» اسمُ مفعولٍ مِن: «أَعَلَّهُ» بكذا فهو: «مُعَلُّ»، وهو القياسُ الصَّرْفيُّ المشهورُ، وهو اللغة الفصيحة.

لكن التعبير بـ: «المُعَلَّل» من أهل الحديث جاء على غير المشهور في اللغة؛ لأن المُعَلَّل اسمُ مفعولِ مِن «عَلَّله» بمعنى: ألهاه، ومنه تعليلُ الأمَّ ولدها.

ومن المحدِّثين من عَبَّر عنه بـ: «المعلول» وهو ضعيفٌ مرذولٌ عند أهل العربية واللغة؛ لأن اسم المفعول من الرُّباعي لا يكون على وزن مفعول(١).

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي اطُلِعَ فيه على عِلَّةٍ تَقْدَح في صِحَّته مع أنَّ الظاهر السَّلامةُ منها.

#### أسماؤه:

يقال لـ «المُعَلّ»: «المُعَلّل» أيضاً.

قال الحافظ العِراقي في "التقييد والإيضاح": "والأحسن أن يقال فيه: "مُعَلُّ"، فإنَّ الذي بلامين [أي: المعلَّل] يستعملهُ أهلُ اللغة بمعنى: ألهاه بالشَّيء وشَعَله به، من تعليل الصَّبِيِّ بالطَّعام (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث» ص: ۸۱.

<sup>(</sup>۲) ص: ۱۱۷.

وأمًّا بلام واحدة فهو الأكثر في كلام أهل اللغة، وفي عبارة أهل الحديث في الفعل أن يقولوا: أعَلَّهُ فلانٌ بكذا، وقياسهُ: مُعَلُّ .

قال السَّخاوي: «وما يقع من استعمال أهل الحديث له حيثُ يقولون، عَلَّلهُ فلانٌ، فعلى طريق الاستعارة»(١).

قال ابنُ الصَّلاح: «ويُسَمِّيهِ أهلُ الحديث: «المعلول». وذلكَ منهم، ومن الفقهاء في قولهم في باب القياس: «العِلَّةُ والمعلول» مرذولٌ عند أهل العربية و اللغة»(٢).

قال العِراقي: "والتعبيرُ بالمعلول موجودٌ في كلام كثيرٍ من أهل الحديث، في كلام الترمذي في جامعه، وفي كلام الدَّارقطني، وأبي أحمد بن عَدِيّ، وأبي عبد الله الحاكم، وأبي يعلى الخليلي، ورواه الحاكمُ في "التاريخ» وفي "علوم الحديث» أيضاً عن البخاري»(٣).

قال السَّخاوي: «إلَّا أنَّ ممَّا يُساعِد صنيع المحدِّثين ومن أشير إليهم استعمال الزجاج اللغوي له، وقول الصِّحاح: علَّ الشيءُ فهو معلولٌ، يعني من العلَّة، ونَصَّ جماعة كابن القوطيّة في «الأفعال» على أنه ثلاثيُّ.. ومن ثمَّ سَمَّىٰ شيخُنا [ابن حجر العسقلاني] كتابه «الزهر المطلول في معرفة المعلول»(٤).

## تعريفُ العِلَّة:

«العِلَّةُ» هي سببٌ غامضٌ خَفِيٌّ قادحٌ في صحة الحديث.

فيُؤخَذ من تعريف «العِلَّة» هاذا: أنَّ العِلَّة عند علماءِ الحديث لابُدَّ أن يتحقَّق فيها شرطان، وهما:

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح المغيث»: (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «علوم الحديث» ص: ٨١.

<sup>(</sup>٣) إنظر: «التقييد والإيضاح» ص: ١١٧ ـ ١١٨.

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (١/ ٢٢٥).

١ ـ الغُموضُ والخَفاء.

٢ ـ والقَدْحُ في صِحَّة الحديث.

فإن الحْتَلَّ واحدٌ منهما ـ كأن تكون العِلَّةُ ظاهرةً، أو غيرَ قادحة ِ ـ فلا تُسَمَّى عندئذٍ عِلَّةً اصطلاحاً.

# إطلاقُ العِلَّة على غير معناها الاصطلاحي:

قد تُطْلَق «العِلَّةُ» على غير معناها الاصطلاحيِّ، فإنَّ ما ذكرتُه من تعريف العِلَّة في الفقرة السَّابقة هو المُراد بالعِلَّة في اصطلاح المحدِّثين، لكن قد يُطلِقون العِلَّة أحياناً على أيُّ طعنِ مُوجَّه للحديث، وإن لم يكن هـنذا الطَّعنُ خفِيًّا، أو قادحاً:

فمن النوع الأول: التعليلُ بكَذِب الراوي، أو غفلتِه، أو سُوءِ حفظِه، أو نحوِ ذلك، حتى لقد سَمَّى الإمامُ الترمذيُّ النَّسْخَ عِلَّةً.

ومن النوع الثاني: التعليلُ بمخالفة لا تَقْدَح في صِحَّة الحديث، كإرسال ما وَصَله الثقةُ، وبناءً على ذلك قال بعضُهم: من الحديث الصحيح ما هو صحيحٌ مُعَلَّلٌ.

### جلالته ودِقَّته ومن يتمكَّن منه:

معرفة عِلَل الحديث من أَجَلِّ علوم الحديث، وأدقِّها؛ لأنه يحتاج إلى كشف العِلَل الغامضة الخَفِيَّة التي لا تظهر إلاَّ للجَهَابِذة في علوم الحديث، وإنَّما يتمكَّن منه، ويقوى على معرفته أهلُ الحفظ، والخبرة، والفهم الثاقب، ولهاذا لم يَخُضْ غِمارَه إلاَّ القليلُ من الأئمَّة كـ: عليِّ بن المَدِيْني، وأحمد بن حنبل، والبُخاري، وأبي حاتم الرَّازي، والدَّارقُطْنِي.

## خفاءُ العِلَلِ على غير حُدًّاقِ النُّقَاد:

لما كانت العِلَلُ أسباباً غامضة تقدح في الحديث الذي ظاهرهُ السَّلامةُ منها، كان إدراكُها غيرَ متيسِّرٍ إلاَّ لحُذَّاق النقَّاد، إذ ليس للأسباب الظاهرة كالانقطاع وجرح الراوي دخلٌ في التعليل.

قال الحاكمُ: «وإنَّما يعلَّل الحديثُ من أَوْجُهِ ليس للجرحِ فيها مَدْخَلٌ، فإنَّ حديثَ المجروحِ ساقطٌ واهٍ. وعِلَّةُ الحديث: يكثر في أحاديث الثقات أن يحدِّثوا بحديثٍ له عِلَّةٌ فيخفئ عليهم علمُه، فيصيرُ الحديثُ معلولاً.

والحُجَّة فيه عندنا الحِفظُ والفهمُ والمعرفةُ لا غيرَ اللهُ اللهُ عَبِر اللهُ اللهُ عَبِر اللهُ الله

وقال السَّخاوي: «هذا النوع من أغمض الأنواع وأدقِّها، ولذا لم يتكلَّم فيهِ إلَّا الجَهَابِذَةُ أهلُ الحِفْظِ والخِبْرةِ والفهم الثاقبِ، مثل: ابن المديني، وأحمد، والبخاري، ويعقوب بن شَيْبَة، وأبي حاتم، وأبي زُرْعَة والدَّارَقطني.

ولخفائه كان بعضُ الحُفَّاظ يقول: معرفتنا بهذا كَهانةٌ عند الجاهل، وقال ابن مهدي: هي إلهامٌ، لو قلت للقيِّمِ بالعِلل: من أينَ لك هذا؟ لم تكن له حُجَّةٌ، يعني يعبِّرُ بها غالباً، وإلاَّ ففي نفسه حججٌ للقبول وللرفض»(٢).

قال الحاكم: «أخبرني أبو عليّ الحسين بن محمّد بن عَبْدُوْيَهُ الوَرَّاق بالرَّيِّ قال: ثنا محمَّدُ بن صالح الكليني قال: سمعتُ أبا زُرْعَةَ وقال له رجلٌ: ما الحُجَّةُ في تعليلكم الحديث؟ قال: الحُجَّةُ أن تسألني عن حديثٍ له عِلَّةٌ فأذكر عِلَّته، ثم تقصد ابن واره - يعني محمَّد بن مسلم بن واره - وتسأله عنه، ولا تخبره بأنَّكَ قد سألتني عنه، فيذكر علَّته، ثم تقصد أبا حاتم فيعلله، ثم تميَّز كلامَ كلُّ منا على ذلكَ الحديث، فإن وجدتَ بيننا خِلافاً في عِلَّته فاعْلَم أنَّ كلاً مِنَا تكلمَ على مراده، وإن وجدتَ الكلمةَ مَتَّفقةً فاعلمُ حقيقةَ هذا العلم. قال: ففعل الرجلُ، فاتَّفقت كلمتُهم عليه، فقال: أشهدُ أنَّ هذا العلم إلهامٌ»(٣).

قال ابن أبي حاتم الرازي: «سمعتُ أبي رحمه الله يقول: جاءني رجلٌ من جلَّةِ أصحاب الرَّأي في أهل الفهم منهم، ومعه دفترٌ، فعرَضَهُ عليَّ، فقلتُ في بعضها: هذا حديثٌ خطأٌ، قد دَخَل لصاحبه حديثٌ في حديثٍ. وقلتُ في بعضه: هذا حديثٌ باطلٌ.

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث: ص: ١١٢ ـ ١١٣.

<sup>(</sup>۲) فتح المغيث: (۱/ ۲۳۵ \_ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) معرفة علوم الحديث: ص: ١١٣.

وقلت في بعضه: هذا حديثٌ مُنْكَرٌ. وقلتُ في بعضه: هذا حديثٌ كذبٌ. وسائرُ ذلكَ أحاديثُ صِحَاحٌ.

فقال لي: مِنْ أينَ علمتَ أنَّ هذا خطأٌ، وأنَّ هذا باطلٌ، وأنَّ هذا كذبٌ؟ أخبركَ راوي هذا الكتابِ بأنِّي غلطتُ وأنِّي كذبتُ في حديثِ كذا؟ فقلتُ: لا. ما أدري هذا الجزءَ من روايةِ مَنْ هو. غير أنِّي أعلم أنَّ هذا خطأٌ، وأنَّ هذا الحديثَ باطلٌ، وأنَّ هذا الحديث كذبٌ.

فقال: تَدَّعي الغيبَ؟ قال: قلتُ: ما هذا ادَّعاء الغيبِ، قال: فما الدليلُ على ما تقول؟ قلت: سَلْ عَمَّا قلتُ من يُحسِن مثل ما أُحسِن، فإن اتَّفقنا علمتَ أنَّا لم نجازِف، ولم نقله إلَّا بفهم. قال: مَنْ هو الذي يُحسِن مثل ما تُحسِن؟ قلت: أبو زُرْعَة.

قال: ويقولُ أبو زُرعة سثلَ ما قلتَ؟ قلتُ: نعم. قال هذا عجبٌ. فأخذ فكَتَبَ في كاغَدِ ألفاظي في تلك الأحاديث. ثمَّ رجعَ إليَّ وقد كتبَ ألفاظَ ما تكلَّمَ به أبو زُرْعَة في تلك الأحاديث. فما قلت: إنَّهُ باطلٌ، قال أبو زُرْعَة: هو كذبٌ. قلت: الكذبُ والباطلُ واحدٌ. وما قلتُ إنه كذبٌ، قال أبو زرعة: هو باطلٌ. وما قلت إنَّهُ مُنْكَرٌ، قال هو مُنكَرٌ، كما قلت. وما قلت إنَّهُ صحاحٌ، قال أبو زُرْعَة: هو صِحَاحٌ.

فقال: ما أعجب هذا! تتَّفقان في غير مواطأةٍ فيما بينكما! فقلت: فقد<sup>(١)</sup> ذلك أنَّا لم نُجازِف، وإنَّما قلناه بعلم ومعرفة قد أوتينا.

والدَّليلُ على صحَّةِ ما نقولهُ.. فتحمل فصَّ ياقوتِ إلى واحدٍ مِن البُصَراءِ من الجوهريِّيْن، فيقول: هذا زُجاجٌ، ويقول لمثله: هذا ياقوتٌ. فإن قيل له: من أينَ علمتَ أنَّ هذا زجاجٌ، وأنَّ هذا ياقوتٌ؟.. قال: هذا علمٌ رُزِقْتُ. وكذلكَ نحن رُزِقْنَا علماً لا يتهيَّأُ لنا أن نخبركَ كيفَ علمنا هذا بأنَّ هذا الحديث كذبٌ، وهذا منكرٌ، إلاَّ بما نعرفه...

ويُعْلَم جنسُ الجوهر بالقياس إلى غيره، فإن خالفهُ في الماء والصَّلابةِ علم أنَّهُ زُجاجٌ. ويقاسُ صِحَّةُ الحديثِ بعدالة ناقليه، وأن يكونَ كلاماً يَصْلُحُ أن يكون من كلام النبوَّة.

<sup>(</sup>١) اسمُ فاعلِ مرادفة لـ: «يكفي».

ويعلم سقمُه وإنكارُه بتفرُّدِ مَنْ لمْ تصحَّ عدالتهُ بروايتهِ. واللهُ أعلم ه<sup>(١)</sup>.

قال السَّخاوي: «وهوكما قال غيرُهُ أمرٌ يهجم على قلبهم لا يُمكِنهم ردُّه، وهيئةٌ نفسانيةٌ لا معدل لهم عنها. ولهذا ترى الجامع بين الفقه والحديث كابن خُزَيمَة، والإسماعيليِّ، والبَيْهَقِيِّ، وابن عبد البَرِّ لا يُنْكِرُ عليهم، بل يُشارِكهم ويحذو حَذْوَهم.

وربَّما يطالبهم الفقيهُ أو الأصوليُّ العاري عن الحديث بالأدلة. هذا مع اتَّفاق الفقهاء على الرجوع لي كلِّ فنَّ إلى أهله. على الرجوع لي كلِّ فنَّ إلى أهله.

ومن تعاطئ تحرير فنَّ غير فنَّهِ فهو متعني (٢) فالله تعالى بلطيف عنايته أقام لعلم الحديث رجالاً نقَّاداً تفرَّغوا له، وأفنوا أعمارَهم في تحصيله، والبحثِ عن غوامضه وعِلَله، ورجاله، ومعرفة مراتبهم في القُوة واللِّين. فتقليدُهم والمشيُ وراءَهم، وإمعانُ النَّظر في تواليفهم، وكثرةُ مجالسة حُفَّاظ الوقت مع الفهم وجودة التصوُّر، ومداومةُ الاشتغال، وملازمةُ التقوى والتواضع يُوجِب لك إن شاء الله معرفة السُّنَن النبوية» (٣).

# كيفَ يُستَعانُ على إدراكِ العِلَل في الحديث؟

قال ابن الصَّلاح: «ويُستعانُ على إدراكِها بتفرُّدِ الراوي، وبمخالفة غيره له، مع قرائن تَنْضَمُّ إلى ذلك، تُنَبَّهُ العارف بهذا الشَّأن على إرسالٍ في الموصول، أو وقفٍ في المرفوع، أو دخول حديثٍ في حديثٍ، أو وَهُمِ واهم بغير ذلك، بحيثُ يغلب على ظنَّه ذلك، فيحكم به أو يتردَّد فيتوقَّف فيه. . .

قال الخطيبُ أبو بكر: السَّبيل إلى معرفة علة الحديث أن يُجمَع بين طُرُقهِ، ويُنْظَر في اختلاف رواتِه، و يُعتَبر بمكانهم من الحفظ ومنزلتهم في الإتقان والضبط.

ورُوي عن عليّ بن المَدِيني قال: الباب إذا لم تُجْمَع طُرُقُه لم يَتَبَيَّنْ خَطؤُه، (٤).

تقدمة الجرح والتعديل: (١/ ٣٤٩ ـ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) تَعَنَّى: أَي نَصِبَ.

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث: (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث: ص: ٨١ ـ ٨٢.

وقال ابن رجب الحنبلي: «اعلم أنَّ معرفة صحَّة الحديث وسقمه تحصل من وجهين:

أحدهما: معرفة رجاله وثقتهم وضَعْفِهم. ومعرفة هذا هَيِّنٌ؛ لأنَّ الثقات والضعفاء قد دُوِّنوا في كثيرٍ من التصانيف، وقد اشتهرت بشرح أحوالهم التواليف.

والوجه الثاني: معرفة مراتب الثقات، وترجيح بعضهم على بعض عند الاختلاف إمّا في الإسناد وإمّا في الوصل والإرسال، وإمّا في الوقف والرفع، ونحو ذلك. وهذا هو الذي يحصل من معرفته وإتقانه وكثرة ممارسته والوُقوف على دقائق عِلَلِ الحديث. ولا بُدّ في هذا العلم من طُول الممارسة وكثرة المذاكرة. فإذا عدم المذاكرة فليكثر طالبه المطالعة في كلام الأئمّة العارفين به، كيحيى القطّان، ومن تَنتى عنه، كأحمد وابن المديني وغيرهما، فمن رُزقَ مطالعة ذلك وفهمه وفقهت فيه نفسه، وصارت له فيه قوّة نفس وملكة صلح له أن يتكلّم فيه هنه. (۱).

فيؤخذ من كلام الأثمَّة السَّابق أنَّهُ لا بُدَّ من القيامِ بأفعالِ معيَّنةٍ تُرشِدُ إلى وجود العِلَل في الأحاديث. وهذه يمكن تلخيصها كالتالي:

أولاً: ينبغي أن تُجْمَع طُرُقُ الحديثِ على اختلاف ألفاظِها وأسانيدها.

ثانياً: ينبغي أن يُبْحَث في هذه الطُّرُقِ عمَّا تفرَّدَ به بعضُ الرواة، وعن وزنِ هؤلاء المتفرِّدين.

ثالثاً: ينبغي أن ينظر في مواضع اختلاف الرُّواة سنداً ومتناً للموازنة بينها.

رابعها: قد يكتشف الناظر من خلال ما يقوم به من المقارنة والموازنة \_ مع استحضار محفوظاته والاسترشاد بقرائن لديه \_ وَهُماً وَقَع فيه بعضُ الرواة كإدخال حديثٍ في حديثٍ، أو قلب جملةٍ في متنٍ أو سندٍ، أو تصحيفٍ في سندٍ أو متنٍ، أو نقل روايةٍ بالمعنى ولم يصب الراوي فيها المعنى، أو نكارةٍ أو شذوذٍ أو غير ذلك.

ويجدر في هذا المقام أن نلفت النظرَ إلى أهمية الوجه الثاني الذي ذكرهُ ابنُ رجب

<sup>(</sup>١) شرح علل الترمذي: (٢/ ٤٦٧ \_ ٤٦٩).

الحنبلي لمعرفة صِحَّة الحديث من سقمِه، وهو معرفةُ مراتب الثقات، وترجيحُ بعضهم على بعض عند الاختلاف<sup>(۱)</sup>.

واستنبط أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِتْر أَوْجُهَ اكتشاف عِلَلِ الحديث من النظر في صنيع أثمة هذا الشأن، في كتابه: «منهج النقد» (٢) تحت عنوان: «كيف يعرف الحديث المعل»: يقول حفظه الله: «لمّا كانت معرفة الحديث المُعَلِّ دقيقة غامضة، وكانت من الأهميَّة بمكانٍ كبيرٍ، رأينا أن ننبّة على وسائل الوصول إليه ممًا استخرجناه من كلام أثمة هذا الشَّأنِ، وذلكَ بأحد الوسائل الآتية:

ا ـ أن يجمع المحدِّثُ اليَقِظُ روايات الحديث الواحد، ويُوازِنَ بينها سنداً ومتناً، فيُرشِده اختلافها واتّفاقها على موطن العِلَّة، مع قرائن لذلكَ تنبّه العارف. وهذا هو الطريقُ الأكثر اتّباعاً، وهو أيسَرُها. وقد يحتاجُ إلى جمع أحاديث الباب كلّهِ وكلّ ما لهُ علاقةٌ بمضمون الحديث، وذلكَ يحتاجُ لحفظِ غزيرٍ سريع الاستحضار.

٢ \_ موازنة نسق الرُّواة في الإسناد بمواقعهم في عامَّةِ الأسانيد، فيتبيَّن منه أنَّ تسلسل هذا الإسنادِ تفرَّد عن المعروف من وُقوع رواته في الأسانيد، ممَّا ينبِّه إلى علَّة خفيَّة فيهِ، وإن كانت هذه العِلَّة يصعب تعيينها، وهذا أمرٌ لا يُدرَكُ إلاَّ بالحفظِ التامِّ والتيقُظِ الدقيق، وسرعة الاستحضار الخاطف لجُمَل الأسانيد في الدنيا.

٣ ـ قال الحافظُ ابن رجب الحنبلي: «قاعدةٌ مهمةٌ: خُذَاقُ النقّاد من الحفّاظ لكثرة ممارستهم للحديث، ومعرفتهم للرجال، وأحاديث كلّ واحدٍ منهم، لهم فهمٌ خاصٌ يفهمونه به أنّ هذا الحديث يُشْبِه حديث فلانٍ، ولا يُشْبِه حديث فلانٍ، فيعلّلون الأحاديث بذلك... وإنّما يُرجع فيه إلى مجرّد الفهم والمعرفة التي خصّوا بها عن سائر أهل العلم»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «الاجتهاد في علم الحديث»: ص: ٥٠٠ ـ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) ص: ٤٥٠ ـ ٤٥٢.

 <sup>(</sup>٣) في «شرح علل الترمذي»: (٢/ ٧٥٦ ـ ٧٥٨).

أن ينص على علّة الحديث، أو القدح فيه أنّه معلّل إمامٌ من أثمة الحديث المعروفين بالغوص في هذا الشأن، فإنّهم الأطباء الخبيرون بهذه الأمور الدقيقة».

## • أنواع العِلَل:

قَسَّم الحاكمُ النَّيسابوري في كتابه «معرفة علوم الحديث» (١) أجناسَ الحديثِ المعلِّ إلى عشرة، وذكر أمثلةً لها.

ولَخَصَ الإمامُ البُلْقِيني هذه الأجناسَ في كتابهِ «محاسن الاصطلاح»(٢). ولَخُصها أيضاً الإمامُ السُّيوطي في «تدريب الراوي»(٣).

بيد أنَّ هذه الأجناس العشرة لا تزيد على كونها أمثلة للحديث المُعَلِّ، فضلاً عن كونها أجناساً. يقول الحاكم: «فقد ذكرنا عِلَل الحديث على عشرة أجناس: وبقيت أجناس لم نذكرها. وإنَّما جعلتُها مثالاً لأحاديث كثيرة معلولة ليهتدي إليها المتبحِّرُ في هذا العلم، فإنَّ معرفة عِلل الحديث من أجل هذه العلوم».

وسأذكر إن شاء الله تعالى هذه الأجناسَ العشرة زيادةً في الإيضاح والتمرين، ثمَّ أتبعها بذكر أنواع الحديث المُعَلِّ مستخدماً أسماءَ الأنواع التي عبَّر بها أهل الاصطلاح.

١ ــ الجنس الأول: أن يكون السَّندُ ظاهرهُ الصَّحَّةُ، وفيهِ مَن لا يُعرَف بالسَّماع مِمَّن
 رَوَى عنه.

٢ ـ الجنس الثاني: أن يكون الحديثُ مُرْسَلاً من وجهرواه الثقاتُ الحفَّاظُ، ويُسنَدُ من وجه ظاهرُه الصِّحَّةُ وله علَّةٌ تمنع صِحَّةَ السند.

٣ ـ الجنس الثالث: أن يكون الحديثُ مَحفوظاً عن صحابيٌ، فيُروَى عن غيره لاختلافِ بلاد رواته، كرواية المدنيّين عن الكُوفيين.

<sup>(1)</sup> ص: ۱۱۳ ـ ۱۱۹.

<sup>(</sup>۲) ص: ۱۹۸ ـ ۲۰۳.

<sup>(</sup>T) 1/ NOT \_ TET.

- ٤ ــ الجنس الرابع: أن يكون الحديث محفوظاً عن صحابي، فيروى عن تابعي يقع الوَهْمُ بالتصريح مِما يقتضي صحبته، بل ولا يكونُ معروفاً من جهته.
- الجنس الخامس: أن يكون الحديثُ رُوِيَ بالعَنْعَنة سَقَطَ منهُ رجلٌ دَلَّ عليهِ طريقٌ أُخرىٰ محفوظةٌ.
- ٦ ــ الجنس السادس: أن يُختَلَف على رجلٍ بالإسناد وغيره، ويكون المحفوظُ عنه ما قابل الإسناد، فيكون ذلك عِلَةً في المسند.
  - ٧ ـ الجنس السابع: أن يختلف على رجل في تسمية شيخه أو عدم تسميته (إبهامه).
- ٨ ـ الجنس الثامن: أن يكون الراوي عن شخص أدركه وسمع منه، لكنه لم يسمع منه أحاديث معينة ، فإذا رواها عنه من غير ذكر واسطة فعِلتُها أنّه لم يسمعها عنه.
- ٩ ـ الجنس التاسع: أن يكون ثم طريق معروفة فيرويه أحدُ رجالها حديثاً من غير تلك الطريق، فيقع من يرويه عنه في الوهم، فيرويه من الطريق المعروفة بناءً على الجادة.
  - ١٠ ـ الجنس العاشر: أن يُروَىٰ الحديثُ مرفوعاً من وجه، وموقوفاً من وجهر.

هذا ما ذكرهُ الحاكمُ النَّيسابوري من أجناس عِلَل الحديث، ولكنَّهُ اكتفىٰ فقط بذكر ما يختصُّ بعِلَل الأسانيد دُونَ ذكر علل المتون، لذا أرىٰ أن أذكر هنا بعضَ الأمثلةِ تتبيَّن من خلالها عِلَلُ متون الحديث وعللُ أسانيده ثم العِلَلُ الواردةُ في السَّند والمتن معاً.

# أقسام العِلَل الواردة في السَّند، والمَتْنِ، وفي السَّند والمتن معاً:

العِلَّةُ قد تقع في السَّند، أو في المَثْن، أو فيهما معاً، وعليه فإنَّ الحديثَ المُعَلَّ يتنوَّع بحسب موقع العِلَّة فيه إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأوَّل: العِلَّةُ في السَّند:

وهو أنْ تكون العِلَّةُ القادحةُ في السَّند بأن لا يُعْرَفَ الحديثُ إلاَّ من رواية راوٍ واحدٍ ثقةٍ، ثم ظهر بعد التفتيش فيه عِلَّةٌ كالاضطراب، أو الانقطاع الباطن، أو وقفٍ في المرفوع، أو إرسالٍ في الموصول. . . الخ.

#### مثالها:

روى عبدُ الملك بن جُرَيْجِ عن موسى بن عُقْبَةَ، عن سُهيْل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبيه أبي مالح، عن أبيه، عن أبي هريرة ـ رضي اللهُ عَنه ـ قال: قال رسولُ الله ﷺ: "مَنْ جَلَسَ مَجْلِساً فَكَثُرَ فِيْهِ لَغْطُهُ فقالَ قَبْلَ أَنْ يَقُومَ مِنْ مَجْلِسِهِ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلِيكَ، إِلاَّ غُفِرَ لَهُ ما كانَ في مَجْلِسِه».

ففي الظَّاهر إِسنادُ هاذا الحديثِ صحيحٌ سالمٌ من القدح لثقة رواته، واتصاله، وبناءً على ذلك حَكَم عددٌ من الأثمة على الحديث بالصَّحة اغتراراً بظاهر السند. فأخرجه الترمذيُّ في جامعه (١)، وقال: «حَسَنٌ صحيحٌ» والحاكمُ في المستدرك (٢) وصَحَّحه أيضاً، وغيرُهما.

ولكنَّ بعض الأثمة المُتقِنين كَشَف عن وجود عِلَّةٍ قادحةٍ دقيقةٍ فيه، وإليك ما ذكره الحافظُ السَّخاوي في بيانها، قال:

"إِنَّ موسى بن إسماعيل أبا سَلَمة المِنْقَري رواه عن وُهَيْب بن خالد الباهِليُّ عن سهيلٍ المذكور [سهيل بن أبي صالح] فقال [أي: سهيل]: عن عَوْف بن عبد الله بن عُتْبَةَ بن مسعود التابعيُّ، وجعله من قوله.

وبذلك أعلَّه البخاريُّ، وقَضى لوُهَيْب، مع تصريحه بأنَّه لا يُعْرَف في الدُّنيا بسند ابن جُرَيْج بهاذا إلا هاذا الحديث، وقال [أي: البخاري]: لا نذكر لموسى سَماعاً من سهيلٍ. وكذا أُعلَّه: أحمدُ وأبو حاتم، وأبو زُرْعَة»(٣).

وتوضيحُ ما تقدَّم:

أنَّ هـٰذَا الحديثَ يرويه سهيلُ بن أبي صالح، ويرويه عن سهيلِ اثنان:

<sup>(</sup>١) في أبواب الدعوات، باب ما يقول إذا قام من مجلسه، برقم: (٣٤٢٩).

<sup>. 170</sup> \_ 17E/1 (Y)

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح المغيث» (١/ ٢١١ ـ ٢١٢)، و«معرفة علوم الحديث» ص: ١١٣ ـ ١١٤.

١ ـ الأوَّل: موسى بن عُقْبَة، ورواه عن موسى ابنُ جُرَيْج.

٢ ـ الثاني: وُهَيْبُ بن خالدٍ، ورواه عن وهيبٍ موسى بنُ إسماعيل المِنْقَرِي.

الأولُ: رواه مُتَّصِلًا مرفوعاً من كلام النبيِّ ﷺ.

والثاني: رواه مقطوعاً من كلام عَوْفِ بن عبد الله التَّابعيّ.

فرجَّح البخاريُّ، وأبو زُرْعَةَ، وأحمدُ، وأبو حاتم رواية الثاني على رواية الأول؛ وذلك لأن ابن جُرَيْج وإنْ كان ثقة إلاَّ أنَّه لا تُعْرَف له روايةٌ بهاذا الإسنادِ إلاَّ لهاذا الحديث، كما بَيَّن البخاريُّ، وقد وَقَع وَهْمٌ لسهيلٍ في رواية الحديث فرواه عنه موسى بن عُقْبَةَ على هاذا الوَهْم، وعنه نقل ابنُ جُرَيْج.

وأمًّا الراوي الآخرُ موسى بن إسماعيل؛ فهو أَضْبَطُ لحديث سهيلٍ، وأعرَفُ به، فرواه عن سهيل على وجهه، ونَقَلَ ذلك عنه وهيبُ بن خالد(١١).

ومثالٌ آخر ما قاله ابن حاتم: «سألتُ أبي وأبا زُرْعَة عن حديثٍ رواهُ أبو نُعَيْمِ الفَضْل ابن دُكَين، عن سفيان، عن منصور، عن الشَّعْبِيِّ، عن المِقْدَاد أبي كريمة الشَّامي، عن النبيِّ ﷺ في قِصَّة الضِّيافة؟».

قال: قال أبي: هذا خطأٌ، وإنَّما هو المِقْدَامُ بن مَعْدِي كَرِبَ، كان خَرَج الشَّعْبِيُّ إلى عبد العزيز بن مَرْوَان ـ أخي عبد الملك ـ فلقي المِقْدَامَ بحِمْصَ، ولا أعلَمُ أحداً من أصحابِ النبيِّ ﷺ أحياءً...

وقال أبو زُرْعَة: الصحيحُ: المِقْدَامُ ابن مَعْدِي كَرِب، وكنيته: أبو كريمة» انتهى كلامُ ابن أبي حاتم (٢) فهذه عِلَّةٌ في السَّند قادحةٌ فيه.

القسم الثاني: العِلَّةُ في المَتْن:

مثالها:

١ ـ ما رواه ابنُ أبي حاتم قال: «ذكر أبي حديثاً رواه حَفْصُ بن عبد الله النَّيْسابوري

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) علل الحديث: (٢/ ٢٤٢).

عن إبراهيم بن طَهْمَان، عن هِشَام بن حَسَّان، عن محمد بن سِيْرين، عن أبي هريرة، رضي اللهُ عَنه.

وسهيل بن أبي صالح عن أبيه، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إذا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ مَنَامِهِ؛ فَلْيَغْسِلْ كَفَيْهِ ثَلاثَ مَوَّاتٍ قَبْلَ أَنْ يَجْعَلَهُمَا في الإِنَاءِ، فإنَّه لا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ، ثُمَّ لْيَغْتَرِفْ بِيَمِيْنِه مِنْ إِنَائِهِ، ثُمَّ لْيَصُبُّ على شِمَالِهِ، فَلْيَغْسِلْ مَقْعَدَتَهُ».

قال أبو حاتم: «وينبغي أن يكون: (ثم ليغترف بيمينه. . .) إلى آخر الحديث من كلام إبراهيم بن طَهْمان، فإنَّه كان يَصِل كلامَه بالحديث، فلا يميِّزه المستمع»(١).

٢ ــ ومثالٌ آخر ما رواه عبدُ الله بن لَهِيْعَةَ عن كتاب موسى بن عُقْبَةَ إليه بإسناده، عن زيد بن ثابتٍ، رضي اللهُ عَنهُ: «أنَّ رسولَ الله عَلَيْةِ احْتَجَمَ في المَسْجِدِ».

فقد تَصَحَّفَ عليه هذا الحديثُ، و إنَّما هو بالرَّاء: «احْتَجَرَ<sup>(٢)</sup> رسولُ الله ﷺ حُجَيْرَةً بخصفة، أو حَصِيْرِ...»<sup>(٣)</sup>.

فصَحَّفَه عبدُ الله بن لَهِيْعَة لكَوْنِه أَخَذه من كتابٍ بغير سماعٍ.

فهذه عِلَّةٌ في المتن قادحةٌ.

القسم الثالث: العِلَّةُ في السَّند والمَثْن معاً:

مثالها:

١ ــ ما جاء في «عِلَل الحديث» لابن أبي حاتم قال: «سألتُ أبي عن حديثٍ رواه بَقِيَّةُ

<sup>(</sup>١) انظر: «علل الحديث»: (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٢) أي: جعل المكانَ حُجرةً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الأدب، باب: صلاة الليل، برقم: (٦١١٣).

[بن الوليد] عن يونسَ [بن يزيد الأيلي]، عن الزهريِّ، عن سالم، عن ابن عمر - رضي الله عنهما ـ قال: قال النَّبِيُّ ﷺ: «مَنْ أَدرَكَ رَكْعَةً مِنْ صَلاَةِ الجُمُعَةِ وغَيْرِهَا؛ فَقَدْ أَدْرَكَ».

قال أبو حاتم: «هـُـذا خطأٌ في المَثْن والإسناد، إنَّما هو: الزُّهريُّ، عن أبي سَلَمة، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنْ صَلاَةٍ؛ فَقَدْ أَدْرَكَهَا» (١٠).

وأما قولُه: «من صَلاَةِ الجُمُعَةِ» فليس هـنذا في الحديث. فوهِمَ في كليهما.

وممًّا يَدُلُّ على صِحَّةِ ما قاله أبو حاتم الرَّازي \_ رحمه الله تعالى \_: أنَّ الحديث مَرْوِيٌّ في الصحيحين وغيرهما على الوجه الذي أورده من حديث أبي هريرة (٢).

٢ ـ ومثالٌ آخر، حديثُ أبي هريرة ـ رضي اللهُ عَنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا سَجَدَ أَحَدُكُم فلا يَبْرُكُ كما يَبْرُكُ البَعِيْرُ، وليَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ»(٣).

قال الحافظُ ابن القَيِّم: إنَّ حديث أبي هريرةَ مِمَّا انقلب على بعض الرُّواة متنُه وأَصْلُه [أي: سندُه]، ولعلَّه: «وليَضَعْ رُكْبَتَيْه قبل يَدَيْه»(٤).

فهذه العِلَّةُ قادحةٌ في المتن والإسناد حَسب قولِ ابن القيِّم، ولكن حسب تصوير الحافظ ابن حجر قادحةٌ في المتن وحده دون الإسناد.

## حكم الحديث المُعَلّ :

«الحديثُ المُعَلّ» وَفْقَ الاصطلاح من أنواع الحديث الضعيف المردود، ولا نزاعَ في ذلك.

<sup>(</sup>١) علل الحديث: (١/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: المواقيت، باب: من أدرك ركعة من الفجر، برقم: (٥٨٠)، ومسلم في كتاب: المساجد، باب: من أدرك ركعة من الصلاة، برقم: (٦٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، في كتاب: الصلاة، باب: كيف يضع ركبتيه قبل يديه، برقم: (٨٣٨).

<sup>(3)</sup> زاد المعاد: (١/ ١٥٧).

# أشهر المؤلَّفات في علم عِلل الحديث والحديث المُعَلِّ:

إنَّ أوَّل ما بدأ التأليف في علم علل الحديث كان جَمْعاً لأسئلة وأجوبة وفوائد متفرَّقة تتعلَّقُ بالرجال وعِلَلِ الحديث، وتنتقل من موضوع إلى موضوع، ممَّا استفيد من أعلام أئمة الحديث المتقدِّمين، وربما كان الأكثرُ فيها في معرفة الرجال، وقد يَسَّر الله تعالى إخراجَ جملة منها، وهي كما يلي:

١ ــ التاريخ والعِلَلُ: للإمام أبي زكريا، يحيئ بن مَعِين البغدادي (المتوفى سنة ٢٣٣ هـ).

وهو رواية أبي الفضل العبَّاس بن محمد الدُّوري (المتوفى سنة ٢٧١ هـ)

٢ ـ العِلَل: للإمام أبي الحسن عليِّ بن عبد الله المَدِيني (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ).

ولابن المديني كتبٌ كبيرةٌ في العِلَل ومتعدَّدةٌ، وطُبعَ منها هذا الجزءُ برواية تلميذه الثقة: محمد بن أحمد المعروف بابن البَرَاء. ويمتازُ هذا الكتابُ ببعض أصولي في علم العِلَل وطبقات الرُّواة في مختلف الأمصار، ومن يدور عليه الإسنادُ من عصر الصحابة إلى عصر ابن المَدِيني.

٣ ـ العِلَل: للإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشَّيْباني (المتوفى سنة ٢٤١ هـ).

وقد روى عددٌ من تلامذة الإمام أحمد تآليفَ جمعوها من كلامه، طُبع منها كتابان:

ــ العِلَلُ ومعرفة الرجال: رواية ابنه عبد الله (المتوفى سنة ٢٩٠ هـ) عنه.

ـ الجامعُ في العِلَل ومعرفة الرجال: رواية ابنيه: عبد الله وصالح، وتلميذيه: المَرْوَزي والمَيْمُوني، وكلُهم رووا عنه.

٤ ــ العِلَل الكبير: للإمام أبي عيسى، محمد بن عيسى بن سَوْرَة الترمذي (المتوفى سنة ٢٧٩ هـ).

وهو غير مرتَّب، ثم رتَّبه أبو الوليد القاضي.

التأليف المصنَّف في علل الأحاديث:

ثم اتَّخذت المؤلَّفاتُ في علل الحديث طابَع الترتيب والتصنيف، ونستطيع أن نقسِّمها في قسمين رئيسيين:

القسم الأول: المصادر الخاصّة بالعِلَل.

القسم الثاني: المصادر التي تعرضُ للعِلَل ضِمن بحوثها.

فنذكر هنا مؤلَّفات هاذين القسمين مع تعريفٍ وجيز بكلِّ منهما:

القسم الأول: المصنَّفات في العِلَل:

وهي مصادرٌ مصنَّفةٌ في العلل عامَّة، ومصادرٌ في العِلَل خاصةً.

أولاً: المصادر المصنَّفة الخاصة في العِلَل عامةً:

١ ـ التمييز: للإمام أبي الحسين، مسلم بن الحجَّاج القُشَيْري (المتوفى سنة ٢٦١ هـ).

وهو في غاية الأهمية لموضوعه، ولإمامة مؤلّفه، لكنه لم يعثر منه إلا على قطعة وصغيرة ست عشرة ورقة محفوظة في ظاهرية دمشق (حقّقها وعلّق عليها الدكتور محمد مصطفى الأعظمي) وسبق الحافظ ابن رجب فاقتبس معظم محتوياتها في شرحها لعِلَل الترمذي.

٢ ـ العِلَل لابن أبي حاتم الرَّازي: للإمام عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي
 (المتوفى سنة ٣٢٧ هـ).

وهو يمتاز بسُهولةِ المأخذ، مُرتَّبٌ على الأبواب، وهو مطبوعٌ في مجلَّدين.

٣ ـ العِلَل الواردة في الأحاديث النبوية: للإمام أبي الحسن على بن عمر الدَّارَقُطْنِي (المتوفى سنة ٣٨٥هـ).

وهو مُرتَّبٌ على المسند، وهو مأخوذٌ من إجابات الدَّارقُطْني من حفظه على أسئلة وجَّهها إليه شيخُه أبو منصور ابن الكَرْخي. ثم عُرِضَ الكتابُ على الدارقطني نفسه. والكتاب حُافِلٌ بالفوائد في علم العِلَل، واسعُ الثروة من تتبُّع الأسانيد والروايات. وهو أجمع كتاب يصلنا في العِلَل.

٤ \_ العِلَلُ المتناهية في الأحاديث الواهية: للحافظ أبي الفَرَج عبد الرحمن بن علي بن

محمد ابن الجَوْزي (المتوفى سنة ٥٩٧ هـ).

وهو مُرتَّبٌ على الأبواب، طُبِعَ في مجلَّدين.

ثانياً: المصادر المصنَّفة في عِلَل خاصَّة:

ومنها ما صُنَّف في عِلَل أحاديث إمام بعينه مثل: «علَل أحاديث الزُّهري (المتوفى سنة ١٢٥ هـ) ، و «عِلَلُ حديث الزهري» لابن حِبَّان البُسْتِي (المتوفى سنة ٣٥٤ هـ). أو عِلَل حديث معيَّنِ من الأحاديث مثل «عِلَل الحديث المُسَلسل في يوم العيد» للحافظ عبد الله بن يوسف الجُرْجَاني (المتوفى سنة ٤٨٩ هـ).

ومنها ما صُنَّف في عِلَلِ كتابِ أو كتبِ مُعَيَّنةٍ، وأَهَمُّ ذلك كتابان:

١ ـ الإلزامات و التتبع: للإمام أبي الحسن علي بن عمر بن أحمد الدَّارقُطْني (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ):

انتقدَ فيه أحاديثَ في الصَّحيحين أو أحدِهما لم تتوفَّر فيها شروطُهما في رأيه وييَّن عِلَمَا، وقد ناقشه العلماءُ ورَدُّوا عليه. وهو مطبوعٌ.

٢ ـ تقييد المُهْمَل وتمييز المشكل: للحافظ أبي علي محمد بن أحمد الغَسّاني (المتوفى سنة ٤٩٨ هـ).

ضبطَ وقيَّدَ فيه ما أغفل بعضُ رواة الصحيحين عن مؤلِّفيهما البخاري ومسلم، ونَبَّه على أغلاطِ وقعوا فيها. وهو مطبوعٌ.

القسم الثاني: المصنَّفات التي تتعرَّضُ لِعلَل الأحاديث في ضمِّ بحوثها: أولا: المصنَّفات في رواية الحديث:

فكثيرٌ من مصنِّفي السُّنَّة يعرضون لِعِلَل الحديث في أثناء رواياتهم، ومن ذلك:

١ ـ الجامع الصحيح: للإمام أبي عبد الله، محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ).

فإنه يكرِّر الحديثَ ويرويه من كلِّ موضعٍ من طريقٍ، يُشيرُ بذلك أحياناً إلى عِلَّةٍ في

بعض الطُّرُق، ويريد بذلك أن يبيِّن أنها لا تَقْدَح في صِحَّة أصل الحديث، مثل حديث بيع جمل جابر.

٢ ـ المسند الصحيح: للإمام مسلم أبي الحسين، مسلم بن الحجّاج القُشَيري (المتوفى سنة ٢٦١ هـ).

وقد صَرَّحَ فيه بأنَّه يروي الحديثَ من طُرُقِ عن رجال المرتبة الأولى ثم الثانية، وينبَّه إشارةً وأحياناً صراحةً إلى عِلَّة الحديث، مثل حديث ابن عمر في الطلاق البدعي.

٣ ـ المجنبى: للإمام أبي عبد الرحمٰن أحمد بن شعيب النَّسائي (المتوفى سنة ٣٠٣ هـ).

إنه يُكثِرُ فيه من إيراد الطُّرُقِ واختلاف الرواة، بل إن كثيراً ما يُتَرجم لذلك بعناوين تَلْفِتُ الانتباءَ، وذلك مما يكشف به عِلَّةً، أَوْ عِلَلًا في طُرُق الحديث أو في أصلِه، مثل سياقاته حديث النهي عن نكاح الشِّغار.

٤ ـ البحر الزَّخار، مسند البزَّار: للحافظ أبي بكر أحمد بن عمرو، المعروف بالبَرَّار (المتوفى سنة ٢٩٢ هـ).

وهو المسندُ الكبيرُ له، انفرد فيه بتعاليل لا تُوجَد في غيره من المسانيد كما قال ابن كثير في «اختصار علوم الحديث»(١).

### ثانياً: كتب التخريج :

### ومن أهمُّها:

وهي مصادرُ مُهِمَّةٌ في كشف عِلَلِ الأحاديثِ، أو الدَّفاع عمَّا أُعِلَّ وهو صحيحٌ، لا سِيَّما ما كان مؤلِّفوها أئمةً أجلَّةً، ومن أهمِّها:

١ ـ نصب الرَّاية الأحاديث الهداية: لجمال الدين عبد الله بن يوسف بن محمد الزَّيْلَعى(المتوفى سنة ٧٦٧ هـ).

<sup>(</sup>۱) ص: ٦٤.

٢ ـ المُغني عن حمل الأسفار بتخريج ما في الإحياء من الأخبار: للحافظ أبي الحسن
 عبد الرحيم بن الحسين العِراقي (المتوفي سنة ٨٠٦ هـ).

خرَّج فيه أحاديثَ «إحياء علوم الدين» للغزالي، وفيه فوائدُ مُهِمَّةٌ، طُبع مع كتاب «الإحياء».

٣ ـ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث شرح الرافعي الكبير: للحافظ أبي الفضل،
 شهاب الدين، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفي سنة ٨٥٢ هـ).

خرِّج فيه أحاديث «شرح الرافعي الكبير على الوجيز» في الفقه الشافعي، للغزالي.

ثالثاً: شروح كتب رواية الحديث:

#### ومن أهمُّها:

١ - التمهيدُ لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: للحافظ أبي عمر يوسف ابن عبد البَرِّ النَّمَري المالكي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

٢ ـ فتح الباري شرح الجامع الصحيح للبخاري: للحافظ أبي الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

٣ ـ عمدة القاري شرح صحيح البخاري: للحافظ محمود بن أحمد بدر الدين العَيني(المتوفى سنة ٨٥٥ هـ).

٤ ـ فيض القدير شرح الجامع الصغير: للعلامة محمَّد عبد الرؤوف بن تاج بن علي المناوي (المتوفى سنة ١٠٣١ هـ).

• \_ إعلام الأنام شرح بلوغ المرام من أحاديث الأحكام: لفضيلة أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِثْر حفظه الله وأمتع به.

### رابعاً: مصادر فقه المحدِّثين:

عُنِيَ في كلِّ مذهبِ طائفةٌ من أعلامِ المذهب بجانب الحديث وفنونه في مصنَّفاتهم في فقه مذاهبهم، وأودعوا كتبهم فوائدَ العِلَل يَعِزُّ وجودها، ومن أهمَّ الكتب فيها:

١ ـ الاستذكار لمذاهب علماء الأمصار: للحافظ أبي عمر يوسف ابن عبد البَرِّ النَّمَري المالكي (المتوفي سنة ٤٦٣ هـ).

٢ ــ المغني في الفقه الحنبلي: للحافظ عبد الله بن أحمد بن محمد، المعروف بابن قُدَامَة المَقْدِسي (المتوفى سنة ٦٢٠ هـ).

شرح فيه «مختصر الخِرقي في الفقه الحنبلي».

٣ ـ المجموع: للإمام أبي زكريا محيى الدين يحيئ بن شرف الدّين النّووي (المتوفى سنة ٦٧٦هـ).

شرح فيه «شرح المهذَّب» لأبي إسحاق الشِّيرازي، لكنه لم يُكْمِله.

٤ ـ تبيين الحقائق شرح كنز الدَّقائق: (في الفقه الحنفي) للزَّيْلَعي: لعثمان بن علي بن يحيى بن يونس (المتوفى سنة ٧٤٣ هـ).

وهو شرح «متن كنز الدقائق» للنَّسَفي الحنفي.

٥ ـ فتح القدير للعاجز الفقير: (شرح الهداية في الفقه الحنفي) للكمال بن الهُمَام:
 لمحمد بن عبد الواحد السِّيْوَاسِي (المتوفى سنة ٨٦١ هـ).

كتبٌ تدرس مناهج مصادر الرواية:

صَنَّف بعضُ الأعلام كتباً يَدْرُسون فيها مناهجَ بعض مصادر الرواية، ويعقدون فيها فصولاً لِمَا أُعِلَّ فيها من الحديث يدافعون عنها، أو يقرِّرون وُرودَ العِلَّة، ومن أهمَّ ذلك:

١ ـ هدي السَّاري مقدمة فتح الباري: للحافظ ابن حجر (المتوفئ سنة ٨٥٢ هـ).

عقد فيه بعضَ فصولِ تتصلُ بالعِلَل، منها فصلٌ في الرواة المتكلَّم فيهم من رجال البخاري، وفصلٌ في أحاديثَ انتقدها الإمام الدَّارَقُطنيّ.

٢ ـ مقدِّمة فتح المُلْهِم شرح صحيح مسلم: للعلاَّمة الجليل المحدَّث الكبير الشيخ شَبِير أحمد العثماني الدِّيُوْيَنْدِي (المتوفى سنة ١٣٦٩ هـ) رحمه الله تعالى.

٣ ـ الإمام الترمذي والموازنة بين جامعه والصحيحين: لفضيلة أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِتْر حفظه الله وأمتع به.

لا سِيَّما (بابُ الصناعة الحديثية وعملُ الترمذيِّ فيها) في هذا الكتاب؛ فهو مُهِمٌّ في بحث العِلَل(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «لمحات موجزة في أصول العلل» للدكتور نور الدين عتر، ص: ١٩ ـ ٣٢.

رَفْعُ حَبِّ (الرَّحِيُّ (الْفِخَّرِيُّ (سِّكِنْرُ) (الْفِرُووَ www.moswarat.com



## ١٣- الحديث المحرّفُ والمصحّف

## أَوَّلاً: تعريف «المحرَّف»

## تعريف «التحريف» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: «المحرَّف» اسمُ مفعولِ من: (حَرَّفَ يحرِّف تحريفاً) أي: غَيَّرَ وبَدَّلَ.

وأصلُ التحريف مشتقٌ من قوله تعالى: ﴿ قِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ۗ ﴾ [النساء: ٦٤].

واصطلاحاً: هو العُدُولُ بالشَّيء عن جهته، و(يُقال) حرَّف الكلامَ تحريفاً: أي: عَدَل به عن جهته، وقد يكون بتبديل بعض كلماته، وقد يكون بتبديل بعض كلماته، وقد يكون بجعله على غير المراد منه، فالتحريفُ أعَمُّ من التصحيف (١١).

#### ومثاله:

ما رواه الإمام مسلمٌ من حديث جابر بن عبد الله \_ رضي اللهُ عَنهُ \_ قال: «رُمِيَ أُبَيِّ يومَ الأحزاب على أَكْحُلِهِ فكواه رسولُ الله ﷺ .

فحَرَّفه أحدُ الرُّواة فقال: أبي \_ بالإضافة \_ وإنما هو: أُبَيُّ بن كَعْبٍ؛ لأن أبا جابر اسْتُشْهِدَ بأُحُدِ قبل الأحزاب.

ومنهُ حديث: «نَهْيه ﷺ عن الحَلْقِ قبل الصَّلاة في الجمعة».

<sup>(</sup>١) انظر: «تصحيفات المحدّثين»: (١/ ٣٩).

فحَرَّفَه بعض الرواة إلى «الحِلَق».

قال الخَطَّابي: «قال لي بعضُ مشايخنا: لم أَحْلِقْ رأسي قبل الصلاة نحواً من أربعين سنة بعد ما سمعتُ هذا الحديث»(١).

### ثانياً: تعريف «المُصَحَّف»

### تعريف «التصحيف» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: "المصحَّف" اسمُ مفعولِ من: (صَحَّف يصحِّف تصحيفاً) وهو: الخطأُ في الصحيفة، ومنه (الصَّحَفِيّ) وهو من يُخطئ في قراءة الصحيفة، فيغيِّر بعضَ ألفاظِها بسبب خطئه في قراءتها.

واصطلاحاً: «التصحيف» تغييرُ الكلمة في الحديث إلى غير ما رَواها الثقاتُ لفظاً ومعنى.

وقد مَيَّز الحافظُ ابن حجر بين (التصحيف) و(التحريف) فقال رحمه الله تعالى: «إن كانت المخالَفةُ بتغيير حرفِ أو حروفٍ مع بقاء صورة الخطِّ في السِّياق، فإن كان ذلك بالنسبة إلى الشَّكل فالْمُحَرَّف»(٢).

ف: (التَّصحيفُ) هو الذي يكون في النَّقْط، أي: في الحروف المتشابهة التي تختلف في قراءتها مثل الباء، والتَّاء، والثَّاء، والجيم، والحاء المُهْمَلة، والخاء المُعْجَمة، والدَّال المعجمة، والرَّاء، والزَّاي. أو يكون التغييرُ في حركات الحروف مع بقاء صورة الخَطِّ، مثل: أَسِيْد، وأُسَيْد، ونَجِيَّة، ونَجْبة.

ولقد حَذَّر الأثمَّةُ الحُفَّاظُ من خطر (التَّصحيف) و(التَّحريف)، وأدركوا خطرَه على القرآن الكريم، والحديث النبوي، وعلى اللغة، والأدب، وعالم الفِكْر والدِّين<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) إصلاح خطأ المحدِّثين: ص: ١٢ ـ ١٣.

<sup>(</sup>٢) شرح النخبة: ص: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) توثيق النصوص وضبطها: ص: ١٦٥.

قال الإمام يحيى بن مَعين: «من حَدَّث وهو لا يفرِّق بين الخطأ والصَّواب فليس بأهلِ أن يُحْمَلَ عنه»(١).

وقال سليمان بن موسى: «لا تأخذوا الحديث عن الصَّحْفِيِّين، ولا تقرؤوا القرآنَ على المُصَحِّفين » (٢).

## مثالُ التصحيف في الحديث:

مثال التصحيف في الحديث ما ذكره الخطيبُ البغدادي في «الجامع لأخلاق الراوي والسامع» (٣) عن زكريا بن مِهْران قال: «صَحَّف بعضهم: «لا يورث حميل إلَّا بِبَيَّنَهَ»، فقال: «لا يَرِثُ جميل إلَّا بُنَيْنَة».

ونَقل الخطيبُ عن الدَّارَقُطْنِيَّ قولَه: «إنَّ أبا الحسن موسى بن محمد بن المُثَنَّى العَنَزي يُحدِّث بحديثٍ عن النبيِّ ﷺ قال: «لا يأتي أحدُكم يومَ القيامةِ ببقرةٍ لها خُوارٌ، فقال: أو شاة تَنْعر، بالنُّون، وإنَّما هو: تَيْعَر بالياء».

## أهميةُ هذا العلم ودقته :

معرفة «التصحيف» هو فَنُّ جليلٌ ودقيقٌ، وتَكْمُن أهميتُه في كشف الأخطاء التي وقع فيها بعضُ الرواةِ، وإنما يَنْهَض بأعباء هذه المُهِمَّةِ الحُذَّاقُ من الحفَّاظ كالإمام الدَّارَقُطْني، والذي اعتنى به ووَضَعَ فيه كتاباً مفيداً.

### • أقسام «التصحيف»:

وقد قَسَّم العلماءُ «التصحيفَ» أقساماً، فهي كما يلي:

١ \_ التصحيفُ في الإسناد ٤ \_ التصحيفُ في اللَّفْظِ

٢ \_ التصحيفُ في البَصَر ٥ \_ التصحيفُ في المَتْنِ

<sup>(</sup>١) شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف: ص: ١٧.

<sup>(</sup>٢) تصحيفات المحدثين: (٦/١).

<sup>(4) 1/387</sup>\_087.

## ٣ ـ التصحيفُ في السَّمْع ٢ ـ التصحيفُ في المعنى

وإليكَ تعريفَ كلِّ من هذه الأقسام فيما يلي:

## ١ \_ التَّصْحِيفُ في الإِسْنَادِ:

مثالهُ:

كما مثّل له ابنُ الصّلاح: حديثُ شُعْبَةَ عن العَوّام بن مُرَاجِم، عن أبي عُثمان النَّهْديّ، عن عثمانَ بن عَفّان، قال: قال رسول الله ﷺ: «لتُؤَدُّنَ الحقوقَ إلى أهلها. . . الحديث».

صَحَّف فيه يحيى بن مَعِين، فقال: «ابنُ مُزَاحِم» بالزَّاي والحاء فَرُدَّ عليه، وإنَّما هو «ابن مُرَاجِم» بالرَّاء المهملة والجيم (١٠).

### ٢ - تَصْحِيْفُ البَصَر:

وهو سُوء القراءة بسبب تشابُهِ الحروف والكلمات، ويَحصُل هذا في الأكثر للآخذين من بطون الكتب والصُّحُف دون التَّلَقي من الشيوخ أرباب هذا الشَّأن، ولذلك قالوا: «لا تحملوا العِلْمَ عن صَحفِيٍّ، ولا تأخذوا القرآن من مُصْحَفيٍّ».

### مثالُهُ:

ما رواه عبد الله بن لَهِيْعَة عن كتاب موسى بن عُقْبَة إليه بإسناده عن زيد بن ثابتٍ: «أنَّ رسول الله ﷺ احْتَجَمَ في المسجد».

وإنما هو بالرَّاء «احْتَجَرَ رسولُ الله ﷺ حُجَيْرَةً بِخَصَفَةِ أَو حَصِيْراً... يُصَلِّي اليها...»(٢).

قال ابنُ الصلاح: فَصَحَّفَه ابن لَهِيْعَة لكونه أخذه من كتابٍ بغير سماعٍ (٣).

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، في كتاب: الأدب، باب: ما يجوز من الغضب والشدة، برقم: (٦١١٣).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٢٨.

وكان الحُفَّاظُ يتشدّدون في أمر التَّصحيف والتَّحريف فلا يأخذون من مُصَحِّف. قال مجاهد: قُلت لحَمَّاد بن عمرو: «أخرِجْ إليَّ كتابَ خُصَيْف؟ فأخرج إليَّ كتابَ حُصَيْن، فإذا هو ليس يفصل بين خُصَيْف وحُصَيْن فتركته (١).

ومن أجل الإتقان في الحفظ وصيانة الرواية من الإخلال والخَلَل فقد حرص طَلَبَةُ الحديث على ملازمة الشيوخ والسَّماع منهم سماعاً شفَهياً.

## ٣ - تَصْحِيْفُ السَّمْعِ:

ويَحُدُث هذا بسبب تشابُه مخارج الكلمات في النُّطْق فيختلط الأمر على السَّامع فيقع في التَّصحيف أو التَّحريف.

### مثالُهُ:

حديث ل: «عاصم الأخوَل» رواه بعضهم فقال: «عن واصل الأخدَب». فذكر الدَّارَقُطْني أنَّه من «تصحيف السَّمْع» لا من تصحيف البصر، كأنه ذهبَ ـ والله أعلم ـ إلى أنَّ ذلك مما لا يشتبه من حيث الكتابةُ، وإنَّما أخطأ فيه سَمْعُ من رواه (٢).

ويكون «تصحيفُ السَّمع» بأن يكون الاسمُ واللَّقبُ، أو الاسمُ واسمُ الأب، على وزن آخر ولقبه، أو اسم آخر واسم أبيه، وبالحروف مختلفة شكلاً ونقطاً، فيشتبه ذلك على السَّمْع<sup>(٣)</sup>.

وَوصف الحافظُ السَّخاوي «تصحيفَ السَّمْع» بقوله: «وهو قليلٌ»(٤).

### ٤ \_ تَصْحِيْفُ اللَّفْظِ:

### مثالُهُ:

أنَّ أبا بكر الصُّولي أملى في «الجامع» حديث أبي أيوب: «مَنْ صام رمضانَ و أتبعه سِتًّا

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد: (۸/ ۱۵٤).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوي: (٢/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) فتح المغيث: (٣/ ٧١).

من شَوَّال . . . » ، فقال فيه : «شَيئاً بالشِّين والياء» (١٠) .

قال ابن الصلاح: «تصحيفُ اللَّفْظِ وهو الأكثرُ»(٢).

## ٥ \_ التّصحِيْفُ في المَتْنِ:

مثالُهُ:

في حديث أنس: «ثم يخرجُ منَ النَّار من قَالَ لا إله إلَّا الله وكان في قلبه مِنَ الخير ما يزن ذَرَة»(٣).

قال فيه شُعْبَةُ: «ذُرَة» بالضَّمّ والتخفيف، ونُسِب فيه إلى التَّصحيف(٤).

## ٦ ـ تَصْحِيْفُ الْمَعْنى:

كَقُولُ محمد بِن الْمُنَتَى: «نحنُ قَوْمٌ لنا شَرَفٌ، نحنُ من عَنَزَةِ صلَّى إلينا رسولُ الله ﷺ»، فَتَوَهَّمَ أنه صلَّى إلى قبيلتهم، وإنَّما العَنزَةُ هنا الحَرْبَةُ تُنْصَبُ بين يديه (٥٠).

ووصَفَ السَّخاوي (تصحيفَ المَعْنَى) بقوله: «وهو قليلٌ»(٦).

فتصحيف المعنى مَرَّدُّه إلى خطأ الفّهم، والتباس المعنى.

# أشهر المصنَّفات في الحديث المحرَّفِ والمصحَّفِ:

إِنَّ شيوع (التَّصحيف) و(التَّحريف) جعل الأئمة الحقَّاظَ من أهل الحديث واللغة والأدب يهبون للدِّفاع عن الحديث، فألَّفوا المصنَّفاتِ التي تنبِّه على التَّصحيف والتَّحريف

<sup>(</sup>١) علوم الحديث: ص: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الإيمان، برقم: (١٩٦٦).

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث: ص: ٢٨١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٦) فتح المغيث: (٣/ ٧١).

وبيانِ الصُّوابِ من الخطأ. . ومِن هذه المُصَنَّفَات ما يلي :

١ ـ التنبية على حدوث التصحيف: لحمزة بن الحسن الأصفهاني (المتوفى سنة ٣٦٠ هـ).

٢ ــ تصحیفات المحدّثین: لأبي أحمد الحسن بن عبد الله العَسْكَري (المتوفى سنة ٣٨٢ هـ).

٣ \_ تصحيف المحدِّثين: للإمام الحافظ أبي الحسن عليّ بن عمر الدَّارَقُطْنِيّ البغدادي (المتوفى سنة ٣٨٥ هـ).

وهو تصنيفٌ مفيدٌ للغاية، توسّع فيه مؤلّفُه فأورد فيه كلّ تصحيفٍ وَقَع للعلماء سواء أكان في الحديث النبوي أو القرآن الكريم.

وهو مطبوعٌ.

٤ - إصلاح خطأ المحدِّثين: لأبي سليمان حَمْد بن محمد الخطَّابي (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ).

وهو مطبوعٌ.

مشارق الأنوار على صحيح الآثار: لأبي الفضل القاضي عياض بن موسى اليَحْصُبى (المتوفى سنة ٥٤٤ هـ).

٦ ـ تصحیح التصحیف وتحریر التحریف: لخلیل بن أیبتك الصَّفَدي (المتوفي سنة ٧٦٤ هـ).

٧ ــ التطريف في التصحيف: لأبي الفضل عبد الرحمن بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

كما كَتَب عن «التَّصحيف» و «التَّحريف» معظمُ من صَنَّف في علوم مصطلح الحديث من المتقدِّمين والمتأخِّرين، فقد تكلَّم الحاكمُ أبو عبد الله النَّيسابوري (المتوفى سنة ٥٠٠ هـ) في كتابه: «معرفة علوم الحديث» عن التَّصحيفات في المتون والأسانيد، وكذا

تكلَّمَ عن "التَّصحيف والتَّحريف" في المتون والأسانيد، الخطيبُ البغدادي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ) في كتابه: "الجامع لأخلاق الراوي والسامع" وفي كتابه الآخر "الكفاية"، وابنُ الصلاح (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ) في كتابه: "علوم الحديث"، والنَّوَوِيُّ (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ) في كتابه: "علوم الحديث"، والنَّوَوِيُّ (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ) في كتابه: "التقريب" وغيرُهم في كتبهم.

رَفَّحُ عِب (الرَّحِيُ (الْفِضِّ يَ رُسِلَتَ (الْفِرُ وَكُرِي www.moswarat.com

# ١٤ ـ الحديث الموضوع

## تعريف «الموضوع» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الموضوعُ) اسمُ مفعولِ من (الوَضْع) ضِدُّ: الرَّفْع.

يُستَعمَل (الوَضْعُ) في اللغة لمعاني عِدَّة، منها:

الحَطُّ: يُقال: وَضَعَه، يَضَعَه وَضْعاً، بمعنى: حَطَّه.

ووَضَع عنه، أي: حَطَّ من قدره.

ووَضَع عن غريمه، أي: أنقص مِمَّا له عليه شيئاً.

ووَضَعَتِ المرأةُ حَمْلُها: إذا وَلَدَتْ.

ووَضَع في تجارته: إذا خَسِرَ فيها، وانْحَطُّ من رأس مالِها.

ومنها: الإسقاطُ: يقالُ: وَضَع عُنْقَه، أي: أَسقطها، ووَضَع عنه الجِنايَةَ، أي: أَسقطها.

ومنها: الاختلاقُ: يقالُ: وَضَع الشيءَ وَضْعاً؛ أي: اخْتَلَقَه.

ومنها: الإلصاقُ: يُقالُ: وَضَع فلانٌ على فلانٍ كذا، أي: أَلصقه به.

و(الموضوع): اسمُ مفعولٍ من: «وُضِعَ» ومنه «الحديثُ الموضوعُ»(١).

<sup>(</sup>۱) انظر «القاموس المحيط» و«معجم مقاييس اللغة» و«تنزيه الشريعة» (۱/ ۲۵). و«فتح المغيث» (۱/ ۲۳٤).

فيكون معناه: الحديثُ المُنْحَطُّ، أو المُسْقَطُ، أو المُخْتَلَقُ، أو المُنْصَقُ.

واصطلاحاً: عَرَّفه علماءُ الحديث بأنَّ (الموضوع) هو الحديثُ الذي لم يَصْدُرْ عن النبيِّ عَيِّةٌ قَوْلاً، أو فعلاً، أو تقريراً، وأُضيف إليه خطأً، أو عَمْداً، جهلاً، أو كيداً ١١).

وخَصَّه البعضُ منهم بالعَمْدِ دُون الخطأ، وقالوا: بأنَّ الموضوع خاصُّ بما تعمَّد بوَضْعه، أمَّا ما لم يتعمَّد في وضعه، ونسب إلى النبيِّ ﷺ خطأً؛ فقد سَمَّوه: «الباطل».

وإذا أطلق المحدِّثون: (الموضوع) لا يُريدون به إلا ما اخْتُلِقَ، ونُسِبَ إلى النبيِّ ﷺ، والمنسوبُ إلى النبيُّ ﷺ، والمنسوبُ إلى غيره كذباً يقولون فيه: «هذا موضوعٌ على فلانٍ» كما قال ابن الجَوْزيّ، وغيره: إنَّ ما رُوِيَ عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ: أنها قالت: وما فَقَدْتُ جَسَدَ محمَّدِ ـ وفي رواية: «ما فُقِدَ جَسَدُ محمَّدِ ـ ليلةَ المِعراج» موضوعٌ على عائشة، ومن ثمَّ تَرَى أكثرَهم لا يُعرِّفون (الموضوع) إلا بالمكذوبِ على رسول الله ﷺ فحسبُ (٢).

وكثيراً ما يكون اللفظُ المزعومُ: لـ «الحديث الموضوع» من كلام الحُكماء، أو المثال، أو من آثار الصحابة ينسبه الواضعُ إلى النبيِّ ﷺ، وقد يكون من نَسْجِ خياله، وإنشائه. والحديثُ الموضوعُ هو شَرُّ الأحاديث الضعيفة، وأشدُّها خطراً، وضرراً على الدِّين، وأهله، كما سنبيَّنُه خلال تعريفه.

# الوَضْعُ في الحديث من جهة التعمُّد والغَفلةِ:

الوَضْعُ في الحديثِ من جِهَةِ التَّعمُّدِ، وَعَدمِهِ، يَعودُ إلى سببين:

الأوَّل: التَّعَمُّدُ والقَصْدُ:

وهذا ظاهرٌ، وعُرِفَتْ بهِ طائفةٌ من الهَلْكَى، لأغراضٍ سيأتي التَّنبيهُ عليها.

مِثْلُ: مُحمَّد بن سعيد الشَّاميِّ المَصْلُوب، وكان مِن أجرأ النَّاسِ على وَضْع الحديثِ،

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث» للحاكم: ص: ٨٩، و «تدريب الراوي» للسيوطي (١/ ٢٣٤)، و «فتح المغيث» للعراقي (١/ ٢٣٤)، و «تنزيه الشريعة» للكِناني (١/ ٥).

<sup>(</sup>٢) ظفر الأماني: ص: ٤١٨ ــ ٤١٩.

حتَّى جاء عنهُ: أنَّه بَسْمَعُ الكلامَ بَسْتَحْسِنُهُ، فيَضعُ له إسناداً.

ومِثْلُ: أبي البَخْتَرِيِّ وَهْبِ بن وَهْبِ القاضي، فَقَد كانَ يكذِبُ، يَضَعُ الحديثَ بِلا حَياءِ، اتَّفَقت على ذلك عِباراتُ جَميعِ النُّقَّاد، وأمثلةُ ما وضَعَهُ (أسانيدَ، ومُتوناً) كَثيرَةٌ في كُتُبِ المجروحينَ.

ومثلُ: جَعْفَرِ بن الزُّبير. قال محمَّدُ بن جَعْفَرٍ غُنْدَرٌ: رأَيْتُ شُعَبَةَ (يعني: ابنَ الحجَّاج) راكِباً على حِمارٍ، فقيل له: أين تُريد يا أبا بِسْطامٍ؟ قالَ: «أَذْهَبُ فأَسْتَعْدي (١) على هذا (٢)؛ وضَع على رَسُولِ اللهِ ﷺ أَرْبعمِنة حديثٍ كاذباً (٣).

ومِثْلُ: محمَّد بن أحمد بن عيسى الوَرَّاق. قال ابنُ عَديِّ: "يضَعُ الحديث، ويُلْزِقُ أحاديثَ قومٍ لم يَرَهُم، يتفرَّدُ على قومٍ يُحَدِّثُ عنهُم ما ليسَ عندَهُم»، قالَ: "عندي عنه آلافُ الأحاديث، ولو ذكرْتُ مَناكِيرَهُ؛ لطال به الكتابُ"(١٤).

وهذا الصِّنْفُ نُفوسُهم مريضةٌ عَرِيَّةٌ من الوَرَع، رخيصةٌ، يَكْذِبونَ على رسول الله ﷺ بغاية من الوقاحة، وسوء الأدب، ورِقَّةِ الدِّين.

وفيهم طائِفةٌ ربَّما تَذَرَّعوا بجَهْلِ: أنَّهم قَصَدوا نَصْرَ الدِّين، فقالوا: نَكْذِبُ له ﷺ لا عليه، ونَكْذِبُ لمَصْلَحةٍ لا لمَفْسَدةٍ، والكَذِبُ المحرَّمُ إنَّما هو في حقَّ مَن كَذَب عليه يُريد بذلك شَيْنَةُ، وشَيْنَ الإسلام، كما يتنزَّلُ على هذا حالُ (نوح بن أبي مَرْيَمَ) وَشِبْهِهِ.

وهذا الصَّنْفُ من الرُّواةِ هم المَعْنِيُّونَ بالوَعيد الشَّديد الوارِد في الكَذِب على النَّبيِّ ﷺ في الحديثِ الصَّحيحِ المتواترِ: «مَن كَذَبَ عليَّ مُتعَمِّداً؛ فليتبوَّأ مَقْعَدَهُ من النَّار».

والثَّاني: الغَفْلَةُ والخَطأُ:

كَمَن لا يَفْهَمُ الحديثَ، فيُحدِّثُ، فيُشَبَّهُ له، أو يكون أُتِيَ من تغيُّر حِفْظه، واختلاطِه،

أي: أَسْتَنْصِرُ عليه ، كَانَّه يعني يَشْكو أمرَه إلى السُّلطان ليَذْفَعَ سوءه .

<sup>(</sup>٢) يعني: جَعفرَ بنَ الزُّبير.

<sup>(</sup>٣) الكامل: (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (٧/ ٥٥٥ ـ ٥٦٠).

أو مِنْ قبولِهِ التَّلقينَ ، أو أن يُدَسَّ في كُتُبِه ؛ وهو لا يَعْلَمُ.

وهذا ممَّا يُصاب به كثيرٌ من الرُّواة ليسوا مُتَّهَمين، لكنَّ الحديث يكون موضوعاً.

كَقِصَّة: (ثابتِ الزَّاهد)، وكمن جعل الأثرَ عن بني إسرائيلَ حديثاً وَهْماً منهُ، كحديث: «الرِّبا سَبعون باباً» والَّذي صَوابُه ممَّا حدَّثَ به (عبدُ الله بنُ سَلاَم)، وابنُ سَلاَمٍ كان من أحبار أَهْلِ الكتابِ، فأسْلَم.

وفي الرُّواة عددٌ ذُكِروا في الكذَّابينَ، وعِلَّتُهم من جهة الغَفْلَةِ.

مثلُ: (عَبَّاد بن كَثير النَّقفيِّ)، فقد قالَ أبو طالبِ: سَمِعْتُ أحمدَ بن حنبل يقولُ: «عَبَّادُ بن كثير أَسْوَؤهم حالاً» قلتُ: كان له هَوىً؟ قالَ: «لا، ولكن روى أحاديث كَذِبِ لم يَسْمَعُها، وكان من أهل مَكَّةَ، وكانَ رَجُلاً صالحاً»، قلتُ: كيف كان يَرْوي ما لم يَسْمَعُ؟ قالَ: «البَلاءُ، والغَفْلَةُ»(١).

ومثلُ: (عطاءِ بن عَجْلانَ العطَّارِ)، قالَ يحيى بن مَعينِ: «لم يَكُن بشيءٍ، وكان يُوضَعُ له الحديثُ: حديثُ الأعمَشِ، عن أبي مُعاوِيةَ الضَّريرِ؛ وغيرِه، فيُحَدِّثُ بها»(٢).

وبسَبَبِ الغَفْلَةِ ربَّما وُضِعَ للرَّاوي الحديثُ، فحدَّثَ به على أنَّه من حديثِه؛ وهو لا يَعْلَمُ، مثلُ: (مُحمَّد بن مَيْمُونِ الخَيَّاطِ المَكِّيِّ)، قال أبو حاتم الرَّازيُّ: «كان أُمِّيًا مُغَفَّلاً، وَكُرَ لَي: أنَّه رَوَى عن أبي سَعيدِ مولى بني هاشمٍ عن شُعْبَةَ حديثاً باطلاً، وما أَسْتَبْعِدُ أن يكونَ وُضِعَ للشَّيخ؛ فإنَّه كان أُمِّيًا هُ(٣).

## إثم الكذب على رسول الله علي :

يقولُ الإمام النَّووي \_ رحمه الله تعالى \_ في مقدّمة شرحه لـ: «صحيح مسلم»، عند شرح الحديث: «مَن كَذَبَ عليَّ متعمّداً فليَتَبوّأ مقعدَه من النَّار»: «الكذبُ عند المتكلّمين

<sup>(</sup>١) الكامل: (٥/٨٣٥).

<sup>(</sup>٢) تاريخ يحيى بن مَعين: النَّص: ٥٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) الجرح والتعديل: (٤/ ٨٢).

من أصحابنا: الإخبار عن الشيء على خلاف ما هو، عمداً كان، أو سهواً. هذا مذهبُ أهل الشّنة، وقالت المعتزلة: شرطه العمدية. ودليل خطاب هذه الأحاديث لنا، فإنّه قيّنه عليه الصّلاة والسلام بالعمد، لكونه قد يكون عمداً وقد يكون سهواً، مع أنّ الإجماع، والنصوص المشهورة في الكتاب والسُّنّة متوافقةٌ متظاهرةٌ على أنه لا إثمَ على الناسي والغالِط، فلو أطلق عليه الصّلاة والسّلام الكذب؛ لتَوُهم أنه يأثم الناسي أيضاً فقيّده، وأما الرواياتُ المُطْلَقة فمحمولةٌ على المقيّدة بالعمد، والله أعلم.

والكَذِبُ على رسول الله ﷺ عظيمُ المفسدة، فإنه يصير شرعاً مستمرًا إلى يوم القيامة، بخلاف الكذب على غيره، وبخلاف الكذب في الشهادة، فإنَّ مفسدتهما قاصرةٌ ليست عامةً»(١).

ويقول الحافظ ابن حجر \_ رحمه الله تعالى \_: «ولا يلزم من استواء أصل الوعيد بالنار في حقّ من كذب عليه ﷺ في النار، بل ظاهرُه: أنه لا يخرج منها؛ لأنه لم يجعل له منزلاً غيره، إلا أنَّ الأدلة القطعية قائمةٌ على أنَّ خُلود التأبيد خاصٌ بالكافرين.

وقد فرَّق النبيُّ ﷺ بين الكذب عليه، والكذب على غيره حيث يقول: (إنَّ كَذِباً عليَّ ليس ككذب على أحدِ)(٢).

## حُكم وضع الحديث:

اتَّفَق علماءُ الإسلام على أنَّ وضع الحديث حرامٌ، وأنه معصيةٌ من أكبر المعاصي، والإمام الجُويْنيّ يكفِّر من يتعمَّد الكَذِبَ على النبيِّ ﷺ ويذهب إلى إراقة دَمِه.

قال الحافظُ السُّيوطي: «لا أعلم شيئاً من الكبائر قال أحدٌ من أهل السُّنَة بتكفير مُرتكبيه إلا الكذب على رسول الله ﷺ، فإنَّ الشيخ أبا محمَّد الجُوَيْنِيَّ من أصحابنا \_ وهو والد إمام الحرمين \_ قال: «إنَّ من تعمَّد الكذبَ عليه ﷺ يُكفَّر كفراً يُخرجه عن المِلَّة»،

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم: (۱/ ۷۰).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: (١/ ٢٠٢).

وتبعه على ذلك طائفة ، منهم الإمام ناصر الدين بن المُنيَّر من أئمة المالكية ، وهذا يَدُلُّ على أنَّه أكبر الكبائر ، يقتضي الكفر عند غير واحدٍ من أهل السنَّة ، والله أعلم "(١).

قال الحافظ السَّخاوي: «... لأنَّ الكذب عليه ﷺ ليس كالكذب على غيره من الخَلْق والأمم، حتى اتَّفق أهل البصيرة والبصائر: أنه من أكبر الكبائر، وصرَّح غيرُ واحدِ من علماء الدِّين وأثمَّتِه بعَدَم قبول توبته»(٢).

وقال الإمام النَّووي: «... وأنه \_ أي: وضعُ الحديث \_ فاحشةٌ عظيمةٌ، وموبقةٌ كبيرةٌ، ولكن لا يُكفَّر بهذا الكذب؛ إلا أن يستحلَّه. هذا هو المشهور من مذاهب العلماء من الطوائف»(٣).

# هل تُقبل رِوَايةُ الواضِع أو الكاذب بعد موته؟

قال الإمام النَّووي: «إنَّ من كَذَب على رسول الله ﷺ عَمْداً في حديثٍ واحدٍ فَسَقَ، ورُدَّتْ رواياتُه كلُّها، وبطل الاحتجاجُ بجميعها».

وفي هذا يقولُ ابنُ الصَّلاح: «التَّائبُ من الكذب متعمَّداً في حديث رسول الله ﷺ، فإلَّه لا تُقْبَل روايتُه أبداً؛ وإنْ حَسُنَتْ توبتُه على ما ذُكِرَ عن غير واحدٍ من أهل العلم، منهم: أحمدُ بن حنبل، وأبو بَكْر الحُمَيْدِي (شيخ البخاري). . . . . »(٤).

وأبو بكر الصَّيْرَفي من فقهاء أصحابنا الشافعيِّين، وأصحاب الوُجوه منهم، ومتقدِّميهم في الأصول والفروع: فقد قالوا: لا تؤثِّر توبتُه في ذلك، ولا تُقْبَل روايتُه أبداً، بل يحتم جَرْحُه دائماً، وأطلق الصَّيْرَفِيُّ، وقال: كلُّ من أسقطنا خبرَه من أهل النقل بكَذِبِ وجدناه عليه لم نعد لقبوله بتوبة تظهر، ومن ضَعَفْنا نَقْلَه لم نجعله قويًا بعد ذلك (٥٠).

<sup>(</sup>١) الأسرار المرفوعة: ص: ٣٦\_٣٧ و «المقاصد الحسنة» ص: ٤.

<sup>(</sup>٢) المقاصد الحسنة: ص: ٤.

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح مسلم: (١٩/١).

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>۵) شرح صحیح مسلم: (۱/ ۲۹ ـ ۷۰).

والسَّبَبُ في عَدَمِ قَبوله الزَّجرُ والتغليظُ، والمبالغةُ في الاحتياط للحديث، كما أنَّ الشريعة غلظت حرمة أعراض الناس، فرَدَّتْ شهادة القاذف؛ ولو تابَ بعد ذلك على ما ذهب إليه كثيرٌ من العلماء (١).

واسْتَدَلَّ السُّيوطِيُّ على ذلك باستدلالٍ بديع يَدُلُّ على تحقيقه، وفقهِه، فقال: «ذكروا في باب اللِّعان: أنَّ الزَّاني إذا تابَ وحَسُنَتْ توبتُه، لا يعود محصناً ولا يحدُّ قاذفه بعد ذلك لبقاء ثلمة عرضِه، فهذا نَظِيْرُ: أنَّ الكاذب لا يُقْبَل خَبَرُه أبداً»(٢).

ولكن خالفهم الإمامُ النَّووي في ذلك، وقال: «ولم أَرَ دليلاً لمذهب هؤلاء... وهذا الذي ذكره هؤلاء الأئمَّةُ ضعيفٌ مخالفٌ للقواعد الشرعية، والمختار القطع بصحة توبته في هذا، وقبول رواياته بعدها؛ إذا صحَّت توبتُه بشُروطها المعروفة.... فهذا هو الجاري على قواعد الشرع»(٣).

## حُكم رواية الحديث الموضوع:

قد اتَّفَق عُلماء الحديث أنه تَحْرُمُ روايتُه، مع العِلم بوَضْعه، سواء كان في الأحكام، أو القِصَصِ، أو الترغيب، ونحوِها، إلا مبيِّناً وَضْعَه؛ لحديث مسلمٍ عن سَمُرة بن جُنْدُبِ \_ \_ \_ رضي الله عنه \_، قال: قال رسول الله ﷺ: "مَنْ حَدَّث عني بحديثٍ يَرى: أنه كَذِبٌ فهو أحدُ الكَذَّابِين يَهُ .

قال ابن الصَّلاح: «اعْلَمْ أنَّ الحديث الموضوع شرُّ الأحاديث الضعيفة، ولا تَحِلُّ روايتُه لأحدِ عُلِمَ حالُه في أيِّ معنى كان إلاَّ مقروناً ببيان وَضْعِه، بخلاف غيره من الأحاديث الضعيفة التي يُحْتَمَلُ صِدْقُها في الباطن، حيث جازت روايتُها في الترغيب والترهيب»(٥).

<sup>(</sup>١) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي: (١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح مسلم: (١/٧٠).

<sup>(</sup>٤) قواعد التحديث: ص: ١٥٥.

<sup>(</sup>٥) علوم الحديث: ص: ٩٨-٩٩.

وقد صرَّح العلماء من أمثال ابن تَيْمِيَّة، والذَّهَبِيِّ، وابن حجر: أنَّ رواية الراوي للموضوعات دُون التنبيه إليها من الذُّنوب، قال الذهبيُّ عن أبي نُعَيْم، وابن مَنْدَه: «لا أعلمُ لهما ذنباً أكبر من روايتهما الموضوعاتِ ساكِتَيْن عنها» (١٠).

ولأجل هذا قد تورَّع كثيرٌ من السَّلَف الصالح عن الإكثار من الرواية، وتوقَّوها خوفاً من الوقوع في الكذب، والدُّخول في حديث الوعيد؛ الذي ذكرناه آنفاً.

# بدايةُ ظهور الكَذِبِ والوَضْعِ في الحديث:

لم يكن الكذبُ على عهد رسول الله على من الصّحابة \_ رضوان الله عليهم \_ ولا وَقَع منهم بعده، وأنهم كانوا مَحَلَّ الثقةِ فيما بينهم، لا يكذب بعضُهم بعضاً، وكلُّ ما كان بينهم من خِلاف فقهي لا يتعدَّى اختلاف وجهات النَّظر في أمرٍ دينيٌّ، وكلُّ منهم يطلب الحقَّ، وينشده.

أمّا عصرُ التابعين فلا شكّ: أنّ الكذب كان في عهد كِبارهم أقل منه في عهد صِغارهم؛ إذ كان احترامُ مقام رسول الله على وعامل التقوى، والتديُّن أقوى في ذلك العصر منه في العصر الثاني، وأيضاً فقد كان الخلافُ السياسيُّ في أوّل عهده، فكانت البواعث على الوضع في الحديث ضيّقة بالنسبة للعُصور التالية، ويُضاف إلى ذلك: أنّ وجود الصحابة وكبار التابعين المشهورين بالعِلم، والدين، والعَدالة، واليَقظة مِن شأنه أن يقضي على الكذّابين، ويفضح نَواياهم، ومؤامراتِهم، أو أن يحدّ نشاطهم في الكذب (٢).

وعلى هذا نستطيع أن نحدِّد سنة أربعين من الهجرة كالحَدِّ الفاصل بين صفاء السُّنَةِ، وخلوصها من الكذب والوضع، وبين التزيُّد فيها، واتِّخاذها وسيلة لخدمة الأغراض السياسية، والانقسامات الداخلية، بعد أن اتَّخذ الخلافُ بين سيِّدنا علي، ومعاوية \_ رضي الله عنهما \_ شكلاً حربياً سالتُ به دِماءٌ، وأُزهقت فيه أرواحٌ، وبعد أن انقسم المسلمون إلى طوائف متعدِّدة، فالجمهور مع سيدنا عليَّ في خلافه مع سيدنا معاوية، والخوارج ينقمون

<sup>(</sup>١) انظر: «ميزان الاعتدال»: (١/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي: ص: ٩٢ ـ ٩٣.

على على على ، ومعاوية معا بعد أن كانوا من شِيعة على المتحمسين له ، وآلُ البيت وفريقٌ منهم أخذوا بعد قتل على وخلافة معاوية يُطالبون بحقهم في الخلافة ، ويَشُقُون عصا الطاعة على الدولة الأموية ، وهكذا كانت الأحداث السياسية سبباً في انقسام المسلمين إلى شِيَعِ وأحزاب . ومع الأسف: فإنَّ هذا الانقسام اتَّخذ شكلاً دينياً كان له أبلغ الأثر في قيام المذاهب الدينية في الإسلام بعد، فلقد حاول كلُّ حزب أن يؤيِّد موقفه بالقرآن ، والسُّنَة ، وطبيعيٌّ أن لا يكونا مع كلِّ حزب يؤيِّدانه في كلِّ ما يدَّعي ، فعمل بعضُ الأحزاب على أن يتناولوا القرآن على غير حقيقته ، وأن يحملوا نصوص السُّنة ما لا تتحمَّله ، وأن يضع بعضُهم على لسان الرسول ﷺ أحاديث تؤيِّد دعواهم ، بعد أن عَزَّ عليهم مثلُ ذلك في القرآن لحفظه وتوقُر المسلمين على روايته ، وتلاوته ، ومِن هنا كان وضعُ الحديث ، واختلاط الصحيح منه بالموضوع .

وأوَّلُ معنى طَرَقه الوَضَّاعون في الحديث هو فضائل الأشخاص، فقد وضعوا الأحاديث الكثيرة في فضل أثمَّتهم، ورؤساء أحزابهم (١).

## الشِّيعة ووَضْعُ الحديث:

لقد قام الشيعةُ بدور كبيرٍ في وضع الحديث؛ حتى أصبح من البدهيات عند المشتغلين بعلم الرواية، ولذا فقد حَذَّر منه علماءُ الإسلام، وأثمة الدين أمثال: أبي حنيفة، ومالك، وابن المُبارك، والشافعي... في آخرين، ولمَّا سُئل الإمامُ مالك عن الرافضة؛ قال: «لا تَرْوِ عنهم، فإنهم يكذبون» (٢).

وقال شَرِيك القاضي، وكان معروفاً بالتَّشَيُّع مع الاعتدال فيه: «احْمِلْ عن كلِّ مَن لَقيتَ إلا الرافضة، فإنهم يضعون الحديث، ويتَّخذونه دِيناً»(٣).

<sup>(</sup>١) السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي: بتصرُّف يسير، ص: (٩٢ ـ ٩٣).

<sup>(</sup>۲) منهاج السنة: لابن تيمية: (۱/ ۱۳).

<sup>(</sup>٣) تدريب الراوي: (١/ ٣٢٧).

وقال الشافعي: «لم أَرَ في أهل الأهواء أشهد بالزُّور من الرافضة»(١٠).

وقد بالغ الشيعة في الوضع خاصة فيما يؤيّد بدعتهم، وفَضْلِ عليّ وآل الببت ـ رضوان الله عليهم ـ، وكذا في ذمّ مخالفيهم من الصحابة، ومَنْ بعدهم من خلفاء بني أُميّة، حتى نُسب الكذب في أحاديث الفضائل إليهم على ما شهد به رجلٌ منهم، وهو ابن أبي الحديد (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ) الذي يقول: "إنَّ أَصْلَ الأكاذيب في حديث الفضائل كان من جهة الشيعة، فإنهم وضعوا في مبدأ الأمر أحاديث مختلقة في صاحبهم، حَمَلَهم على وَضْعها عداوة خصومهم» (٢٥).

وقال في موضع آخر: "فأمًّا الأمور المستبشعة التي تذكرها الشيعة \_ وذكر ضَرْبَ فاطمَة بالسَّوط، وإيذاء عُمَرَ لها، ولابنيها: الحسن، والحُسين، وغير ذلك من المثالب ـ ثم قال: فكلُّ ذلك لا أصلَ له عند أصحابنا، ولا يُثبته أحدٌ منهم، ولا رواه أهلُ الحديث، ولا يعرفونه، وإنما هو شيءٌ تفرَّد به الشيعةُ بنقله»(٣).

ويقولُ الحافظ أبو يَعْلَىٰ الخَليلي (المتوفىٰ سنة ٤٤٦ هـ): «وَضعت الرافضةُ في قضائل عليَّ وأهل بيته نحواً من ثلاثمئة ألف حديثِ<sup>(١)</sup>.

وقد وَصَفها الحافظُ ابنُ حجر ـ أعني: موضوعات الشيعة في الفضائل ـ بأنها مما لا يُحصى (٥).

وقد تبيَّن بهذا: أنَّ الوضع إنما ظهر، واستشرى في القرن الثاني؛ إذْ خلا عصرُ الصحابة وكبار التابعين ممَّن وُصِفَ بالكذب، والوضع، ويعود ذلك لِمَا وُصِفَ به أولئك من صلابة في الدين، وكثرة الحُفَّاظ للحديث، ونُقَّادِه من جهة، ولضَعْفِ بواعث الاختلاق

الكفاية: ص: ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد: (١/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (١١/ ٤٢ \_ ٤٨).

<sup>(</sup>٤) تذكرة الحفاظ: (٣/ ١١٢٣).

<sup>(</sup>٥) لسان الميزان: (٦/٦).

للحديث آنذاك من جهة أخرى.

## أسباب الوضع في الحديث:

هناك لوضع الأحاديث أسبابٌ كثيرةٌ، ودوافعُ عديدةٌ غير ما ذكرناه آنفاً، نُوجز منها الأهمّ، فيما يلي:

#### أولاً: الخلافات السياسية:

وهي أوَّلُ سببِ للوضع بعد مَقْتَل سيِّدنا عثمان بن عَفَّان ـ رضي الله عنه ـ اتَّخذ طابعاً دينياً بَعْدُ، وأُوَّلُ معنى طَرَقه الواضعون هو فضائل الأشخاص. قال ابنُ الجَوزي: «وقد تعصَّب قومٌ لا خلاقَ لهم، يدَّعون التمسُّكَ بالسُّنَّة، فوضعوا لأبي بَكْرِ فضائل، ومنهم من قصد الرافضة بما وضعت لعليَّ رضي الله عنه، وكِلا الفريقين على الخطأ، وذانك السيّدان غنيّان بالفضائل الصحيحة عن استعارة، وتخرُّصِ»(۱).

#### أمثلة الوضع لهذا النوع:

نسوق هنا بعضَ أمثلةِ الوَّضْعِ في فضائل الصحابة:

أ ـ في فضائل أبي بكر الصَّدِّيق ـ رضي الله عنه ـ وأشهر المشهورات من الموضوعات مثل حديث: «إنَّ الله يتجلَّى للناس عامةً يوم القيامةِ، ولأبي بكر خاصةً»(٢).

ب ـ ومن أكثر ما يُوجَدُ من هذا ما شُحِنَت به كُتُبُ الأصولِ، والفُروعِ العتيقةِ عند الشيعةِ، فإنَّ فيها الكثيرَ من الأحاديثِ، والأخبارِ ممَّا يُنْسَبُ إلى أمير المؤمنين عليِّ بن أبي طالب، وغيره من سادة أهل البيت بأسانيدَ واهيةٍ.

قال عَبْدُ الرحمن بن أبي لَيْلى: «صَحِبْتُ عليَّاً ـ رضي الله عنه ـ في الحَضَرِ، والسَّفَرِ، وأكثرُ ما يُحدِّثون عنه باطِل (٣).

<sup>(</sup>١) الموضوعات: (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المنار المنيف» ص: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) أحوال الرجال: ص: ٤٠.

وكان عامِرٌ الشَّعْبِيُّ يقولُ: ما كُذِبَ على أحدٍ من هذه الأُمَّةِ كما كُذِبَ على عليِّ بن أبي طالب»(١).

ومن الأحاديث الموضوعة على سيدنا عليّ ـ رضي الله عنه ـ نذكر واحداً منها على سبيل المثال: «عليٌّ خَيْرُ البَشَر، مَن أَبَى فقد كَفَرَ<sup>»(٢)</sup>.

ولم ينته وضعُ الحديث إلى فضائل الصحابة فقط، بل استمرَّ لدعم الرؤساء، والملوك إلى عهد الخلافة العباسية، واستوفت بيانَها كتبُ الموضوعات.

#### ثانياً: العداوة للإسلام:

يدخل في هذه العداوة أهلُ الزَّنْدَقَهِ، وغيرهم من يهودٍ، ومجوسٍ وحاقدين على الإسلام ديناً، ودولةً، وقد تفنَّنوا بألوان الوضع في الحديث كلَّ التفنُّن للنَّيل من الإسلام وأهله، فوضعوا ما يتصل بذات الله تعالى، والملائكة، والسَّمْواتِ، والأرضين، والنُّبُوَّةِ، والعقيدةِ، والعبادةِ، والشَّرْع، والعقلِ، والمأكولاتِ، والمشروباتِ، والملبوساتِ، والعَبْرِ، والحَبْرِ، والجَبَّةِ، والنَّارِ، والدُّنيا، والآخرةِ، حتى وضعوا في العَدَس، والبَصَلِ.

## أمثلة الوَضْع لهذا النوع:

ونسوق هنا بعضَ ما وضعوا هُزُواً بالدِّين، وكيداً للإسلام، والمسلمين.

☆ فمنها في ذات الله تبارك وتعالى:

«رأيتُ ربِّي يوم النَّفر على جَمَلِ أزرق، عليه جُبَّةُ صُوفٍ أمام الناس»(٣).

الخضراوات والمأكولات:

<sup>(</sup>۱) الجعديات: رقم: (۲۵۵۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الموضوعات» (١/ ٢٦٠)، و«اللّاليء المصنوعة» (١/ ٣٠٠)، و الفوائد المجموعة» ص: 4

<sup>(</sup>٣) انظر: «تنزيه الشريعة...»: (١٤٦/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تنزیه الشریعة...»: (۲٤٣/۲).

الطيور والحيوانات:

«لا تَستُوا الدِّيكَ، فإنه صديقي، وأنا صديقُه، وعَدُوُه عدوِّي، والذي بَعثني بالحقِّ لو يَعْلَمُ بنو آدم ما في صوتِه؛ لاشتروا رِيْشَه، ولَحْمَه بالذَّهبِ والفِضَّةِ، وإنَّه ليَطْرُدُ مَدى صوتِه من الجنِّ (۱).

ثالثاً: العصبية للجنس والقبيلة واللُّفة والبِّلد:

إنَّ مرض العصبية للباطل قلَّ أن تسلم منه أمَّةٌ من الأمم، فلقد وضع الشُّعوبيون ـ وهم يحتقرون أمرَ العرب ـ أحاديثَ في ذمِّ العرب ومَدْح أنفسِهم، وشأنِهم.

أمثلة الوصم لهذا النوع:

🛠 وممًّا وضعوا من ذلك الحديث:

«إِنَّ الله إذا غَضِبَ؛ أَنزل الوحيّ بالعربية، وإذا رَضي أنزل الوحي بالفارسية».

فقابلهم جَهَلَةُ العرب بالمثل، فوضعوا:

«إِنَّ الله إذا غَضِبَ أنزل الوحي بالفارسية، وإذا رضي أنزل الوحي بالعربية» (٢).

الله وممَّا وضعوا في بعض البُلدان، حديث:

الربعة أبواب من أبواب الجَنَّةِ مفتَّحةٌ في الدنيا، أوَّلُهن: الإسكندرية، وعَسْقَلان، وقَزْ وِيْنَ، وفضل جُدَّة على هؤلاء كفضل بيت الله الحرام على سائر البيوت (٣).

وممَّا وضعوا في شأن بعض الأثمَّة ذَمَّاً، ومَدْحاً:

<sup>(</sup>١) انظر: «المنار المنيف»: ص: ٧٦، و «تنزيه الشريعة...»: (٢/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الكامل»: (٥/ ١٠)، و «الموضوعات»: (١/ ٦٩)، و «معرفة التذكرة»: ص: ٩٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المجروحين»: (٦/ ١٣٣)، و«الموضوعات»: (١/ ٣٥٧).

ويكون في أمتي رجلٌ يقال له: أبو حنيفة، هو سراجُ أمتَّى »(١).

وهكذا وضعوا أيضاً أحاديث كثيرة في شأن الأمراء، والسَّلاطين.

### رابعاً: القصص والوعظ للترغيب والترهيب:

فقد توَّلَى مُهِمَّةَ الوعظِ رجالٌ أكثرُهم لا يخافون الله، ولا يَهُمُّهم سِوى أن يبكي الناسُ في مجالسهم، وأن يتواجدوا، وأن يُعجبوا بما يقولون، فكانوا يضعون القِصَصَ المكذوبة، وينسبونها إلى النبي ﷺ.

قال ابن الجَوْزي في تَعليلِ صَنيعِ هؤلاء: «يُريدونَ أحاديثَ تَنفُقُ، وتُرَقِّقُ، والصَّحاحُ يَقِلُ فيها هذا، ثُمَّ إِنَّ الحِفْظَ يَشُقُّ عليهم، ويتَّفقُ عَدَمُ الدِّينِ، ومَن يَحْضُرُهم جُهَّالٌ»(٢).

ومِن مِثالِ هذا صَنيعُ: (مُحمَّدِ بن أبانٍ بنَ عائشَةَ القَصْرانيُّ)، قال أبو زُرْعَةَ الرَّازيُّ: «أُوَّلُ ما قَدِمَ الرَّيُّ قالَ للنَّاسِ: أيُّ شَيءِ يشْتَهي أَهْلُ الرَّيُّ من الحديثِ؟ فقيلَ له أحاديثُ في الإرجاء، فافْتَعَلَ لهم جُزءاً في الإرْجاءِ»(٣).

هو لم يَفْعَلْ ذلكَ ينتَصِرُ به إلى مَذْهَبٍ، إنَّما قَصَدَ به استِمالَةَ وُجوهِ العامَّةِ إليهِ.

كذلك الإغرابُ بالرُّواياتِ؛ لمِا يَحْصلُ به من الإعجابِ.

وذَكَرَ ابنُ عَديِّ (جَعْفَرَ بنَ أحمدَ بن عليِّ الغافِقيَّ المصريَّ، المعروفَ بابنِ أبي العَلاء) وكانَ قَد أَدْرَكَه، وكَتَبَ عنهُ، لكنَّه اتَّهمه بوَضْعِ الحديثِ، وذلك: أنَّه كان مُغْرَماً بأبوابِ اعتنى بوَضْعِ الحديثِ فيها عن المصريِّينَ، وغيرِهم، وضَعَ في فَضْلِ النَّخْلَةِ، والتَّمْرِ، وفي الفَرَاعِنةِ، والسَّرِقَةِ، وأكْلِ الطَّينِ أحاديثَ بألْفاظٍ رَكيكَةٍ واضِحَةٍ في الوَضْعُ أَنَ

ومن هذا: العَمْدُ إلى وَضْعِ أسانيدَ لأحاديثَ صحيحَةِ مَشْهورَةٍ مَرويَّةٍ بغيرِ تلكَ

<sup>(</sup>١) انظر: «المجروحين»: (٣/ ٤٦)، و«لسان الميزان»: (٥/٧).

<sup>(</sup>٢) الموضوعات: (٢٩/١).

<sup>(</sup>٣) الجرح والتّعديل: (٣/ ٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمتُه في «الكامل»: (٢/ ٤٠٥ ـ ٤٠٥).

الأسانيدِ، كما كانَ يَصْنَعُ: إبراهيمُ بنُ اليَسَعِ، وحَمَّادُ بنُ عَمْرِو النَّصِيبيُّ، وغيرُهما من المذكورين بالكَذِب.

قال الإمام ابن قُتُنبَة أثناء حديثه عن الوُجوه التي دخل منها الفسادُ على الحديث، يقول في الوجه الثاني: «القصصُ: فإنهم يُميلون وجه العوام إليهم، ويُشيدون ما عندهم بالمناكير، والأكاذيب من الأحاديث، ومن شأن العوام القعودُ عند القاصِّ ما كان حديثه عجيباً خارجاً عن نظر العقول، أو كان رقيقاً يُحزِّن القلبَ، فإذا ذكر الجنَّة، قال: فيها الحوراء من مِسْكِ، أو زعفرانِ، وعجيزتُها ميلٌ من ميلٍ، ويُبَوِّئ الله وليه قصراً من لؤلؤة بيضاءَ فيه سبعون ألف مقصورةٍ، في كلِّ مقصورةٍ سبعون ألف قبّةٍ، فلا يزال هكذا في السبعين ألفاً لا يتحولُ عنها»(١).

### أمثلة الوضع لهذا النوع:

نسوق هنا بعضَ الأمثلة من هذا القسم:

﴿ «من قال: لا إله إلاَّ الله خَلَق اللهُ من كلِّ كلمة طَيْراً، مِنْقَارُه من ذَهَبٍ، ورِيْشُه من مَرْجانِ (٢).

﴿ "إِنَّ في الجنَّة شجرةً يخرج من أعلاها الحُلَلُ، ومن أسفلها خيلٌ بُلْقٌ من ذهب، مُسْرَجَةٌ بالدُّر، والياقوت، لا تروث، ولا تبول، ذواتُ أجنحة، فيَجلس عليها أولياءُ الله، فتطير بهم حيثُ شاؤوا... (٣).

#### خامساً: الخلافات المذهبية والكلامية:

فقد نزع الجُهَّالُ، والفَسَقَةُ من أتباع المذاهب الفقهية، والكلامية إلى تأييد مذهبهم بأحاديث مكذوبة.

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث: ص: ٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) انظر: «لسان الميزان»: (۱/ ۷۹).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «الموضوعات»: (٢/ ٤٢٦)، و "تنزيه الشريعة. . . »: (٠٠/ ٣٧٨).

## أمثلة الوضع لهذا النوع:

نذكر هنا بعضاً منها على سبيل المثال:

المَضْمَضَةُ والاستنشاقُ ثلاثاً، فريضةٌ للجُنب »(٢).

﴾ «من قال: القرآنُ مخلوقٌ فقد كَفَر» (٣).

سادساً: الاحتساب في الوضع للترغيب والترهيب:

وهو صنيعٌ كثيرٍ من الزُّمَّاد، والعُبَّاد، والصائحين، فقد كانوا يحتسبون وَضْعَهم للأحاديث في الترغيب والترهيب ظَنَّا منهم: أنَّهم يتقرَّبون إلى الله، ويخدمون دينَ الإسلام، ويحبِّبون الناسَ بالعبادات، والطاعات، وحينما أنكر على بعضهم هذا الصنيعُ، وذُكِرَ لهم قولُه عَلِيُّة: "مَن كَذَبَ عليَّ متعمِّداً فَلْيَنَبَوًا مقعدَه من النَّار»، قالوا: نحن نكذب له، ولا نكذب عليه!، وهذا من شِدَّة جهلهم بالدين، وغلبة الغفلة، وضَعْف العقل لديهم (٤٠).

قال الإمام مسلمٌ: "يجري الكذبُ على لِسانهم، ولا يتعمَّدون الكذبَ "(٥)، ورَوى ابنُ عَدِي بإسناده عن أبي حَاصم النَّبيل قال: "ما رأيتُ الصالحَ يكذب في شيءِ أكثر من الحديث "(٦).

قال الحافظ ابن رَجَب الحنبلي(٧): «المُشتغِلُون بالتعبُّد الذين يُتُرَكُ حديثهم على

<sup>(</sup>۱) أنظر: «الموضوعات»: (۲/ ۷۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المصدر السابق»: (٢/ ٨١).

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق: (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: «صحيح مسلم»: (١٨/١).

<sup>(</sup>٦) انظر: «شرح علل الترملي»: (١/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٧) في «شرح علل الترمذي»: (١/ ٤٩٠).

قسمين: منهم مَن شَغلته العبادةُ عن الحفظ، فَكَثُرَ الوَهْمُ في حديثه، فرفع الموقوف، ووَصَل المُرْسَلَ.

وهؤلاء مثل: أَبَان بن أبي عيَّاش، ويزيد الرَّقَاشي، وقد كان شعبةُ يقول في كلِّ منهما: «لأن أزني أحبُّ إليَّ مِن أن أحدِّث عنه».

### أمثلة الوضع لهذا النوع:

نسوق هنا بعضَ أمثلة هؤلاء:

١ ـ رواه الحاكمُ بسنده إلى أبي عَمَّار المَرْوَزِي: أنَّه قيل لأبي عَصَمة نوح بن أبي مريم: مِن أين لك عن عِكْرِمَةَ عن ابن عبَّاس في فضائِل القرآن سورة سورة وليس عند أصحاب عكرمة هذا؟ فقال: إني رأيتُ الناسَ قد أعرضوا عن القرآن، واشتغلوا بفقه أبي حنيفة، ومغازي ابن إسحاق، فوضعتُ هذا الحديث حِسْبة .

وكان يقال لأبي عصمة: هذا نوح الجامع، فقال ابن حِبَّان: «جَمَع كلَّ شيء إلا الصَّدق»(١).

٢ ـ وقال الشيوطي: رَوى ابنُ حِبَّان في «الضعفاء» عن ابن مهدي، قال: قلتُ لمَيْسَرَة ابن عبد رَبّه: من أين جئتَ بهذه الأحاديث: مَن قرأ كذا فله كذا؟ قال: «وضعتُها أرغّب الناسَ فيها»، وكان غلاماً جليلاً يتزهّد، ويهجر شهواتِ الدنيا، وأغلقت بغدادُ أسواقَها لموته؛ ومع ذلك كان يضع الحديث؟ (٢).

## سابعاً: التقرُّب من السَّلاطين والحُكَّام:

يُوجَد في كلِّ عصر ومصر فاقدو الذَّمَّة، في دينهم رِقَّةٌ، وضَعْفٌ، يُحِبُون دُنياهم، ويُؤثِرونها على دِينهم، ويَطمعون في أموال الملوك، والحُكَّام، والتقرُّب منهم، فيتملَّقونهم بالباطل، وهذا الصَّنفُ من المنتسبين إلى العلم مَرَضٌ وَخِيمٌ في جسم الأمة، وبلاءٌ عظيم

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي: (١/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١/ ٢٣٩).

في حَياتها! وقَلَّ أن تنجو منه أُمَّةٌ، أو تسلم منه جماعةٌ (١).

### أمثلة الوضع لهذا النوع:

ومن أمثلة ذلك ما فعله غِيَاثُ بن إبراهيم؛ إذ دخل على المهدي وهو يلعب بالحَمَام، فَرَوى له الحديث المشهور: «لا سَبَقَ إلا في خُفِّ أو نَصْلِ، أو حافرٍ» وزاد فيه: «أو جَناحٍ» إرضاءً للمهدي، فمنحه المهديُّ عشرة آلاف درهم، ثم قال بعد أن تولَّى: «أشهدُ أن قَفَاكُ قَفَا كذَّابِ على رسول الله ﷺ، وأَمَرَ بذبح الحَمَام»(٢).

وهنالك أسبابٌ أخرى في الوضع أيضاً، منها:

الرغبة في الإتيان بغريب الحديث من مَثْن، وإسنادٍ.

🖈 والانتصار للفتيا، والانتقام من فئة معيَّنة ِ.

☆ والترويج لشيءٍ من الأشياء.

المحدِّث، واختلاط عقله في آخر حياته.

وقد تفرَّغ العلماء لجمع تلك الأحاديث الموضوعة، وتوسَّعوا في ذِكرها، وضربوا لها الأمثالَ. جزاهم الله عن الإسلام، وعنَّا خيرَ الجزاء!

### نتائج الوضع في الحديث:

لقد كان لحديث رسول الله على أثرٌ بعيدٌ في الحياة الفكرية، والاجتماعية، والإسلامية، منذ أن حَمَله الصحابة \_ رضوانُ الله عليهم \_ في صُدورهم، وصاغوا منه، ومن القرآن الكريم أعمالَهم، وسُلوكَهم، ثم كان لزاماً عليهم أن يسلِّموا حصيلتَهم من هذا الحديث إلى الأجيال التالية لهم، وقد فعلوا.

وتولَّى المحدَّثون بعد الصحابةِ هذه المُهِمَّةَ الهامَّة الجليلة، وأخذوا على عاتقهم تقديمَ السُّنَّة إلى الناس، ولم تكن هذه المهمَّة يسيرةً هيِّنةً، بل خاضَ المحدُّثون في أثنائها غِمَارَ

 <sup>(</sup>١) لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث: ص: ١٢٥ - ١٢٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الكامل»: (٥/ ٢٢٨ ـ ٣١٩).

حرب فكرية، ونفسيَّة، ألقى أعداءُ الإسلام فيها بكلِّ ما يشوِّش على الإسلام، ويدلِّس على أهله، فقدَّموا أفكاراً غريبةً خبيثةً متنكِّرةً في هيئة أحاديث يختلقونها، وأسانيد يلفقونها، ثم حاولوا ترويجها في الآفاق العلمية وغيرها، حيثُ خُدع بها بعضُ السَّطْحِيِّين من الرواة!، أما علماء الحديث، ونُقَّاده؛ فقد وقفوا لها بالمرصاد، وصمدوا أمام سَيلها الجارف مبيِّنين زَيْفَها، وأسفر صمودهم عن أدقِّ منهج، وأحكمه في نقد الروايات، وتمحيصها والتمييز بين غَثِّها، وسمينها، فأبلوا في ذلك أحسنَ البلاء(١).

ويقول الإمام الدَّارَقُطْني: «يا أهل بغداد! لا تظنُّوا: أنَّ أحداً يَقْدِر أن يكذب على رسول الله يَثَلِينُ وأنا حيُّ »(٢).

فهكذا بجهود هؤلاء الأئمة المحدِّثين المكثَّفة، والموفَّقة استقامَ أمرُ الشريعة بتوطيد دعاثم السُّنَّة التي هي ثاني مصادرها التشريعية، واطمأنَّ المسلمون إلى حديث نبيَّهم عليه ألف ألف سلام فأقصي عنه كلُّ دخيل، ومُيِّز بين الصحيح، والحسن، والضعيف، وصانَ الله شَرْعَه من عبث المفسدين، وَدَسَّ الدَّسَّاسين، وتآمُرِ الزنادقة والشُّعوبيين، وقطف المسلمون ثمارَ هذه النهضة الجبَّارة المباركة، ثم أوجد هؤلاء العلماءُ الجهابذةُ علوماً، وفنوناً لصيانة السنَّة النبوية، وهي:

١ \_ الإسناد (٣) .

٢ ـ تاريخ الرُّواة ووفياتهم (٤).

٣ ـ نقد الرُّواة وبيان حالهم من تزكية أو جَرْحٍ.

٤ ـ سَبْرُ مَتْنِ الحديث ومعناه .

<sup>(</sup>١) انظر: «الاتجاهات الفقهية عند أصحاب الحديث في القرن الثالث الهجري»: ص: ٣.

<sup>(</sup>٢) شرحُ شرح نخبة الفكر: ص: ٤٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر تعريفه في صفحة: (٢١).

<sup>(</sup>٤) انظر تعريفه في صفحة: (٤١٣).

- .. علم الجرح والتعديل (١).
  - ٦ علم عِلَل الحديث (٢).
- ٧- علم مصطلح الحديث(٢).

 $\Lambda$  ـ تأليف الكتب في الموضوعات  $^{(1)}$ ، والضعفاء، والمجروحين، والوضَّاعين  $^{(0)}$ .

# ضوابطُ خاصَّةٌ لمعرفة الوضع في الحديث في السَّنَكِ والمَتْنِ

لقد وضع العلماءُ والمحدِّثون قواعدَ دقيقةً محكمةً، وعلاماتٍ دالَّةً مميَّزةً، يُعرَف بها الحديثُ الموضوعُ، وهي على نوعين: أحدهما يتعلَّق بسند الحديث، والآخَرُ يتعلَّق بمَنْنه، نذكر كُلَّا منهما هنا مع الأمثلة:

#### أولاً: علامات الوضع في السَّند:

١ ـ أن يكون راويه كذًاباً معروفاً بالكذب، ولا يرويه ثقةٌ غيره، والمحدِّثون يعرفون الكذَّابين معرفة دقيقةً. ذكر ابنُ أبي حاتم: أنَّ نُعَيْم بن حمَّاد قال لعبد الرحمن مهدي: كيف تَعرف الكذَّاب؟ قال: «كما يعرف الطبيبُ المجنونَ» (٦).

والمثال على ذلك: ما أورده الحافظ الذهبي نقلاً عن الخطيب البغدادي من أنَّ عليً ابن عبد الله البَرْدَاني مُتَّهَمٌ بالوضع، وأنَّ من أباطيله حديثَ: «الأمُناء عند الله ثلاثة: أنا، وجبريل، ومعاوية».

<sup>(</sup>١) انظر تعريفه في صفحة: (٣٠٥).

<sup>(</sup>۲) انظر تعریفه فی صفحة: (۸۳۳).

<sup>(</sup>٣) انظر تعريفه ني صفحة: (٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) انظر تعريف هذه الكُتب في صفحة (٨٩١) في آخر تعريف «الحديث الموضوع».

<sup>(</sup>٥) انظر تعریف هذه الکتب في صفحة: (٣١٨).

<sup>(</sup>٦) الجرح والتعديل: (١/ ٢٥٢).

آ ـ أن يعترف واضع على بالوضع ، كما اعترف أبو عَصَمة نوح بن أبي مريم ، ومَبْسَرَة بن عبد ربّه ، وغيرهما بوضعهم أحاديث فضائل السُّورِ ، وقد ذكرنا أمثلة على ذلك .

٣ ـ أن يروي الراوي عن شيخٍ لم يثبت لُقياه له، أو وُلد بعد وفاته، أو لم يدخل المكانَ الذي ادَّعي سماعَه فيه.

والمثال على ذلك ما جاء في "لِسان الميزان" في ترجمة: (أحمد بن سُليمان القَوَارِيرِي) نقلاً عن الخطيب: «كَذِبه ظاهرٌ... وذلك أنَّ محمد بن إسحاق تُوُفِّي سنة إحدى وخمسين أو اثنتين وخمسين ومئة، وقيل قبل ذلك، يكتب هذا عنه؛ ومولده \_ على ما ذكر \_ سنة إحدى وخمسين ومئة!!!

وأُعجب مِن هذا ادِّعاؤه سَماعه منه بالكوفة، ثم بالمدينة، وابنُ إسحاق إنما قَدِمَ الكوفة في حياة الأعمش، وذلك قبل مولد هذا الشيخ بسنين كثيرة!!»(١).

٤ ـ أن يُعرف الوضعُ من حال الراوي، وبَواعثه النفسية، والمثالُ على ذلك ما أخرجه الحاكمُ عن سيف بن عُمر التَّميمي: أنه قال: كنا عند (سَعدِ بن طَرِيف) فجاء ابنُه من الكُتَّاب يبكي فقال: ما لَك؟ قال: ضَرَبني المعلِّمُ. فقال سعدٌ: حدَّثني عِكْرِمةُ عن ابن عبَّاسٍ مرفوعاً: «معلِّمو صِبيانِكم شِرارُكم، أقلَهم رحمة لليتيم، وأغلظهم على المِسْكين» (٢).

قال ابنُ مَعِيْن في شأن (سعد بن طريف) هذا: «لا يَحِلُّ لأحدٍ أن يروي عنه». وقال ابن حِبَّان: «كان يضع الحديثَ» (٣٠).

## ثانياً: علامات الوضع في المتن:

قال شيخ الإسلام ابنُ تيمية: «. . . وبالجملة فالأحاديث التي ينقلها كثيرٌ من الْجُهَّالُ لا ضابِطَ له، لكن منها ما يُعرَف كَذِبُه بالكُلِّ، ومنها ما يُعْرَف كذبُه بالعادة، ومنها ما يُعرَف

لسان الميزان: (١/ ١٨٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الكامل»: (۳/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب: (١/ ٢٩٤).

كذبُه بأنه خلاف النقل الصحيح، ومنها ما يُعرَف كذبُه بطُرُقِ أخرى(١).

#### أمثلة ذلك:

نذكر هنا أمثلَة أحاديث هذا النوع تلخيصاً ممَّا جاء في كُتب الموضوعات:

## ١ \_ الرِّكَّة في اللفظ والمعنى:

بحيثُ يعلم العارفُ باللِّسانِ أنَّ مثله لا يَصدُرُ عن فصيح اللسان، فضلاً عن أن يكون كلامَ النبيِّ عَلَيْ، قال ابن دقيق العيد: «كثيراً ما يَحكُمون بذلك باعتبارٍ لأمورٍ تَرْجعُ إلى المَرْوِيّ، وألفاظِ الحديث، وحاصِلُه يَرجعُ إلى أنَّه حَصَلَتْ لهم لكثرة ممارسةِ ألفاظِ النبيِّ عَلَيْهُ هَيْئةٌ نفسانيةٌ، ومَلكةٌ قويَّةٌ يعرفون بها ما يجوزُ أن يكونَ من ألفاظ النبوَّة، وما لا يجوزُ» (٢).

#### ومن أمثلة مثل هذه الأحاديث:

\_ لو كان الأَزُزُ رجلاً لكان حليماً ما أكله جائعٌ إلا أَشْبَعَه (٣).

ـ إِنَّ لِلّهِ مَلَكاً اسمُهُ عُمَارة، على فرسٍ من الحجارة الياقوتِ، طُولُه مَدُّ بَصَرِهِ، يدورُ في البلدان، ويقف في الأسواق فينادي: ألا لِيَغْلُ كذا، وكذا، ألا ليَرْخُص كذا وكذا (٤٠).

فهذا الكلامُ يبلغ من السَّماجة حدّاً يُصان عنه كلامُ العُقلاء فضلاً عن كلام سيِّد الأنبياء.

لذا قال الرَّبيع بن خُثَيْم: "إنَّ للحديث ضوءاً كضوء النهار تعرفه، وظُلْمَةٌ كظلمة الَّليل تُنكره»(٥).

وقال ابنُ الجوزي: «الحديثُ المُنكَرُ يَقشعِرُ له جلدُ طالب العلم، وينفر منه قلبُه على الغالب»(٦).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة: (٨/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) ظفر الأماني: ص: ٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع» رقم: (٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) تدريب الراوي: (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) تدریب الراوي: (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق: (١/ ٢٣٣).

وهكذا تُصبح للعلماء الأثبات بكثرة الممارسة، والأمانة فيها ملكةٌ يعرفون بها ما يُمكن أن يكون من كلام النبي على أو لا يكون.

٢ ــ أن يكون مناقضاً لنص القرآن، أو السُنتَةِ الصحيحة، أو الإجماع القطعي، ولم يقبل
 التأويل لما خالفه:

مثل: «لو أَحْسَنَ أحدُكم ظنَّه بحَجرٍ لنفعه»، فهو من وَضْع عُبَّاد الأوثان، ومخالفٌ لجميع آيات التوحيد في القرآن، ومثل: «إذا حُدِّثتُم عني بحديثٍ يُوافِقُ الحقَّ؛ فصدِّقوه وخذوا به، حَدَّثتُ به، أو لم أُحدِّث» فهو موضوع سنداً، ومتناً(۱). فإنه مخالف للحديث المتواتر: «من كذب عليَّ متعمِّداً؛ فليتبوّأ مقعدَه من النار» ولا مجال للتأويل الصحيح.

#### ٣ ـ أن يكون مخالفاً للحِسِّ والمشاهدة:

مثل: «الباذنجانُ لما أُكِلَ له» ومثل: «الباذنجان شفاءٌ من كلِّ داءٍ». قال ابنُ القيَّم: «قَبَّح الله واضعَها، لو قاله بعضُ جهلة الأطباء؛ لسخر النَّاسُ منه، ولو أكل الباذنجان للحُمَّى، والسَّوداء الغالبة، وكثير من الأمراض، لم يزد إلا شِدَّة، ولو أكله فقيرٌ ليستغني؛ لم يفده الغنى، أو جاهلٌ ليتعلَّم؛ لم يفده العلم (٢).

#### ٤ \_ أن يكون مخالفاً لبديهيّات العُقول من غير أن يُمكن تأويله:

مثل: ﴿إِنَّ سفينة نوحٍ طافت بالكعبةِ سبعاً، وصَلَّتْ عند المَقَام رَكْعَتَيْن »(٣).

## ه ـ أن يكون في نفسه باطلاً تدُلُّ وقائعُ الأيَّام على بُطلانه:

مثل حديث: «إنَّ هذا الأمرَ إذا وَصَلَ إلى بني العبَّاس؛ بقي فيهم حتى يسلَّموه إلى عيسى بن مريم، أو المهدي».

 <sup>(</sup>١) ذكره الذهبي في «الميزان» (١/ ٢٥٥)، وقال: منكر جداً، ووافقه ابن حجر في «اللسان» (١/ ٤٥٤)
 (١٤٠٧)، وقال العقيلي في «الضعفاء» (١/ ١٣٢): إسناده لا يصح.

<sup>(</sup>٢) المنار المنيف: ص: ٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تنزیه الشریعة...»: (١/ ٢٥٠).

٦ - أن يكون مخالفاً لمقصدٍ من مقاصد الشريعة، أو هدنوٍ من أهدانها، أو قاعدةٍ من قواعدها:

مثل حديث: «خيرُكم بعد المئتين من لا زوجةَ له ولا ولدَ». فَحِفْظُ النَّسل مقصدٌ من مقاصد الشريعة.

## ٧ - أن يكون مخالفاً لحقائق الناريخ الممرونة في عصر النبيُّ عَلِيُّة:

مثل حديث: «دخلتُ الحَمَّامَ فرأيتُ رسولَ الله ﷺ جالساً؛ وعليه مِثْرَرٌ...» وذلك منقوضٌ تاريخياً؛ لأن الثابت: أنَّ الرسول ﷺ لم يدخل حَمَّاماً قطُّ؛ إذ إن الحمامات لم تكن معروفةً في الحجاز في عصره عليه الصَّلاة والسَّلام، وعند ذهابه إلى الشَّام حيث كانت الحمامات موجودة " في المرة الأولى ـ وهو حَدَثُ السِّنِّ، وفي المرة الثانية \_ وهو شابٌ يافعٌ ـ لم يتجاوز بُصْرى الشَّام.

٨ ـ ومنها أن يكون خبراً عن أمر عظيم من شأنه أن تنوافر الدواعي على نقله؛ لأنه مع أهميته وقع بمشهد عظيم، ثم لا يشتهر، ولا يرويه إلا واحداً؟!:

مثال ذلك روايتهم: رَدُّ الشمس على سيِّدنا عليَّ حَيْن نامَ النبيُّ ﷺ في حجرِهِ، وغَرَبَتِ الشمسُ، ثم طَلَعَتْ ليصلِّي عليُّ العصرَ، وذلك في خَيْبَرَ<sup>(١)</sup>.

ولا يشتهر ذلك أعظم اشتهار!!، وأخرَبُ من ذلك حديثُ مبايعة الرسول له بعد العودة من حِجَّةِ الوداع.

٩ ـ أن يكون مشتملاً على إفراطٍ في الوعيد الشديد على الأمر الصغير:

مثل: «مَن أكل الثُّومَ ليلةَ الجمعة فليَهْوِ في النَّار سبعين خريفاً».

أو الوعد العظيم على الفعل القليل، مثل: «مَن صَلَّى الضُّحَىٰ كذا وكذا ركعة أُعْطِيَ ثُوابَ سبعين نبيًّا» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «الأسرار المرفوعة»: ص: ٢١٥، و "ميزان الاعتدال»: (٤/٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع»: ص: ١٧.

قال ابن القيِّم: «وكأنَّ الكذَّاب الخبيث لم يعلم: أنَّ غير النبيِّ لو صَلَّى عُمْرَ نوحٍ عليه السَّلام لم يُعْطَ ثوابَ نبيِّ واحدٍ»(١).

١٠ ويدخل في هذا الباب أحاديث لو فُتش عنها في دواوين الإسلام من الصّحاح،
 والسُّنن، والمسانيد، والكُتب المشهورة الموثّقة في الحديث؛ لَمَا وُجِدَتْ.

## ضوابطُ عامَّةٌ لمعرفة الحديث الموضوع

قال الإمامُ ابن قيِّم الجَوْزِيَّة في «المنار المُنيف في الصحيح والضعيف»: «سُئِلتُ: هل يُمكن معرفةُ الحديثِ الموضوع بضابطٍ، من غير أن يُنظَر في سنده؟

فهذا سؤالٌ عظيمُ القدر، وإنما يَعَلَمُ ذلك مَن تضلّع في معرفة السّنن الصحيحة، واختلَطَتْ بلحمِه، ودَمِه، وصار له فيها مَلكةٌ، وصار له اختصاصٌ شديدٌ بمعرفة السّنن واختلَطَتْ بلحمِه، ودَمِه، وصار له فيها مَلكةٌ، وصار له اختصاصٌ شديدٌ بمعرفة السّنن والآثار، ومعرفة سيرة رسول الله على وهَدْيهِ فيما يأمرُ به، ويَنهي عنه، ويُخبِرُ عنه، ويدعو إليه، ويُحبِهُ ويكرهه، ويشرَعه للأُمّة، بحيث كأنه مُخالِطٌ للرسول على كواحد بين أصحابه، فمثلُ هذا: يَعرف من أحوال الرسول على وهَدْيهِ، وكلامِه، وما يَجوزُ أن يُخبِرَ به، وما لا يحرفه غيرُه.

وهذا شأنُ كلِّ متَّبعِ مع متبوعِه، فإنَّ للأَخَصِّ به، الحريصِ على تتبُّعِ أقوالِه، وأفعالِه من العلم بها، والتمييز بين ما يَصِحُّ أن يُنسَبَ إليه، وما لا يَصِحُّ ما ليس لمن لا يكون كذلك، وهذا شأنُ المقلِّدين مع أئمَّتِهم، يَعرِفون أقوالَهم، ونصوصَهم، ومذاهبَهم، والله أعلم». انتهى.

ثم قال الإمام ابن القيِّم في إتمام إجابة السائل: «ونحن نُنبِّه على أمورٍ كُلِّيةٍ، يُعرَف بها كونُ الحديث موضوعاً، فمنها:

<sup>(</sup>١) المنار المنيف: ص: ٥٠.

١ ــ اشتمالهُ على المُجازفات التي لا يقولُ مثلَها رسولُ الله ﷺ، وهي كثيرةٌ جدّاً،
 كقولِه في الحديث المكذوب: من قال: لا إله إلا الله خَلَقَ الله من تلك الكلمة طائراً له
 سبعون ألف لسانٍ، لكل لسانٍ سبعون ألف لغةٍ، يستغفرون الله له. . . .

٢ ـ ومنها؛ تكذيبُ الحِسِّ له، كحديث: الباذِنْجانُ لما أُكِلَ له. (وقد تقدَّم ذكرُه).

٣ ــ ومنها: سَمَاجةُ الحديث، وكونُه ممَّا يُسْخَرُ منه، كحديث: لو كان الأرُزُّ رجلاً؛ لكان حليماً، ما أكلَه جائعٌ إلاَّ أشبَعَه.

فهذا من السَّمِج الباردِ، الذي يُصانُ عنه كلامُ العقلاء، فضلاً عن كلام سيِّد الأنبياء. وقد تقدَّم.

٤ ــ ومنها: مناقضةُ الحديث لِمَا جاءت به السُّنَةُ الصحيحةُ مناقضةَ بيَّنةَ ، فكلُّ حديثِ يَشتمل على فسادٍ ، أو ظلمٍ ، أو عَبَثٍ ، أو مدحٍ باطلٍ ، أو ذمِّ حَقَّ ، أو نحوِ ذلك فرسولُ الله ﷺ منه بَرِيءٌ .

ومن هذا الباب أحاديث مَدْح من اسمُه: محمَّد، أو أحمد، وأنَّ كُلَّ من يُسَمَّى بهذه الأسماء لا يَدخل النار!

وهذا مناقِضٌ لِمَا هو معلومٌ من دينِه ﷺ: أنَّ النار لا يُجارُ مِنها بالأسماء، والألقابِ، وإنما النجاةُ منها بالإيمان، والأعمال الصالحة.

• ـ ومنها: أن يُدَّعَى على النبيِّ ﷺ أنه فَعَل أمراً ظاهراً بمحضرٍ من الصحابة كلِّهم، وأنهم اتفقوا على كِتْمانه، ولم ينقلوه، كما يَزعم أكذَبُ الطوائف: أنه ﷺ أَخَذَ بيد عليِّ بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ بمحضرٍ من الصحابة كلِّهم، وهم راجعون من حِجَّةِ الوَداع، فأقامه بينهم حتى عَرَفه الجميع، ثم قال: هذا وَصِيِّي، وأخِي، والخليفةُ من بعدي، فاسمَعُوا له، وأطيعوا.

ثم اتَّفق الكلُّ على كِتْمانِ ذلك، وتغييره، ومخالفته. فلعنةُ الله على الكاذِبين.

٦ ــ ومنها: أن يكون باطلاً في نفسه فيَدُلُّ بطلانُه على أنه ليس من كلام الرسول ﷺ،

كحديثٍ: المَجَرَّةُ التي في السَّماء في عَرَقِ الأفعى التي تحت العرش.

٧ - ومنها: أن يكون كلامُه لا يُشبه كلامَ الأنبياء، فضلاً عن كلام رسول الله ﷺ، الذي هو وَحْيٌ يُوحَى، كحديث: «عليكم بالوجوهِ المِلاح، والحَدَقِ الشُّودِ، فإنَّ الله يَستحي أن يُعذِّبَ مَلِيحاً بالنار». فلعنةُ الله على واضعِه الخبيث!

٨ ــ ومنها: أن يكون في الحديث تاريخُ كذا، وكذا، مثلُ قوله: إذا كانت سنةُ كذا،
 وكذا؛ وقع كَيْتَ، وكَيْتَ، وإذا كان شهرُ كذا، وكذا، وقع؛ كَيْتَ، وكَيْتَ.

وكقول الكذَّابِ الأشِر: إذا انكسَفَ القمَرُ في مُحرَّم كان الغَلاَءُ، والقِتالُ، وشُغلُ السلطان. وإذا انكسف في صَفر؛ كان كذا، وكذا. واستَمرَّ الكذَّابُ في الشهور كلُّها.

٩ ــ ومنها: أن يكون الحديث بوصف الأطبًاء، والطُرُقِيَةِ أشبَهَ وأليقَ، كحديثِ: الهَرِيسَةُ تَشُدُ الظَّهْرَ. وحديثِ الذي شكا إلى النبيِّ ﷺ قِلَّةَ الوَلَد، فأمَرَه بأكل البيض، والبَصَل.

١٠ ومنها: أحاديثُ العقل، كلُها كَذِبٌ، كقوله: لمَّا خَلَق الله العقلَ؛ قال له: أقبِلْ.
 فأقبَلَ، ثم قال له: أدبِرْ. فأدبَر، فقال: ما خَلقتُ خَلْقاً أكرمَ عليَّ منك، بك آخُذُ، وبك أُعطى(١).

١١ ــ ومنها: الأحاديث التي يُذكر فيها الخَضِرُ، وحياتُه، كلُها كذِبٌ، ولا يَصِحُ في حياة الخضر حديثٌ وإحدٌ (٢).

١٢ ـ ومنها: أن يكون الحديث مما تقوم الشواهد الصحيحة على بُطلانه، كحديث: «عُوْج بن عُنُق الطويل»، الذي قصد واضعه الطعن في أخبار الأنبياء، فإنَّ في هذا الحديث: أنَّ طُوْله كان ثلاثة آلاف ذراع وثلاثمئة وثلاثة وثلاثين ذراعاً...!

١٣ ـ ومنها: مخالفة الحديث لصريح القرآن كحديث مقدار الدنيا، وأنها سبعة آلاف
 سنة، ونحن في الألف السابعة!.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح ابن القيِّم لهذا الحديث في: «المنار المنيف»: ص: ٦٦.

 <sup>(</sup>٢) وقد شرحه أبنُ القيِّم شرحاً وأفياً، انظر في: «المنار» ص: ٦٧.

١٤ ـ ومنها: أحاديثُ صلواتِ الأيام والليالي، كصلاةِ يوم الأحد وليلةِ الأحد، ويومِ الإثنين وليلة الإثنين إلى آخر الأسبوع، كلُّ أحاديثها كَذِبٌ.

10 \_ ومنها: أحاديثُ ليلةِ النّصف من شعبان، كحديث: «يا عليّ، من صَلَّى ليلةَ النّصف من شعبان مئةَ ركعة بألفِ: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَــ دُ ﴾ قَضَى الله له كلَّ حاجة طلبها تلك الليلة . . . ! » .

17 ـ ومنها: ركاكةُ ألفاظ الحديث وسَماجتُها، بحيث يَمَجُها السمعُ، ويَدْفَعُها الطبعُ، ويَدْفَعُها الطبعُ، ويَسمُج معناها للفَطِن، كحديث: «أربعٌ لا تَشَبعُ من أربعٍ: أنثى من ذَكرٍ، وأرضٌ من مَطَرٍ، وعينٌ من نَظَرٍ، وأُذنٌ من خَبَرٍ!».

١٧ ـ ومنها: أحاديثُ ذَمِّ الحَبَشَةِ، والسُّودان، كلُّها كَذِبٌ، كحديث: «الزِّنْجِيُّ إذا شَبِعَ؛ زَنَى، وإذا جاعَ؛ سَرَقَ!».

١٨ ـ ومنها: أحاديثُ ذَمِّ التُّرُك، وأحاديث ذَمِّ الخُصْيان، وأحاديثُ ذمِّ المماليك، كحديث: «لو عَلِمَ الله في الخُصْيان خيراً؛ لأخرَج من أصلابهم ذُرِّيَّةً يَعبُدُون الله».

١٩ ـ ومنها: ما يقترن بالحديث من القرائن التي يُعلَم بها: أنه باطلٌ، مثل حديث وضع الجزية عن أهل خيبر، وهو باطلٌ من عشرة وجوه (١٠).

٢٠ ـ ومنها: أحاديثُ الحَمَام (بالتخفيف)، لا يَصِحُ منها شيءٌ.

كحديث: «كان يُعجبه النظرُ إلى الحَمام» وحديث: «لا سَبَقَ إلاَّ في خُفٌ، أو نَصْل، أو حافر، أو جَنَاح» فقد زاد فيه الكذَّابُ (أو جَنَاح)، وقد تقدَّم.

٢١ ـ ومنها: أحاديثُ اتخاذ الدَّجَاج، كحديث: «الدَّجَاج غنَمُ فقراء أمَّتي».

٢٢ ـ ومنها: أحاديثُ ذَمِّ الأولاد، كلُها كذبٌ من أوَّلها إلى آخرها، كحديث: «لو يُربِّي أحدُكم بعد السِّتِين ومئة جِرْوَ كلبٍ؛ خيرٌ له من أن يُربِّي ولداً»!

<sup>(</sup>١) شرحها ابن القيّم في: «المنار» انظر صفحة: ١٠٢.

٢٣ - ومنها: أحاديثُ التواريخ المستقبَلة، مثل حديث: إذا كانت سنةُ كذا، وكذا؛
 حَلَّ كذا وكذا.

٧٤ ـ ومنها: حديثُ الاكتحال يوم عاشوراء، والتزيُّنِ، والادَّهانِ، والتطيُّبِ، فهو من وَضْعِ الكذَّابين، وقَابَلَهم آخرون، فاتخذوا يومَ عاشوراء يوم تألُّمٍ وحُزْنٍ، والطائفتان مبتدعتان خارجتان عن السُّنَة.

٢٥ ـ ومنها: ذكرُ فضائلِ السُّورِ وثوابِ: من قَرأ سورةَ كذا، فله أجرُ كذا من أول القرآن إلى آخره.

انتهى ما ذكره الإمام ابن القيم، وقد توسَّعَ ـ رحمه الله تعالى ـ في شرح هذه الضوابط، وأورَدَ بعدَها جملةً من الموضوعات المختلِفَة، أكتفي بالإشارة إليها عن ذكرها.

وهذه الضوابط الجامعةُ النافعةُ، وتلك الأَمَاراتُ الصادقةُ الساطعةُ من أفضل ما يُبَصَّرُ المسلمَ وطالبَ العلمِ بمعرفةِ الحديث الموضوع، ويُنشِئُ لديه اليقظةَ والحِسَّ السليمَ فيما يُرَدُّ - أو يُتوَقَّفُ فيه على الأقلِّ - من الأحاديثِ التي قَذَف بها الخرَّاصون بين الناس.

وإنَّ أدنى ما في هذه الأماراتِ، والضوابط من الفائدة: أنها تَرسُمُ في ذِهْن العالم، والمتعلِّم مقياسَ الحديث المكذوب، ومَنْ ظَفِرَ بمثل هذا في ثقافتِه، أو في عِلمِه، فقد ظَفِرَ بعلمِ عظيم، وغُنم جسيم. والله وليُّ التوفيق(١).

## أهمُّ الكُّتب المصنَّفة في الأحاديث الموضوعة:

قد ألَّف العلماءُ الجَهابِذَةُ، والمحدِّثون النُّقَّادُ أَوَّلاً كُتباً خاصَّةً في تراجم الضعفاء والمجروحين، وترجموا فيها للوضَّاعين والكذَّابين، وذكروا أحوالهم، وكشفوا اللَّثام عنهم، ونتَّهوا فيها على تلك الأحاديث الموضوعة التي نُقلت عنهم، كذلك ألَّفوا كُتباً في الأحاديث المشتهرة التي كَشَفتْ زيف كثير من الأحاديث التي اشتهرت على ألسنة الناس، وهي موضوعة، فإلى جانب ذلك كلَّه ألَّفوا كُتباً جمعوا فيها الأحاديث الموضوعة،

<sup>(</sup>١) انظر المحات من تاريخ السنَّة وعلوم الحديث»: ص: ٢٤٦\_٢٥١.

وخصَّصوا بها تلك الكُتب؛ ليعرفها الناسُ، ويحذروها، أذكر فيما يلي من تلك الكُتب الأهمَّ والأشهرَ:

١ ـ تذكرة الموضوعات: للحافظ محمد بن طاهر المَقْدِسي (المتوفى سنة ٥٠٧ هـ).

رتَّب فيه المصنَّفُ ـ رحمه الله ـ أحاديثُه بحسب أوائلها على حروف المعجم، وهو كتابٌ مختصرٌ بالنسبة إلى ما أُلِّف في هذا الموضوع بعده.

٢ ـ الموضوعات من الأحاديث المرفوعات: لأبي عبد الله، الحُسين بن إبراهيم الجُوزَقاني (المتوفي سنة ٥٤٣ هـ).

ويُسَمَّى أيضاً بن «الأباطيل»، أكثر فيه مصنَّفُه من الحُكم بالوضع بمجرَّد مخالفة السُّنّة.

٣ ـ الموضوعات: للإمام أبي الفَرَج، عبد الرحمن بن الجَوزي (المتوفى سنة ٩٧٥هـ).

يُعَدُّ هذا الكتابُ من أوسع الكُتب التي أُلِّفت في هذا الموضوع، وأيسرِها منالاً لسُهولة تبويبه وطريقة الاستخراج منه، وقد حظي بالكثير من اهتمام العلماء دراسة، ونقداً، وتعليقاً، وتلخيصاً، وقد انتقده الحافظ ابن حجر، ولكن قرَّر: أنَّ غالب ما فيه موضوعٌ، والضَّرَرُ فيه أن يُظنَّ بحدَيْتِ صحيح: أنه غيرُ صحيح.

وقد استخرج ـ رحمه الله ـ أربعة وعشرين حديثاً من كتاب «الموضوعات» وقد حُكم عليها بالوضع وهي ليست كذلك، والأحاديث هي في «مسند الإمام أحمد»، وقد جمعها الحافظُ ابن حجر في كتاب سمَّاه «القول المُسَدَّد في الذَّبُ عن مسند أحمد» دافعَ فيه عنها، وكشف خطأً ابن الجوزي فيما ذهب إليه.

ومن مآخذ الحافظ ابن حجر أيضاً على هذا الكتاب حديثٌ واردٌ في "صحيح مسلم" حكم عليه ابنُ الجوزي بالوضع أيضاً، وهو ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه: أنَّ النبيَّ ﷺ قال: "إنْ طالتْ بك مُدَّةٌ؛ أوْشَكَ أن ترى قوماً يَغْدُون في سَخَطِ الله، ويَرُوحون في لَعْنته،

في أيديهم مثل أَذْنَاب البقر»(١).

قال الحافظ: «لم أقف في كتاب «الموضوعات» على شيء حُكم عليه بالوضع وهو في أحد الصحيحين غير هذا الحديث، وإنها لغفلة شديدة»(٢).

٤ ـ المُغْنِي عن الحفظ والكِتاب، بقولهم: لم يَصحَّ شيءٌ في هذا الباب: للحافظ أبي حفص، ضياء الدين عمر بن بدر المَوْصِلي (المتوفى سنة ٦٢٢ هـ).

قال الحافظ السَّخاوي: «وعليه فيه مؤاخذاتٌ كثيرةٌ، وإن كان له في كلَّ من أبوابِه سَلَفٌ من الأثمة خصوصاً المتقدِّمين»(٣).

وقال السُّيوطي: «ألَّف عمر بن بدر الموصلي، هو ليس من الحُفَّاظ \_ كتاباً في قولهم: لم يَصِحَّ شيءٌ في هذا الباب، وعليه في كثير مما ذكره انتقادٌ" (٤٠).

المَنار المُنيف في الصحيح والضعيف: للإمام أبي عبد الله، شمس الدين محمد بن أبي بكر، المعروف بـ: «ابن قيِّم الجَوزِيَّة» (المتوفى سنة ٧٥١هـ).

وهذا كتابٌ لطيفُ الحجم، غزيرُ العلم، من خيرِ ما أُلِف في «الموضوعات» ومن أجمعها عِلماً، وأصغرِها حجماً، وأغزرِها ضوابط لمعرفة الحديث دُون أن يُنظَر في سنده، قيل: إنه تلخيص لكتاب «الموضوعات» لكن ينقضه النظرُ المتأنِّي في الكتابين، ومنهجيهما والأحاديث الواردة فيهما، والله أعلم. وقد طبع هذا الكتابُ بعناية الشيخ عبد الفتاح أبو غُدَّة، رحمه الله تعالى.

٦ ـ سِفْر السَّعادة: للعلاَّمة المحدِّث اللُّغوي مجد الدِّين الفيروزآبادي، صاحب «القاموس المحيط» (المتوفى سنة ٨١٧هـ).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب: الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: النار يدخلها الجبارون...، الحديث، برقم: (۷۵۸۲).

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوى: (١/ ٢٣٧)

<sup>(</sup>٣) ظفر الأماني: ص: ٤٨٤.

<sup>(</sup>٤) تدريب الراوى: (١/ ٢٥١).

٧ - المقاصد الحَسنة في بيان كثيرٍ من الأحاديث المشتهرة على الألسنة: للحافظ أبي
 الخير، محمد بن عبد الرحمن السَّخاوى (المتوفى سنة ٩٠٢ هـ).

ذكر فيه المصنّف جملة كبيرة من الأحاديث الموضوعة، وهو كتابٌ محرّرٌ مفيدٌ، عُني فيه مؤلّفُه بفَن الصناعة الحديثية، فأتى فيه بفوائد جليلة تخلو منها الكتبُ في الموضوعات، وكلُّ ذلك مع الدِّقَة والإتقانِ، فشفى وكفى في بيان حال الأحاديث. ومن مصطلحاته في هذا الكتاب قولُه في الحديث: «لا أصل له» أي: ليس له سندٌ، أو ليس في كتاب من كتب الحديث، وقولُه: «لا أعرفه» فيما عرض له التوقُّفُ خشية أن يكون له أصلٌ لم يقف عليه، وهاتان العبارتان من المحدِّث الحافظ من علامات الوَضْع.

٨ ــ اللَّالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة: للحافظ أبي الفضل جَلال الدِّين عبد الرحمن بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

وهو من أحسن الكُتب التي أُلِّفت حول «الموضوعات» لابن الجوزي، وتعقَّبه المصنَّفُ في أحاديثَ كثيرةٍ، وعليه في بعض تلك التعقُّبات مؤاخذاتٌ، وله كتابٌ آخر باسم: «ذيل اللّالي المصنوعة» وهو كتابٌ مهمٌّ مفيدٌ.

٩ ـ تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة: للعلامة المحدّث الشيخ أبى الحسن على بن محمد بن عِرَاق الكِنَاني (المتوفى سنة ٩٦٣ هـ).

وهو مِن أحسن الكُتب في هذا الباب من حيث التنظيم، والتبويب، والترتيب، قدَّم له المصنَّفُ مقدَّمةً ضافيةً قيمةً تشتمل على فوائدَ نفيسة، ذكر فيها عدداً كبيراً من أسماء الوضَّاعين.

١٠ ـ تذكرة الموضوعات: للمحدِّث محمد بن طاهر الفَتَنِي الهندي (المتوفى سنة ٩٨٦ هـ).

وقد أوردَ فيه المصنّفُ بعضَ ما وقع في مختصر الشيخ محمد بن يعقوب الفيروز آبادي من كتاب: «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار» للشيخ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي في تخريج الإحياء، وفي: «المقاصد الحسنة» للحافظ السَّخاوي، وفي

كتاب: «اللآلي» للسيوطي، وفي كتاب: «الذَّيل» له، وفي كتاب: «الوجيز» له، وذي كتاب: «الوجيز» له، و: «موضوعات الصَّاغَاني»، و: «موضوعات المصابيح»، التي جمعها سراجُ الدين القَزْويني وغير ذلك، فجمع أقوالَ العلماء في كلِّ حديثٍ كي يتضح للقارئ الحقُّ الحقيقُ بالقبول، ويتضمَّن مع هذا الكتاب كتابٌ آخر له: «قانون الموضوعات والضعفاء» جمع فيه من وجد مِنَ الكذَّابين، والوضَّاعين، والضعاف.

١١ - الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة: للعلامة المحدّث الفقيه على القاري المَرّوي المَكِّي، المشهور بـ: «مُلاَّ على القاري» (المتوفى سنة ١٠١٤ هـ).

وهو كتابٌ لعالم جليل من المتأخّرين، استفاد مِن العلماء الذين تقدَّموه، وألّفوا في هذا المجال، واختصر فيه تلك الكُتبَ التي جمعت الأحاديث المشتهرة على الألسنة، وأراد قصر كتابه على الموضوع مما اشتهر على الألسنة، واقتصر أيضاً على ما قيل فيه: "إنه لا أصل له" أو: "موضوعٌ"، ولم يذكر الأحاديث التي اختلفوا في وضعها خوفاً من أن تكون صحيحة، وذكر الأحاديث على ترتيب حروف الهجاء، ولكن لم يستطع المصنّف التزام الأمرين الآخرين. أمّا كونه اقتصر على ذكر ما اتّفق على أنه موضوعٌ؛ فسترى نقضه في أكثر من موضع، بل إنه هو الذي يذهب إلى تصحيح ما قال العلماء بوضعه كما في الحديثين من موضع، بل إنه هو الذي يذهب إلى تصحيح ما قال العلماء بوضعه كما في الحديثين .

١٢ - المصنوع في معرفة الحديث الموضوع: لعلي القاري أيضاً.

وهو مِن أنفس الكُتب في هذا الباب، اقتصر فيه المصنَّفُ ـ رحمه الله تعالى ـ على ذكر الحديث الموضوع دُون غيره من الحديث الضعيف، أو الصحيح ـ كما فعلَ غيرُه من المصنَّفين ـ ليكون أصغرَ حجماً، وأيسرَ استفادةً، وعلماً، وهو جديرٌ بأن يكون في مطالعة كلِّ مسلم، ليكون على حذرٍ من الأحاديث الموضوعة، والواهية. وقد طبع هذا الكتابُ بتحقيق وتعليقات الشيخ عبد الفتاح أبو غُدَّة، رحمه الله تعالى.

۱۳ - كشف الخفاء ومُزيل الإلباس عمًا اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس: للعلامة الشيخ إسماعيل العَجْلُوني (المتوفى سنة ١١٢٦ هـ).

وهو كتابٌ نفيسٌ، على غِرار كتاب: «المقاصد الحسنة...» للحافظ السَّخاوي المتقدّم الذكر، وقد زاد فيه على كتاب السخاوي زيادة كبيرة من الأحاديث الموضوعة، وغيرها، كما زاد فوائد في الصناعة الحديثية على غاية الأهمية، وبهذا أصبح هذا الكتابُ مرجعاً قيِّماً في هذا الفنِّ، وأكثرها جمعاً للأحاديث المشتهرة على الألسنة.

14 ـ الفوائد الموضوعة في الأحاديث الموضوعة: للعلامة مَرْعي بن يوسف الكَرْمي (المتوفى سنة ١٠٣٢ هـ).

١٥ ـ الكشف الإلهي عن شديدِ الضَّغفِ والموضوع الواهي: للعلامة محمَّد بن محمد
 ابن محمد الحُسيني الطَّرابُلسي السَّندُروسي (المتوفى سنة ١١٧٧ هـ).

جمع فيه الأحاديث الشديدة الضَّعْفِ، والواهية والموضوعة، ورتَّب أحاديثه على حروف المعجم، وجعل في كل حرف ثلاثة فصول، لكل نوع من هذه الأنواع الثلاثة فصل (۱).

17 - الدُّرر المصنوعات في الأحاديث الموضوعات: للعلامة محمد بن أحمد السَّفَارِيني (المتوفى سنة ١١٨٨ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ١٥٠).

١٧ ــ الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة: للإمام أبي عبد الله محمد بن علي الشّوكاني اليَماني (المترفى سنة ١٢٥٥ هـ).

وقد انتقد عليه الإمام عبد الحي اللَّكُنَّوِي وقال: «إنَّ فيها أحاديثَ صِحاحاً، وحِسَاناً، قد أدرجها لسُوء فَهْمه، وتقليده بالمشدِّدين المتساهلين في الموضوعات، فعلى العارِف الماهِر التوقُّفُ في قبول كلامه، وتنقيح مرامه في هذا الباب»(٢).

وقد قصد المصنِّفُ ـ كما تنبئ عنه مقدِّمتُه ـ إلى جميع الأحاديث التي نَصَّ بعضُ أهل

<sup>(</sup>١) الرسالة المستطرفة: ص: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) - ظفر الأماني: ص: ٤٨٤.

العلم: أنها موضوعة مبوَّبة على سبيل الاختصار، مع تنبيهات، منها: ما هو مأخوذ عن بعض الكُتب التي أخذ منها، وقبول لقولِ مؤلِّفيها، أو من نقلوا عنه، ومنها: ما هو مبنيٌّ على بعض القواعد الأصولية، وزاد في باب فضائل البُلدان: أحاديث يُوردها بعضُ مؤرِّخي اليَمن، فبيَّن: أنه لا أصلَ لها.

وكثيراً ما يورد الحديث، وأنَّ ابن الجوزي ذكره في «الموضوعات»، ثم يذكر: أنَّ صاحب «اللّالي المصنوعة» \_ وهو السُّيوطي \_ تعقَّبه في ذلك، أو ذكر له طريقاً أخرى، فصاعداً، ولا يبيِّن حال تلك الطُرق، ولا يسوق أسانيدها، وعُذره في ذلك: قصده إلى الاختصار، وعدم توفُّر الكتب الكافية لاستيفاء البحث، والتحقيق، ويظهر ذلك من صنيعه في مواضع من الكتاب (١).

١٨ ـ اللَّوْلُو المرصوع فيما قيل: لا أصلَ له، أو بأصله الموضوع: للعلامة أبي الحسن محمد بن خليل القاوُقْجي الحسني العلمي المِشْيشي الطَّرابُلسِي (المتوفى سنة ١٣٠٥ هـ).

١٩ ـ الآثار المرفوعة في الأحاديث الموضوعة: للإمام أبي الحسنات محمَّد عبد الحي اللَّكْنَوي الهندي (المتوفى سنة ١٣٠٤ هـ).

وقد اقتصر فيها المصنّفُ ـ رحمه الله ـ على الأحاديث المشتهرة في الصّلوات وغيرها في أيام السّنة ولياليها، وغير ذلك وبيّنَ اختلافها، ووَضْعَها؛ لئلا يغترّ بها الجاهلون، وليتيقّظ بها العالمون، وكان هدفُه إبطالَ البِدَع السائدة في عصره بين العلماء، والعامة في صلاة يوم عاشوراء وغيره من الأيام التي لم يثبت فيها آثارٌ صحيحةٌ.

٢٠ ــ تحذير المسلمين من الأحاديث الموضوعة على سيِّد المرسلين: للعلامة أبي عبد الله محمد البشير ظافر المالكي الأزهري (المتوفى سنة ١٣٢٥ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة التحقيق له.

٢١ ـ موسوعة الأحاديث والآثار الضعيفة وا.. وضوعة: إعداد الأستاذ علي حسن علي الحلبي وآخرين.

وهو من أوسع وأجمع الكتب في الأحاديث الضعيفة والموضوعة.

000



## ألفصل السادس

تعريفُ أنواع الحديث وعلومه من حيثُ التفرُّد ومعرفة الزِّيَادات

١ ـ الحديث المشهور.

٢ ـ الحديث العزيز.

٣ - الحديث الفرد والغريب.

٤ ـ معرفة الاعتبار والمتابعة والشَّاهد.

٥ \_ معرفة زيادات الثَّقة .

ر معرفة المزيد في مُتَّصِل الأسانيد.

رَفَّحُ حِب (لرَّحِمْ الْمُؤَمِّنِ يَ رُسِكِت لانِمْرُ (لِنِوْدِي رُسِكِت لانِمْرُ (لِنِوْدِي www.moswarat.com

### ١-الحديث المشهور

## تعريف «المشهور» لغة واصطلاحاً:

لغةً: «المشهور» اسمُ مفعولِ من (الشُّهْرَة)، وهي: الظُّهور (١١).

واصطلاحاً: ما رواه ثلاثةٌ فأكثَرُ ـ في كلِّ طبقةٍ مِن طَبَقاتِ السَّند ـ ما لم يَبْلُغ حدَّ التواتُر (٢٠).

#### مثاله:

حديثُ: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَقبضُ العِلْمَ انْتِزَاعاً يَنْتَزعُهُ.. »(٣).

#### ملاحظة :

وقيل: «المُسْتَفِيْضُ» مُرادِفٌ لـ: «المشهور» وقيل: «هو أخصُّ مِنه؛ لأنهُ يُشْتَرَطُ في «المستفيض» أن يستوي طَرَفا إسناده، ولا يُشْتَرَطُ ذلك في «المشهور»، وقيل: هو أَعَمُّ مِنْهُ (أي: عكس القول الثاني). سيأتي تعريفُ «المستفيض» بعد قليل.

### «المشهور» غير الاصطلاحي:

ويُقْصَدُ بهِ ما اشْتَهَر على الألسنةِ من غير شروطٍ تُعتَبر، فيشمل:

١ ـ ما لهُ إسنادٌ واحدٌ.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «معرفة علم الحديث» ص: ٦٢، و «علوم الحديث» ص: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: كيف يقبض العلم، برقم: (١٠٠).

٢ ـ وما له أكثرُ من إسنادٍ.

٣ ـ وما لا يُوجَد لهُ إسنادٌ أصلاً.

أنواع «المشهور» غير الاصطلاحي:

له أنواعٌ كثيرةٌ، أشهَرُها:

١ - مشهورٌ بين أهل الحديث خاصّة :

مثاله:

حديثُ أنسٍ ـ رضي اللهُ عَنْهُ ـ: «أنَّ رسول الله ﷺ قَنَتَ شهراً بعد الرُّكوعِ يدعو على رعْلِ، وذَكْوَان »(١).

٢ - مشهورٌ بين أهل الحديث والعُلماء والعَوام:

مثالُه:

حديث: «المُسْلِم مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُوْنَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ»(٢).

٣ \_ مشهورٌ بين الفُقهاء:

مثالة:

حديثُ: «أبغَضُ الحَلالِ إلى الله الطَّلاقُ»(٣).

٤ - مشهورٌ بين الأصوليّين:

مثاله

حديثُ: الرُفِعَ عَن أُمَّتي: الخَطَأُ، والنِّسْيَانُ، وما اسْتُكرِهوا عليه (٤٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الوتر، باب: القنوت قبل الركوع وبعده، برقم: (١٠٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الرقاق، باب: الانتهاء عن المعاصي، برقم: (٦٤٨٤).

 <sup>(</sup>٣) صحّحه الحاكم في «المستدرك»: (٤/٤) برقم: (٢٧٩٤)، وأقرَّهُ الذهبي لكن بلفظ: «ما أحلَّ اللهُ شيئاً أبغض إليهِ من الطلاق».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/ ٢١٦) برقم: (٢٨٠١).

٥ \_ مشهورٌ بين النُّحَاة:

مثاله:

حديثُ: «نِعْمَ العَبْدُ صُهَيْبٌ، لو لم يَخَفِ اللهَ؟ لم يَعْصِهِ». (لا أصلَ له).

٦ \_ مشهور بين العامّة:

مثاله:

حديثُ: «العَجَلَةُ مِنَ الشَّيطان»(١).

## حُكم الحديث المشهور:

(المشهور) الاصطلاحيُّ وغيرُ الاصطلاحيُّ لا يُوصَف بكَوْنه صحيحاً، أو غيرَ صحيح، بل منهُ (الصحيحُ) ومنهُ (الحَسَنُ) و(الضعيفُ) بل و(الموضوعُ)، لكن إن صَحَّ المشهورُ الاصطلاحيُّ فتكونُ لهُ مِيْزَةٌ ترجِّحهُ على (العَزيز) و(الغريب)(٢).

## أشهر المصنَّفات في الأحاديث المشهورة:

المراد بالمصنَّفات في الأحاديث المشهورة ما يلي:

١ ــ المقاصد الحسنة فيما اشتهر على الألسنة: للحافظ محمد بن عبد الرحمن السَّخَاويُّ (المتوفئ سنة ٩٠٢ هـ).

٢ ـ تمييز الطَّيِّب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث: لابن الدَّيْبَع الشَّيْبَانِيِّ (المتوفئ سنة ٩٤٤ هـ).

٣ ـ كشف الخَفاء ومُزِيل الإِلْباس فيما اشتهر من الحديث على ألسنة الناس: الإسماعيل بن محمد العَجُلُونِيّ (المتوفى سنة ١١٦٢ هـ).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: البر والصلة، باب: ما جاء في الثأتي والعجلة، برقم: (٢٠١٢).

<sup>(</sup>۲) تيسير مصطلح الحديث: ص: ۲۶ ـ ۲۰.



#### الحديث المستفيض

## تعريف «المستفيض» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: اسمُ فاعُلِ من: (استفاضَ) أي: سألَ إفاضةَ الماءِ، يقال: «انتشرَ الخَبَرُ» فهو مستفيضٌ، ومستفاضٌ فيه (١٠).

واصطلاحاً: له ثلاثةُ معانٍ، وهي:

١ حهو مُرادِفٌ لـ: «المشهور»، وهو: «ما رواه ثلاثةٌ فأكثرُ، في كلّ طبقة من طبقات السّند، ما لم يَبْلُغُ حَدَّ التّواتُر».

٢ ــ هو أخَصُّ من «المشهور»؛ لأنه يُشْتَرَطُ في «المستفيض» أن يستوي طرَفا إسنادِه،
 ولا يُشتَرَطُ ذلكَ في «المشهور»(٢).

٣ ـ هو أعَمُّ من «المشهور»؛ وذلكَ بأنَّ (المستفيض) يكون العددُ في ابتدائه، وانتهائهِ سواء (٣).

فحديث: «إنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَّيَّات» لا يكون مشهوراً، ولا مستفيضاً؛ لأنه تفرَّدَ بهِ عن رسول الله ﷺ، عُمَرُ بن الخطَّاب رضي اللهُ عَنهُ، وعنه عَلْقَمَةُ، وعنه التَّمِيْمِيُّ، وعنه يحيى ابنُ سعيد، ثم انتشر بعد ذلكَ، فلم تَسْتَوِ أزمنتُه في انحصار الطُّرُق الكثيرة (٤٠).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>۲) انظر: «علوم الحديث»: ص: ۲٦٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: «تدريب الراوي»: (٢/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: «ظفر الأماني» ص: ٦٨.

رَفَعُ جب (ارَّحِی (الْخِتَرِيَّ (سَیکت (انِیْرُ) (اِنْوَدِکِ سِیکت (انِیْرُ) (اِنْوَدِکِ www.moswarat.com

### ٢- الحديث العزيز

تعريف «العزيز» لغةً واصطلاحاً:

لَغَةً: (العزيزُ): صفةٌ مُشبَّهَةٌ مأخوذٌ مِنْ (عَزَّ يَعِزُّ) بكسر العين؛ أي: قَوِيَ واشْتَدَّ، ومنهُ قوله تعالى: ﴿ إِذَا زَسَلْنَاۤ إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزَنَا بِثَالِثِ فَقَالُوۤا إِنَّاۤ إِلَيْكُمْ مُّرَسَلُونَ﴾ [يس: ١٤].

و(عَزَّ الشيءُ يَعَزُّ) بفتح العين: أي: قَلَّ، فلا يكادُ يُوجَد، فهو: عزيزٌ.

و(عَزَّ يَعُزُّ) بِضَمِّ العين كمَدَّ ورَدَّ: بمعنى غَلَب. مأخوذٌ من قولهم: «مَنْ عَزَّ بَزَّ» أي: مَنْ غَلَبَ سَلَب (١٠).

واصطلاحاً: ما كانت طُوقُهُ محصورة باثنين.

وعرَّفهُ الحافظ ابن حجر بقوله: «هو ألَّا يرويه أقَّلُ من اثنين عن اثنين».

مثاله:

حديث: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُوْنَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ مَالِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنِ»(٢). فقد رواه اثنان من الصحابة، ورواه عنهما عددٌ مِنَ التابعين كما يكي:

١ ـ رواه أنسُ بن مالك رضي اللهُ عنه، ورواه عن أنسٍ: عبدُ العزيز بن صُهينبٍ وقتادة،
 ورواهُ عن عبد العزيز كلُّ مِن: عبد الوارث، وإسماعيل بن عُليَّة، ورواهُ عن قتادة كلُّ من:
 شعبة وحسين المعلِّم.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الإيمان، باب: حب رسول الله على، برقم: (١٥).

 ٢ - ورواهُ أبو هريرةَ رضي اللهُ عنه، ورواهُ عن أبي هريرة: الأَعْرَجُ عبد الرحمن بن هُرْمُز، وعنه رواه أبو الزِّنَاد<sup>(١)</sup>.

ممَّا تقدَّمَ يتبيَّنُ لنا أنَّ الحديث مرويٌ عن اثنين من الصحابة، وهذا أَقَلُّ عَددٍ في طبقاتِ سندهِ، وجاء عددُ الرواة في الطبقة التي تليها (طبقة التابعين) ثلاثة، وهكذا يزداد عددُ الرُّواة في الطبقة التي تليها.

#### حُكمه:

لا يَلْزَمُ من كَوْنِ الحديث «عَزِيْزَاً» أَن يكون «صحيحاً»، فقد يكونُ صحيحاً أو حَسَناً، أو ضعيفاً، وذلك تَبعاً لتوافر شروط الصحيح أو تخلُّفها.

وكما لا يلزم من عِزَّة الحديث الصِّحَّةُ، ولا يُشْتَرَطُ في الصحيح أَنْ يكون عزيزاً، بل قد يكون غريباً(٢).

## المؤلَّفات فيه:

لا تُوجَد فيهِ مؤلَّفاتٌ مستقلَّةٌ؛ وذلكَ رُبَّما لقلَّةِ وُجودهِ.



<sup>(</sup>١) أخرجهُ ابن ماجه في أبواب: الجهاد، في باب: «التكبير في سبيل الله» رقم: (٢٧٦٩)، والحاكم في «المستدرك»: (٨٦/٢).

 <sup>(</sup>٢) الإيضاح في علوم الحديث: ص: ٢٣٨ \_ ٢٣٩ بتصرُّف وزيادة .

## ٣- الحديث الفَرْدُ والغَرَيْبُ

## أولاً: تعريف «الفرد»

تعريف: «الفرد» لغةً واصطلاحاً:

لغة : (الأفراد) جمع «فَرْدِ».

و «الفَرْد»: نصف الزوج، ومن لا نظيرَ له، جَمْعُه: أفراد» (١٠).

واصطلاحاً: الحديثُ الفَرْدُ: هو ما تفرَّدَ به راويه بأيِّ وجه من وُجوه التفرُّد، وهو قسمان: «الفَرْد المُطْلَق» و«الفَرْد النِّسْبي».

## ثانياً: تعريف «الغريب»

تعريف «الغريب» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الغريبُ) هو: صفةٌ مشبَّهةٌ من الغرابة، و(الغريبُ) هو: الوحيدُ الذي لا أصلَ له عنده.

والرجلُ الذي ليس من القوم، ولا من البلد(٢).

واصطلاحاً: هو ما يتفرَّد بروايته راوٍ واحدٌ، في أيِّ موضعٍ وَقَع التفرُّدُ به من السَّنَد (٣).

أي: هو الحديث الذي يَسْتَقِلُ بروايته شخصٌ واحدٌ، إمّا في كلِّ طبقةٍ من طبقات

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) انظر: «لسان العرب» و «المعجم الوسيط».

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث» ص: ٢٧١، و «شرح شرح النخبة» ص: ٥٠.

السَّنَد، أو في بعض طبقات السَّنَد ولو في طبقة واحدة، ولا تَضُرُّ الزيادةُ عن واحدٍ في باقي طبقات السَّنَد؛ لأن العبرة للأقلِّ.

### ملاحظةٌ مهمَّةٌ:

يُطُلِقُ كثيرٌ من العلماء على «الفرد» اسماً آخر، هو: «الغريب»، وذهبوا إلى أنهما مترادفان، وغاير بعض العلماء بينهما، فجعَل كُلَّا منهما نوعاً مستقلًا، لكنَّ الحافظ ابن حجر يَعتبرهما مترادفين لغة واصطلاحاً، إلَّا أنَّه قال: «...إنَّ أهل الاصطلاح غايروا بينهما من حيث كَثْرَة الاستعمالِ وقِلَّتُه، فالفَرْدُ أكثرُ ما يُطْلِقونه على «الفَرْد المُطْلَق»، والغريب أكثرُ ما يُطلِقونه على «الفَرْد المُطلَق»، وهذا من حيث إطلاق الاسم عليهما، وأمَّا من حيث استعمالهم الفعل المشتق فلا يُفَرِّقُون، فيقولون في المُطْلَق والنَّسْبِيّ: «تَفَرَّد به فلانٌ» أو «أغْرَب به فلانٌ» (١٠).

## • أقسام الفرد:

القسم الأول: الفَرْدُ المُطْلَقُ:

وهو ما تفرَّد به راويه عن جميع الرواة لم يَرْوِه أحدُّ غيرَه.

#### مثاله:

١ حديث: «إنَّما الأعمال بالنّيّات...» تفرّد به عن عُمَر: عَلْقَمَةُ، وعن علقمة:
 محمدُ بن إبراهيم التَّيْمي، وعن التيميّ: يحيى بن سعيد الأنصاري.

ولا يُعْرَف هذا الحديثُ عن عُمَرَ بن الخطَّاب \_ رضي الله عنه \_ إلَّا من طريق عَلْقَمَة.

٢ ـ حديثُ «النّهي عن بَيْع الوَلاء وهِبَتِه» تفرّد به عبدُ الله بن دِيْنَار، عن ابن عُمَر،
 ولا يُعْرَف هذا الحديثُ عن ابن عمر إلا من طريق عبد الله بن دينار.

#### ځکمه:

حُكم (الفَزد المُطْلَق) يختلف باختلاف أحواله، وهي حالتان:

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح النخبة» ص: ٥٧.

الأولى: عدم مخالفة راويه بغيره، أي:

إذا كان الراوي ثقةً فحديثُه: صحيحٌ.

إذا كان الراوي خفيفَ الضَّبْطِ فحديثُه: حَسَنٌ.

إذا كان الراوي ضَعيفاً فحديثُه: ضعيفٌ.

تنبيه:

وإذا رَوى راوي (الفَرْدِ المُطْلَقِ) أمراً زائداً لم يَرْوِه أحدٌ غيره، فيُنْظَر: فإنْ كان عَدْلاً حافظاً مُتْقِناً موثوقاً به؛ كان ما تفرّد به صحيحاً، وإنْ كان دُون ذلك في الحِفظ والضَّبْط؛ كان ما انفرد به حَسَناً.

والثانية: مخالفة راويه لغيره:

إذا كان الراوي والمخالف متساوِيَيْن، ولا يُمكِن ترجيحُ أحدِهما على الآخر، فالمَروئُ: مضطربٌ.

إذا كان الراوي ثقةً خالفَ مَن هو أَوْلي منه، فالمَرْوِيُّ: شاذٌّ.

إذا كان الراوي ضعيفاً والمخالفُ ثقةً فالمَرْوِيُّ: مُنْكَرٌ.

القسم الثاني: الفَرْدُ النِّسْبِيُّ:

وهو ما يقع فيه التفرُّدُ بالنسبة إلى جهة خاصَّة، أيّاً كانت تلك الجهةُ(١١).

وقد نَوَّع الحافظُ ابن حجر هذا النوعَ إلى أربعة أقسام، هاكها مع أمثلتها:

الأول: تفرُّدُ شخص عن شخص:

مثاله:

ما أخرجه البخاريُ (٢) من صحيحه قال: حدَّثنا خَلاَّدُ بن يحيى قال: حدَّثنا عبد الواحدِ بن أَيْمَن، عن أبيه قال: أتيتُ جابراً \_ رضي الله عنه \_ فقال: إنّا يومَ الخَنْدَق

<sup>(</sup>١) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) في كتاب: المغازي في باب: غزوة الخندق وهي الأحزاب، برقم: (٢١٠١).

نَحْفِرُ، فَعُرِضَتْ كُدْيَةٌ شديدةٌ فجاؤوا النبيَّ ﷺ فقالوا: هذه كُدْيَةٌ عُرِضَتْ في الخَنْدَقَ، فقال ﷺ: «أنا نازِلٌ».

فهذا الحديثُ تفرَّدَ بروايته: عبدُ الواحد، عن أبيه، من حديث ابن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ وقد رُوِيَ من غير حديث جابر، رضي الله عنه.

الثاني: تفرُّدُ أهلِ بلدٍ عن شخصٍ:

مثاله:

ما رواه عبدُ الله بن بُرَيْدَة، عن أبيه بُرَيْدَة ـ رضي الله عنه ـ يقول: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يَقُول: «القَضَاءُ ثَلاَثَةٌ، فاثْنَانِ في النَّارِ، ووَاحِدٌ في الجَنَّة، فأمَّا الاثنانِ: فقاضٍ قَضَى بغير الحَقِّ، وهو لا يَعْلَمُ فهو في النَّارِ، وقاضٍ قَضَى بغير الحَقِّ وهو لا يَعْلَمُ فهو في النَّارِ، وأمَّا الواحدُ الذي هو في الجَنَّةِ فقاضٍ قَضَى بالحَقِّ فهو في الجَنَّة ).

فقد تَفرَّدَ برواية هذا الحديثِ الخُرَاسَانِيُّوْن، قال الحاكم: «رُوَاتُه عن آخرهم مَرَاوِزَة»(٢).

الثالث: تَفَرُّدُ شخص عن أهل بلدٍ:

قال الحافظُ ابن حجر: «وهو عكسُ الذي قَبْله، وهو قليلٌ جدّاً، وصُورته: أن ينفردَ شخصٌ عن جماعة بحديثٍ تفرَّدوا به »(٣).

الرابع: تفرُّدُ أَملِ بلدٍ عن أَهل بلدٍ آخر:

من تفرُّدُ أهلِ بلدٍ، أو قُطْرٍ أو قبيلة بحديثٍ لا يرونه لغيرهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في أول بدء الوحي.

<sup>(</sup>٢) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٧٠٢).

#### مثاله:

حديث عائشة \_ رضي اللهُ عَنها \_ قالت: "صلَّىٰ ﷺ على سُهَيْل بن البَيْضَاءِ في المسجد»(١).

قال الحاكمُ: «تفرَّدَ أهلُ المدينة بهذه السُّنَّةِ»(٢).

وما أخرجه الحاكم من حديثِ الحسين بن داود البَلْخي، قال: حدَّثنا الفُضَيل بن عياض قال: حدَّثنا الفُضَيل بن مسعود عياض قال: حدَّثنا منصورٌ، عن إبراهيم، عن عَلْقَهَ ، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه \_ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يَقُولُ الله عَزَّ وجُلَّ للدُّنْيَا: يا دُنْيَا! اخْدِمي مَنْ خَدَمَكِ» (٣).

قال الحاكمُ: «هذا الحديثُ مِنْ أفراد الخُراسَانِيِّيْن عن المَكِّيِّيْنَ، فإنَّ الحسين بن داود بَلْخِيُّ، والفُضَيْلَ بن عياض عِدادُه في المَكِّيِّيْنَ»(٤).

#### تنبيه:

هذا وينبغي أن يُتَنَبُّه إلى: أنَّهُ قد يقع قولُهم: «تفرَّدَ به أهلُ مكَّةَ ، أو «تَفَرَّدَ به الْبَصْرِيُّوْنَ عن المَدَنِيِّيْنَ»، أر نحو ذلك، على الحديث الذي لم يَرْوِهِ إلاَّ واحدٌ من أهل مكَّة، أو واحدٌ من القبيلة، وذلكَ على سبيل المجاز، كما يُطْلِق العربُ فعلَ الواحد على قبيلته مجازاً.

## حُكم «الحديث الفرد» أو «الغريب»:

الفردُ أو الغريبُ قد يكون (صحيحاً) كأفراد الصَّحيحين، مثل حديث: «إنَّما الأعمالُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب: الجنائز، باب: ما جاء في الصلاة على الميت في المسجد، برقم: (١٠٣٣) وقال: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة المستطرفة» ص: ٨٥ ـ ٨٦.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه القُضَاعيُّ في «مسند الشهاب» (٢/ ٣٢)، برقم (١٤٥٤)، والديلميُّ في «الفردوس»:
 (٥/ ٢٣٩)، برقم: (٨٠٩٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «معرفة علوم الحديث»: ص: ١٠١.

بالنِّيات»، و«بيع الولاء و هبته» الذي مثَّلنا به للفرد المُطْلَق قبل قليل.

وقد يكون (حَسَناً)؛ وذلكَ إذا كان الرَّاوي المتفرِّد بالرواية عدلاً قد خَفَّ ضبطُه.

وقد يكون (ضعيفاً)، وهو الغالبُ على الغرائب من الأَحاديث، حتى حَذَّرَ منها الأئمةُ فيما نقل عنهم.

يقول الإمام أحمد بن حنبل: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنَّها مناكيرُ، وعامتها عن الضعفاء»(١).

ومن أمثلة (الفرد الضعيف) حديثُ الحسين بن داود البَلْخِي الذي مثَّلنا به، فإن الحسين ضعيفٌ ليسَ بثقةِ، وأحاديثهُ موضوعةٌ.

ومن أمثلتهِ أيضاً ما رواهُ أبو داود من طريق طلحة أمِّ غُراب عن عقيلة امرأة بني فزارة عن سلامة بنت الحرِّ ـ رضي اللهُ عنها ـ قالت: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إنَّ من أشراط السَّاعة أن يتدافع أهلُ المسجد لا يجدون إماماً يصلِّي بهم»(٢).

فقد تفرَّدتُ بروايته عن سلامة عقيلةُ، وتفرَّدَتُ بروايته عن عقيلة طلحةُ:

أما عقيلةُ فمجهولةٌ، قال الذَّهبي: «لا يُعرَف حالها».

وأما طلحةُ فغيرُ معروفة أيضاً، وتفرَّد ابنُ حِبَّان بتوثيقها، وقد سكت عن هذا الحديث أبو داود، ولكنه لا يرقى إلى درجة (الحسن)<sup>(٣)</sup>.

## من مَظَانً الأحاديث «الأفراد» و «الغرائب»:

١ ـ مُسْنَد البَرَّار: لأبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البَرَّار البَصْري (المتوفئ سنة ٢٩٦ هـ).

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح نخبة الفكر»: (۲۰۸ ـ ۲۳۳).

<sup>(</sup>٢) أبو داود في الصَّلاة، باب: التدافع على الإمامة، رقم: (٥٨١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث»، ص: ٣٤٣.

٢ ـ المُعْجَم الأَوْسَط: لأبي القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطَّبَراني (المتوفئ سنة ٣٦٠ هـ).

أشهر المصّنفات فيهما:

١ عرائب مالك: لأبي الحسن علي بن عمر بن أحمد الدَّرَاقُطْني (المتوفئ سنة ٣٨٥ هـ).

٢ ـ الأفراد: للدَّارَقُطْني أيضاً.

٣ ـ السُّنَن التي تفرَّدَ بكلِّ سُنَةٍ منها أهلُ بلدةٍ: للإمام سليمان بن الأشعث السَّجِستاني (المتوفئ سنة ٢٧٥ هـ).

رَفْعُ حَبِّ (لَاَحِيْ الْلَخِدِّي رُسِلِنَهُ (لِاَمْرِ الْفِرُو رُسِلِنَهُ (لِاَمْرِ الْفِرُوو www.moswarat.com



## ٤\_ معرفة الاعتبار والمتابعة والشَّاهد

## أولاً: تعريف «الاعْتِبَارِ»

تعريف «الاعتبار» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الاعتبار): مصدرُ «اعْتَبَرَ»، بمعنى: «اخْتَبَرَ» و «امْتَحَنَ ، و «اعتدَّ به ».

ومعناه: النَّظُرُ في الأمور ليعرف بها شيءٌ آخر من جِنْسها، ليستدلُّ بها على غيرها(١).

واصطلاحاً: هو تتبُّعُ طُرُقِ حديثِ انْفَرَدَ بروايته رادٍ، ليمرف هل شاركه في رواية ذلكَ الحديثِ رادٍ غيرُه من الرُّواة، بأن يرويه بلفظه، أو بمعناه، من نفس السَّند، أو من طريق صحابيِّ آخر، أو لم يُشارِكه في روايته أحدٌ لا في اللَّفظ ولا في المعنى.

فالاعتبارُ إذا ليس قِسْماً مقابلاً لـ: «المتابعات» و«الشواهد» والذي سيأتي تعريفُهما ـ كما قد يُتوَهَّمُ؛ إنما هو البحثُ في الأسانيد لمعرفة وجود المتابعات والشواهد، أو عدَم وجودها، أي: لمعرفة تعدُّدِ إسناد الحديث أو عدَم تعدُّدِه، ولمعرفة ورود حديث آخر بمعناه أو عَدَم ذلك (٢).

مثال الاعتبار:

أن يروي حَمَّادُ بن سَلَمة حديثاً لم يُتَابَعْ عليه، عن أيوبَ، عن ابن سِيْرِين، عن أبي

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» و «المعجم الوسيط».

<sup>(</sup>٢) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٩٤.

هريرةً \_ رضى اللهُ عَنه \_ عن النبيِّ ﷺ.

فَيُنْظَرُ: هل رَوىٰ ثقةٌ غيرُ أَيُّوْبَ عن ابن سيرين؟

فإن وُجِدَ؛ عُلِمَ أَنَّ للخبر أصلاً يُرْجَع إليه، وإِنْ لم يُوْجَد ذلكَ فثقةٌ غير ابن سيرين رواه عن أبي هريرة، وإلَّا فصحابيٌّ غير أبي هريرة رواهُ عن النبيُّ ﷺ، فأيُّ ذلكَ وُجِدُ يُعْلَم به أنَّ للحديث أَصْلاً يُرْجَعُ إليهِ، وإلَّا فلا.

## ثانياً: تعريف «المتابعة»

## تعريف «المتابعة» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المتابعة): «تابَعَ» بمعنى: «وافَقَ» ف: (المتابعةُ) إذاً: الموافقةُ.

واصطلاحاً: أن يُشارِكَ الراوي غيرَهُ في رواية الحديثِ.

### • أنواع المتابعة:

والمتابعَةُ لها نوعان : (المتابعة التَّامة)، و(المتابعة القاصرة)، وإليكَ تعريفَ كُلِّ منها. ١ ـ المُتَاعَعَةُ التَّامَّةُ :

هي أن يشتركَ اثنان في رواية الحديث نفسِه عن الشيخ نفسِه.

#### مثالها:

روىٰ شعبةُ بن الحَجَّاج، عن قتَادة، عن سالم بن أبي الجَعْد، عن مَعْدان بن أبي طلحة، عن أبي الدَّرْدَاء، عن النبيِّ عَلَيْ قال: أيعجِزُ أحدُكم أن يقرأ في ليلة ثُلُث القرآن؟» قالوا: وكيفَ يقرأ ثُلُثَ القرآن؟ قال: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَكَدُ ﴾، تَعدل ثلثَ القرآن».

والحديث نفسُه رواهُ أَبَانُ العَطَّار عن قتادة به، فأبَانُ متابعٌ تامٌ لشعبة بن الحَجَّاج، وشعبة لأَبان، بسبب روايتهما حديثَ أبي الدَّرداء عن شيخ واحدٍ وهو: قتادة (١٠).

٢ \_ المُتَابَعَةُ القَاصِرَةُ (أو الناقصة):

وهي التي تحصل لشيخ الراوي، أو لشيخ شيخه، أو مَنْ فوقه.

<sup>(</sup>١) والحديث أخرجه مسلم في كتاب: صلاة المسافرين، برقم: (٨١١).

#### مثالها:

روى مالك، عن صالح بن كَيْسان، عن عُرْوَة بن الزُّبير، عن عائشةَ زوجِ النبيِّ ﷺ قالت: «فُرضت الصَّلاةُ ركعتين ركعتين في الحَضَر والسَّفَر، فأُقِرَّتْ صلاةُ السَّفَر، وزِيْدَ في صلاة الحَضَر».

والحديثُ نفسُه يرويه سفيانُ بن عُيَيْنَة ، عن ابن شهاب الزُّهري ، عن عُرُوة بن الزُّبير عن عُرُوة بن الزُّبير عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ ، فشارك ابنُ عيينة مالكاً في رواية الحديث عن عروة الذي هو فوق شيخه صالح ، ولم يلتق ابن عيينة مع مالكِ في شيخه صالح ، بل التقي معه في شيخ شيخه عروة ، وهذا سندُه : عن ابنِ عيينة : عن ابن شهاب الزُّهرِيِّ ، عن عروة بن الزُّبير ، عن عائشة رضى اللهُ عَنها . . . الحديث (١) .

### ثالثاً: تعريف «الشاهد»

## تعريف «الشاهد» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: اسمُ فاعل من (شَهِدَ يَشْهَدُ) أي: أدَّى ما عنده من الشَّهادة أو الخبر.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي يرويه صحابيٌّ مُوافِقاً لِمَا يرويه صحابيٌّ آخر في اللفظ والمعنى، أو في المعنى فقط.

والغَرَضُ من إيراد الشُّواهد قد يكون لبيان التَّواتُرِ من الصحابة، رضوان الله عليهم.

وقد يكون لإثبات زياداتٍ في المَثْن.

وقد يكون للتقوية إذا كان الضَّعْفُ يسيراً محتملًا.

وأمَّا إذا كانَ الضَّعْفُ شديداً كأن يكون في إسنادهِ مُتَّهَمٌّ، أو متروكٌ فلا يُسْتَشْهَدُ بحديثهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: صلاة المسافرين، برقم: (٦٨٥).

وقد يكون لتوضيح بعض الغُموض في المَتْن.

وقد يكون لبيان الزَّمان والمكان وغيرهما.

والمحدِّثون القدماء لم يفرِّقوا بين «الشَّاهد» و«المتابعة»، فأطلقوا «الشاهد» على «المتابعة و «المتابعة على «الشاهد»، والأمرُ فيه يُسْرٌ كما قاله الحافظُ ابن حجر (١٠).

#### مثال الشاهد:

ما أُخْرِجه مسلمٌ بسنده عن أبي هريرةَ ـ رضي اللهُ عَنْهُ ـ يقول: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ سَمِعَ رَجُلاً يَنْشُد ضالَةً في المسجد، فليقل: لا ردَّها اللهُ عليكَ، فإنَّ المساجدَ لم تُبْنَ لهذا»(٢).

حيث أخرج مسلمٌ حديثاً آخر بمعناه عن بُرَيْدَة أَنَّ رجلاً نَشَد في المسجد فقال: مَنْ دَعَا إلى الجَمَل الأحمر (٣)؟ فقال النَّبِيِّ ﷺ: «لا وَجَدْتَ، إنَّما بُنِيَتِ المساجدُ لِما بُنِيَتْ له» (٤).

فحديثُ بريدةَ بمعنى حديث أبي هريرة، حيث جاء نهيُ النّبيُّ ﷺ عن طلب الضّالَةِ في المسجد قولاً في حديث النبيّ ﷺ فعلاً في حديث بُريدة.

#### مثال للمتابعة والشاهد:

هذا وقد يجتمعُ الشاهد والمتابعة التَّامة والمتابعة النَّاقصة في حديثِ واحدٍ، من أَمثلة ذلك ما ذكرهُ الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة»(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح النخبة» ص: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في المساجد ومواضع الصلاة (النهي عن نشد الضَّالة في المسجد) برقم: (٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) من دعا إلى الجمل الأحمر، أي: من وجد ضالتي، وهو الجمل الأحمر، فدعاني إليه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الموضع السابق، برقم: (٥٦٩).

<sup>(</sup>٥) ص: ٣٧.

روىٰ الشافعي عن مالك بن أنس، عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ رسول الله على قال: «الشَّهْرُ تِسْعُ وعشرونَ، فلا تَصُوْمُوا حتىٰ تَرَوا الهِلاَل، ولا تُفْطِرُوا حَتَىٰ تَرَوْهُ، فإنْ غُمَّ عليكم فأَكْمِلُوا العِدَّةَ ثلاثينَ».

فقد روىٰ هذا الحديث عن مالكِ أيضاً: عِبدُ الله بن مَسْلَمَة القَعْنَبِيُّ، فهذه: متابعةٌ تامَّةٌ.

ورُوي أيضاً عن عاصم بن محمد، عن أبيه، عن محمد بن زيد، عن جدّه، عن عبد الله بن عمرو رضي اللهُ عَنهما، ولفظه: «...فأكملوا ثلاثين فهذه: متابعةٌ قاصرةٌ.

ورُويَ أيضاً عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر بلفظ: «... فاقدروا ثلاثين» فهذه: متابعة ثانية قاصرة.

ورُوي من حديث ابن عبَّاس \_ رضي اللهُ عَنهما \_ عن النبي ﷺ لفظُه تماماً، فهذا: شاهدٌ باللَّفظ والمعنى.

ورُوي من حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ بلفظ: «فإن أُغمي عليكم فأكملوا عِدَّة شعبان ثلاثين» فهذا شاهد ثانِ بالمعنى.

#### ملحوظة:

امتاز «صحيح مسلم» بأنَّهُ يُورِدُ المتابعات والشُّواهد للحديث الواحد مجموعة في موضع واحدٍ، ولا يفرِّقها في الأبواب كما صَنَعَ البخاري.

وقد سارَ على طريقة مسلم هذه بعضُ أصحاب السُّنن مثل النَّسائي.



رَفْعُ بعبر ((رَّعِنِ) (الْجُثَّرِيُّ (سِّلْنَهُ) (افْزِرُ) (الْفِرُودِ) www.moswarat.com



## ٥ ـ زيادات الشّقات

## تعريف «زيادات الثقات» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الزيادات): جمعُ (زيادَةِ) بمعنى: النُّمُوّ، والزيادةُ: خلاف النُّقُصان(١١).

و (الثِّقات): جمعُ (ثِقَةٍ)، والثقةُ: مصدرُ «وَثِقَ به يَثِقُ» بمعنى: اثْتَمَنَه (٢).

واصطلاحاً: هي ما ينفرد به الثقةُ في رواية الحديث، من لَفْظَةِ، أو جملة في السَّند أو المتن (٣).

هذه الزياداتُ من بعض الثقات في بعض الأحاديث لَفَتَتْ أَنظارَ العلماء، فتتبَّعوها واعتنوا بِجَمْعها ومعرفتِها، وممَّن اشتهر بذلك الأثمة:

١ ـ أبو بَكْر عبد الله بن محمَّد بن زياد النَّيْسابوري (المتوفى سنة ٣٢٤ هـ).

٣ ـ أبو نُعَيْم عبد الملك بن محمد بن عديِّ الجُرْجَاني (المتوفي سنة ٣٢٣ هـ).

٣ ـ أبو الوليد حَسَّان بن محمد القُرَشِيِّ (المتوفى سنة ٣٤٩ هـ).

## مكان وقوع الزيادات:

تقع الزيادةُ في متن الحديث بزيادة كلمة أو جملة.

وتقع في الإسناد برفع موقوفٍ، أو وصل مُرْسَل.

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب» و «القاموس المحيط».

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) انظر «معرفة علوم الحديث» ص: ١٦٢.

ولكن المحدِّثين أفردوا الزيادة في الإسناد بموضوع خاصِّ اسمُه: «المزيدُ في مُتَّصِل الأسانيد»، سيأتي تعريفه بعد هذا النوع.

## أولاً: تعريفُ الزيادة في المتن:

هي ما ينفرد بزيادتها بعضُ الرواة الثقات من التابعين فمَن بعدهم من ألفاظِ فقهيةِ على حديثٍ عُرف بنصِّ معيَّنِ دُون غيرهم من رواة الحديث».

وقيَّدتُ الرواة بكونهم ثقات لأنَّنا نتكلُّم عن زيادات الثقات دون غيرهم.

وقيَّدتُهم بكونهم من التَّابعين فمَن بعدهم؛ لأنَّ الزيادة الحاصلة من بعض الصحابة على صحابيِّ آخر إذا صَحَّ السندُ إليه قد اتَّفق العلماء على قبولها(١).

قال الحافظ ابن حجر محرِّراً محلَّ النزاع: «وإنَّما الزيادةُ التي يتوقَّف أهل الحديث في قبولها من غير الحافظ حيث تقع في الحديث الذي يتَّحد مخرجه كمالكِ عن نافع عن ابن عمر رضي اللهُ عنهما، إذا روى الحديث جماعة من الحقَّاظ الأثبات العارفين بحديثِ ذلكَ الشيخ، وانفرد دونهم بعضُ رواته بزيادة [فيه]، فإنَّها لو كانت محفوظة لما غفل الجمهورُ من رواته عنها، فتفرَّد واحدٌ عنه بها دونهم مع توفُّر دواعيهم على الأخذ عنه وجمع حديثه يقتضى ريبة تُوجب التوقّفَ عنها»(٢).

وقيدت الألفاظ بأنها فقهيةٌ، لأنَّنا نبحث فيما يتعلَّق به حكمٌ شرعيٌّ فحسب (٣).

## حُكم الزيادة في المتن:

لقد اختلف العلماء في حكمها على أقوال:

١ - فمنهم مَن قَبِلهَا مُطْلَقاً سواء وقعتِ الزيادةُ من الرَّاوي نفسه أو من غيره، وسواء
 كانت زيادة في اللفظ دون المعنى، أو كانت زيادة في اللفظ والمعنى. . . . وذهب إلى هذا

<sup>(</sup>١) انظر: «النكت على كتاب ابن الصلاح» (٢/ ٦٩١)، و«فتح المغيث» للسخاوي: (١/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح: (٢/ ٦٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر «الاجتهاد في علم الحديث» ص: ٤٤٥ \_ ٤٤٦.

القول جُمهور المحدِّثين والفقهاء أمثال: الإمام ابن حَزْم (١١) والنَّووي.

٢ ـ ومنهم من رَدَّها مُطْلقاً، وهو محكي عن قوم من المحدَّثين، ومعظم أتباع المذهب الحنفيِّ.

كما قال ابنُ الحنبلي في «قفو الأثر»(٢): «وذَهَب بعضُ أصحاب الحديث إلى ردً الزيادة مطلقاً. ونقل عن معظم أصحاب أبى حنيفة رضى اللهُ عَنه.

والمختار عند ابن السَّاعاتي وغيره من الحنفيّة أنّه إذا انفرد العَدْلُ بزيادةٍ لا تخالف كما لو نقل أنّه ﷺ: «دخل البيت» فزاد «وصَلَّى»، فإن اختلف المجلس قُبلت باتّفاق، وإن اتّحد وكان غيره قد انتهى في العدد إلى حدّ لا يتصوَّر غفلتهم عن مثل ما زاد لم تُقبَل، وإن لم ينته [إلى هذا الحدِّ] فالجمهورُ على القبول، خلافاً لبعض المحدِّثين وأحمد في روايةٍ. وإن جُهل حالُ المجلس فهو بالقبول أولى ممّا إذا اتّحد بذلك الشرط، وأمّا إذا كانت الزيادة مخالفة فالظاهر التعارض».

قال الشيخ ظفر أحمد التَّهَانَوِي في كتابه: «قواعد في علوم الحديث»(٣): «وبهذا عرفت أنَّ الحنفيَّة لا يقبلون زيادةَ الثقة إذا لم تخالف أيضاً إلَّا بشرائط، لا مطلقاً».

وبيَّنَ السخاوي في "فتح المغيث" (٤) سبَبَ ردِّ الزيادةِ فقال: "لأنَّ ترك الحفَّاظ لنقلها وذهابهم عن معرفتها يُوهِنها ويضعِّفُ أمرَها، ويكون معارضاً لها. وليست كالحديث المستقلِّ، إذ غير ممتنع في العادةِ سماع واحدِ فقط للحديث من الراوي وانفراده به، ويمتنع فيها سماع الجماعة \_ أي: في العادة \_ لحديث واحدٍ، وذهاب زيادة فيه عليهم ونسيانها إلاَّ الواحد».

٣ ـ ومنهم من رَدَّ الزيادةَ من راوي الحديث الذي رواه أوَّلًا بغير زيادةٍ، وقَبِلَها من غيره (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: «الإحكام في أصول الأحكام»: (٢/ ٩٠ - ٩٣).

<sup>(</sup>۲) ص: ٦٠ ـ ٦٣.

<sup>(</sup>٣) ص: ١٢٤.

<sup>(3)</sup> (1/317.

<sup>(</sup>٥) انظر: «علوم الحديث» ص: ٧٧، و «الكفاية» ص: ٤٢٤.

وقد قَسَّم ابنُ الصَّلاح الزيادةَ بحسب قبولِها ورَدِّها إلى ثلاثة أقسام، وهو تقسيمٌ حَسَنٌ، وافقه عليه الإمامُ النَّووي وغيرُه، وهذا التقسيمُ هو:

١ ــ زيادةٌ ليس فيها منافاةٌ لِمَا رواه الثّقاتُ أو الأوثَقُ، فهذه حكمُها: القَبول؛ لأنها
 كحديثٍ تفرَّدَ برواية جملته ثقةٌ من الثّقات.

#### مثالها:

ومثال هذه الزِّيادةِ حديثُ أُمَّ سَلَمة ـ رضي الله عنها ـ أنَّ النبيَّ ﷺ يقول: «الذي يَشْرَبُ في إِنَاءِ الفِضَّةِ إِنَّما يُجَرْجِرُ في بَطْنِهِ نارَ جَهَنَّم».

فقد أخرجه البخاريُّ (۱) ومسلم (۲) من طريق نافع مولى عبد الله بن عمر، وقد رواه عن نافع عددٌ من الثقات، منهم: مالكٌ، واللَّيثُ بن سَعْد، ويحيى بن سعيد وغيرُهم، وروى عن كلِّ واحدٍ من هؤلاء عددٌ من الرُّواة الثَّقات، وتفرَّدَ عليُّ بن مُسْهِر ـ وهو ثقةٌ \_ في روايته عن عُبيد الله عن نافع بزيادة ليستْ عند غيره ممَّن روى الحديث، وهي: «الذي يأكُلُ ويَشْرَبُ في آنِيَةِ الذَّهَبِ والفِضَةِ»، قال الإمامُ مسلمٌ بعد أنْ أخرج هذه الرُّواية : «وليس في حديث أجر منهم ذِكْرُ الأكلِ والذَّهَبِ إلاَّ في حديثِ ابن مُسْهرٍ».

٢ ـ زيادةٌ مُنافِيةٌ لِمَا رواه الثّقاتُ أو الأوثَقُ، فهذه حُكمُها: الرَّدُ كحُكم «الحديث الشّاذ».

٣ ــ زيادةٌ فيها نوعُ منافاةٍ لِمَا رواهُ الثّقاتُ أو الأوثَقُ ولم يذكروها، وهذه مرتبةٌ متردّدةٌ
 بين المرتبتين السابقتين .

وهذه الزيادةُ لم يَحْكُم عليها ابنُ الصَّلاح بالقَبول ولا بالرَّدِّ؛ لأنَّ أمر قبولها يعود للمجتهد، فإنْ رأى أنَّها موافقةٌ لأصل الحديث قَبِلَها، ومثلُ هذه الزيادةِ أحدُ أسباب اختلاف الأثمَّة.

<sup>(</sup>١) في كتاب: الأشربة، باب: آنية الفضة، برقم: (٦٣٤).

<sup>(</sup>٢) في كتاب: اللباس والزينة، باب: تحريم استعمال أواني الذهب، برقم: (٢٠٦٥).

#### مثالها:

ومثال هذه الزيادة: ما أخرجه البخاريُّ (١) ومسلمٌ (٢)، من طُرُقِ كثيرةِ عن أبي هريرة وجابر بن عبد الله (٣) \_ رضي الله عنهم \_ أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «وجُعِلَتْ لي الأرضُ مَسْجِداً وطَهُوْراً...».

وجاء في حديث خُذَيْفَة بن اليَمَان \_ رضي الله عنه \_ زيادةٌ وهي: «وجُعِلَتْ لنا الأَرْضُ كُلُها مَسْجِداً، وجُعِلَتْ تُرْبَتُها لنا طَهُوْراً» (٤) روى هذه الزيادة أبو مالك سعد بن طارق الأَشْجَعي، عن رِبْعيِّ بن حِرَاشٍ، عن حذيفة.

فهذا يُشْبِه المردودَ من حيث أنَّ ما رواه الجماعةُ «عامٌّ» معنى لشموله جميع أجزاء الأرض، وأمَّا ما رواه المنفردُ بالزيادة فـ: «مخصوصٌ»؛ لأنَّه خَصَّ الطَّهوريةَ بالتُّراب، وفي ذلك: مغايرةٌ في الصَّفة، ومخالفةٌ يختلف بها الحكمُ.

وهو يُشْبِه القسمَ المقبولَ من حيثُ إنه لا منافاةَ بينهما، بل يُمكِن الجمعُ بينهما.

ولذلك اختلف المجتهدون في هذا:

فَذَهب الإمام أبو حنيفة ومَن وافقه إلى ما ذَلَّ إليه أصلُ الحديث بدون الزيادة، وأجازوا بناءً على ذلك التيمُّمَ بأيِّ جزءٍ من الأرض، وقالوا: إنَّ ذِكْرَ بعض أفراد العامِّ لا يُخصِّص.

وذَهَب الإمام الشافعيُّ ومَن وافقه إلى قبول هذه الزيادة؛ لأنها في رأيهم غيرُ منافيةٍ

<sup>(</sup>١) في كتاب: الجهاد، باب: قول النبي ﷺ: "نُصرت بالرعب" برقم: (٢٩٧٧).

<sup>(</sup>٢) في أول كتاب المساجد، برقم: (٥٢٣).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: التيمم، باب: التيمم، برقم: (٣٣٥)، ومسلمٌ في أول المساجد، برقم:
 (٥٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في أول المساجد، برقم: (٥٢٢).

لأصل الحديث، بل أصلُ الحديثِ مُطْلَقٌ، والزيادةُ مقيَّدةٌ، والمُطْلَقُ يُحمَل على المقيَّد، وبالتَّالي فإنهم لا يُجيزون التيمُّمَ إلا بالتُّراب خاصَّةً (١٠).

### والنُخلاصة:

فَإِنَّ التقسيم الذي قسَمه ابنُ الصَّلاح في مسألة «زيادة الثقة» تقسيمٌ وجيهٌ ورأيٌ حسنٌ. ثانياً: تعريف الزيادة في الإسناد:

هي ما ينفرد بزيادتها بعض الرُّواة الثقات من التابعين فمَن بعدهم، من وصلي للمُرْسَل، أو رفع للموقوف (٢).

## حُكم الزِّيادَةِ في الإسناد:

أمَّا الزيادة في الإسناد، فتَنْصَبُ هنا على مسألتين رئيسيتين يَكْثُر وقوعُهما، وهما: تعارُضُ الوصلِ مع الإرسالِ، وتعارُضُ الرفع مع الوقف، أمَّا باقي صُور الزيادة في الإسناد فقد أفرد العلماءُ لها أبحاثاً خاصة مثلَ «المزيد في مُتَّصِل الأسانيد» سيأتي تعريفه.

هذا وقد اختلف العلماء في قبول الزيادة وردِّها على أربعة أقوال، وهي:

١ - الحُكْمُ لمن وَصَله أو رَفَعه (أي: قبول الزَّيادة)، وهو قولُ جُمهور الفقهاء والأصولين.

٢ - الحُكْمُ لمن أَرْسَلُه أو وَقَفه (أي: ردُّ الزيادة)، وهو قولُ أكثر أصحاب الحديث.

٣ - الحُكُمُ للأكثر: وهو قولُ بعض أصحاب الحديث.

الحُكُمُ للا حفظ: وهو قولُ بعض أصحاب الحديث.

لكن الراجح الذي عليه المحقِّقون من أئمةِ هذا الفنِّ هو: ترجيح الوصول على الإرسال، والرفع على الوقف، إذا كان راويهما حافظاً مُتقِناً ضابطاً، ولم تكن قرينةٌ أقوىٰ

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث» ص: ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: (الاجتهاد في علم الحديث اص: ٤٤٦.

على الترجيح إرساله أو وقفه(١).

قال الخطيب البغدادي: «وهذا القولُ هو الصحيحُ عندنا؛ لأن إرسال الراوي للحديث ليس بجرحٍ لمن صَله، ولا تكذيب له، ولعلَّهُ أيضاً مُسْنَدٌ عند الذين رووه مُرْسَلاً، أو عند بعضهم، إلا أنهم أرسلوه لغرضٍ أو نسيانٍ، والناسي لا يقضى له على الذاكر، وكذلك حالُ راوي الخبر إذا أرسله مرةً ووَصَله أخرىٰ لا يُضَعّف ذلكَ أيضاً؛ لأنه قد ينسى فيُرسِله، ثم يذكر بعده فيُسنده، أو يفعل الأمرين معاً عن قصدٍ منه لغرض له فيه . . .

#### مثاله:

مثال ذلك ما رواه الترمذيُّ: حدَّثنا محمدُ بن إسماعيل، حدَّثنا آدمُ بن أبي إياس، حدَّثنا شيبانُ أبو معاوية، حدَّثنا عبدُ الملك بن عمير، عن أبي سَلَمة بن عبد الرحمن، عن أبي مريرة - رضي الله عنه -: قال: خَرَجَ النبيُّ ﷺ في ساعة لا يخرجُ فيها، ولا يلقاه فيها أحدٌ، فأتاه أبو بكر...

قال الترمذي: «هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ غريبٌ». ثم قال: قحدًثنا صائحُ بن عبد الله، حدَّثنا أبو عَوَانة عن عبد الملك بن عُمَيْر، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنَّ رسول الله ﷺ خَرَج يوماً...»(٢).

وهذا إسنادٌ مُرسَلٌ، والإسنادُ الأول متَّصِلٌ، وراوي الو**صلِ فيه: (شيبان) ثقةٌ حجَّةٌ** صاحب كتابِ احتجَّ به الجماعةُ. لذلكَ صَحَّح الترمذي روايته للموصل.

### فائدة معرفة زيادات الثقات وكيفية معرفتها:

معرفة زيادة الثقة فن لطيف يستحسن العناية به لما يستفاد بالزيادة من الأحكام، وتقييد الإطلاق، وإيضاح المعانى، وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب: الزهد، باب: معيشة أصحاب النبي عليه، يرقم (٧٣٧٠).

وأمَّا كيفيته معرفة الزيادة؛ فهي تُعْرَفُ بجمع الطُّرق والأبواب(١).

قال الحاكم: «وهذا ممَّا يعزُّ وجوده، ويَقِلُّ في أهل الصنعة من يحفظه (٢).

وقال ابن حبّان: «ما رأيتُ على أديم الأرض من كان يُحسِن صناعةَ السُّنَن ويحفظ الصِّحَاح بألفاظها، ويقوم بزيادة كلِّ لفظة تزاد في الخبر - ثقةً - حتَّى كأن السُّنَنَ كلَّها نصبُ عينيه إلاَّ محمَّد بن إسحاق بن خُزَيْمَة»(٣).

وقال ابن رجب الحنبلي: «وأمَّا الزيادة في المتون وألفاظ الحديث، فأبو داود رحمه الله في كتاب السُّنن أكثَرُ الناسِ اعتناءً بذلك، وهو ممَّا يعتني به محدِّثو الفقهاء»(٤).

<sup>(</sup>١) شرح شرح نخبة الفكر: للمُلاعلي القاري: ص: ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) معرفة علوم الحديث: ص: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) كتاب المجروحين: (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٤) شرح علل الترمذي: (١/ ٤٣٠).

## ٦- المزيدُ في مُتَّصِل الأسانيد

تعريف «المزيد في متصل الأسانيد» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المَزِيْدُ): اسمُ مفعولِ من «الزيادةِ». والزيادةُ، هي: النُّمُوّ، وهو خلاف النُّقْصان (١).

(والمُتَّصِلُ): ضِدُّ «المُنقطع». و(الأسانيد): جمعُ: إسنادٍ، ومعناه: «الاعتمادُ» (٢٠). واصطلاحاً: وهو أن يزيد راوٍ في الإسنادِ الصحيح المُتَّصِل رجلًا لم يَذْكُرُه غيرُه.

#### مثاله:

١ ـ ما رَوَاهُ عبد الله بنُ المبارك قال: حدَّثنا سفيانُ عن عبد الرحمن بن يَزِيْد، حدَّثني بُسْرُ بن عُبيد الله، قال سمعتُ أبا إدريس قال: سمعتُ وَاثِلَةَ يقول: سمعتُ أبا مَرْثَد يقول: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «لا تَجْلِسُوا على القُبُورِ، ولا تُصَلُّوا إليها»(٣).

فالزيادةُ في هلذا المثال في مَوضِعَيْنِ، الموضع الأول في لفظ «سفيان»، والموضع الثاني في لفظ «أبا إدريس»، وسببُ الزيادة في الموضعين هو الوَهْمُ.

أمًّا زيادةُ «سفيان» فوَهْمٌ مِمَّن دُون عبد الله بن المبارك؛ لأن عدداً من الثقات رووا هذا الحديث عن عبد الله بن المبارك عن عبد الرحمن بن يزيد، ومنهم مَنْ صَرَّحَ فيهِ بالإخبار.

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب: الجنائز، باب: النهي عن الجلوس على القبر..، برقم: (٩٧٢).

وأمَّا زيادة «أبا إدريس» فوَهْمٌ من عبد الله بن المبارك؛ لأنَّ عدداً من الثِّقات رووا هذا الحديث عن عبد الرحمن بن يزيد فلم يذكروا «أبا إدريس»، ومنهم مَنْ صَرَّحَ بسَماع بُسْرِ من وَائِلَة .

٢ ـ ومثالُ آخر ما رواه عبدُ الله بن سالمٍ عن الزّبِيْدِيّ، عن الزهريّ، عن حبيب مولى عُرْوَة بن الزّبيْر، عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنَّ الحَوْلاَء بنت تُويْتٍ مَرَّتْ بها وعندها رسولُ الله عَلَيْ فقلتُ: هذه الحولاءُ بنت تُويْتٍ وزعموا أنها لا تنام اللَّيلَ. فقال رسول الله عَلَيْ: «لا تنامُ اللَّيلَ؟ خُذوا من العمل ما تُطِيقون، فوالله! لا يسأمُ الله حتى تسأموا».

فإنَّ عبد الله بن سالمٍ وَهِمَ في روايته فزادَ في السَّند راوياً، وهو: (حبيب مولى عروة)، فإنَّ هذا الحديثَ قد رواه عن الزُّهريِّ كلُّ مِنْ: يحيئ بن سعيد، ويونس، وشعيب بن أبي حمزة، كلُهم قالوا: "عن الزُّهريِّ، عن عروة بن الزُّبَيْر»، لم يذكروا بينهما واسطةً.

فالزيادةُ في هذا المثال: (حبيبٌ مولى عروة).

### شروط رَدِّ الزيادة:

يُشْتَرَطُ لِرَدِّ الزيادةِ واعتبارِها وَهُماً مِمَّن زادها شرطان، وهما:

١ ـ أن يكون مَنْ لم يَزِدْها أتقنَ ممَّن زادَها.

٢ - أن يقع التصريحُ بالسَّماع في موضع الزيادة.

فإن اختلَّ الشرطان أو واحدٌ منهما ترجَّحت الزيادةُ وقُبِلَت، واعْتُبِرَ الإِسنادُ الخالي من تلك الزيادةِ منقطعاً، لكن انقطاعه خَفِيٌّ، وهو الذي يُسَمَّى: «المُرْسَلَ الخَفِيَّ» وقد سَبَقَ تعريفه في الفصل الخامس (١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر صفحة (۷۸۹).

### الاعتراضات الواردة على ادِّعَاء وقوع الزيادة:

يُعْتَرَضُ على ادِّعاء وقوع الزيادة باعتراضين، هما:

١ - إنْ كان الإسنادُ الخالي عن الزيادة بحرف «عَنْ» في موضع الزيادة، فينبغي أن يُجْعَل منقطعاً.

٢ = وإِنْ كَانَ مصرَّحاً فيهِ بالسَّماع، احْتُمِلَ أن يكون سَمِعَهُ من رجلٍ عنهُ أولاً، ثم
 سَمِعَهُ منه مباشرةً، ويمكن أن يُجابَ عن ذلكَ بما يلى:

ـ أمَّا الاعتراضُ الأوَّلُ فهو كما قال المُعْتَرِضُ.

- وأمَّا الاعتراضُ الثاني، فالاحتمالُ المذكورُ فيهِ مُمْكِنٌ، لكن العلماء لا يحكمون على الزيادةِ بأنها وَهُمّ إلا مع قَرينةِ تَدُلُّ على ذلك(١).

## أشهر المصنَّفات فيه:

١ - تمييز المزيد في متصل الأسانيد: للحافظ أحمد بن علي المعروف بالخطيب
 البغدادي (المتوفئ سنة (٤٦٣ هـ).

وقد قسّمه إلى قسمين: أحدهما ما حُكِم فيه بصِحَّةِ ذكر الزيادةِ في السَّند وتركها، والثاني: ما حُكم فيه بردِّ الزيادةِ وعدم قبولها(٢).

قال ابن الصَّلاح: «في كثير مما ذكره نظرٌ»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر «اختصار علوم الحديث؛ ص: ۱۷٦، و همنهج النقد في علوم الحديث؛ ص: ٣٦٤، و دتيسير مصطلح الحديث؛ ص: ١١١ ـ ١١١.

<sup>(</sup>٢) شرح علل الترمذي: (١/ ٤٢٧ ــ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص ٢٨٧.

رَفْعُ مجبر (لرَّحِنِ) (النَجَّرِي (سِلتَمَ (النِّرُ) (الِنزوكِ www.moswarat.com

\* 12



# الفصل السابع

تعريفُ عُلوم الإسناد (اللَّطائف الإسنادية)

١ ـ المُعَنْعَن.

٢ ـ المُؤَنَّن.

٣ - الحديث المُسَلْسَل.

٤ ـ العالي والنَّازل.



رَفْعُ معبن (لرَّحِئِ (الْنَجَنِّ يُّ (سِّكْتُهُ (الْاِدْوُ كُرِيْ www.moswarat.com



## ١-الحديث المُعَنْعَنْ

## تعريف «المُعَنْعَن» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المُعَنْعَنُ) اسمُ مفعولٍ من «عَنْعَنَ» وهو أن يقول: عَنْ فُلانِ عن فلانِ.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي قيل في إسناده: «عن فُلانِ عَنْ فلانِ» من غير بيانِ للتحديث أو الإخبار، أو السَّماع.

الإسناد المُعَنْعَن: هو ما قيل فيه ِ «فلانٌ عن فلانِ عن فلانِ عن فلانِ».

أمثلة للإسناد المعنعن:

وهانده أمثلةٌ من كتب السُّنَّة ، لبعض الأسانيد الواقعة بالعنعنة :

ا ـ قال الإمام البخاري: حَدَّثَنا عبدُ الله بن مَسْلَمَة، عن مالكِ، عن ابن شِهابِ، عن عبّاد بن تميم، عن عمّه أنه: «رأى رسولَ الله ﷺ مستلقياً في المسجد واضعاً إحدى رجليه على الأخرى»(١).

٢ ـ وقال أيضاً: حَدَّثنا قتيبةً: حَدَّثنا اللَّيثُ، عن بُكيْر، عن بُسْرِ بن سعيد، عن زيد بن خالد، عن أبي طَلْحَة صاحب رسولِ الله ﷺ قال: إنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «إنَّ الملائكة لا تَدْخُلُ بيتاً فيه صورةٌ...» (٢).

٣ \_ وقال الإمامُ أحمد: حَدَّثنا وكيعٌ، عن شعبةً، عن الحَكَم، عن مِقْسَم، عن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، رقم: (٤٧٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب الأدب، رقم: (٥٩٨٥).

ابن عبَّاس قال: «خَرَج رسولُ الله ﷺ من المدينة صائماً في شهر رمضان، فلمَّا أتى قديداً أفطر، فلم يَزَلُ مفطراً حتى دخل مكَّةً»(١).

عن عن يونس، عن المرمذي: حَدَّثنا قتيبةُ وغيرُ واحدٍ، عن عبد الله بن وَهْبٍ، عن يونس، عن ابن شهابٍ، عن أنسِ قال: «كان خاتمُ النبيِّ ﷺ من وَرِقِ وكان فَصُّه حَبَشِيًاً» (٢٠).

### أقسام العنعنة:

ذكر الحافظُ ابن حجر، أنَّ العنعنة تنقسم إلى أربع حالات، فقال: «حاصلُ كلام المصنَّف (أي: ابن الصلاح)، أنَّ للفظ «عن» ثلاثة أحوال:

أحدها: أنها بمنزلة: حدَّثنا، وأخبرنا، بالشرط السابق (أي: ثبوت اللَّقاء مع السلامة من التدليس).

الثاني: أنها ليست بتلك المنزلة إذا صَدَرَتْ عن مدلِّسٍ، وهاتان الحالتان مختصَّتان بالمتقدِّمين.

وأمَّا المتأخِّرون، وهم من بعد الخمسمئة وهلم جَرَّاً، فاصطلحوا عليها للإجازة، فهي بمنزلة: (أخبرنا)، لكنه إخبارٌ جمليٌّ.

الثالثة: ولأجل هـنذا قال المصنّف: لا يخرجها ذلك من قبيل الاتصال، إلا أنَّ الفرق بينها وبين الحالة الأولى، مبنيُّ على الفرق فيما بين السماع والإجازة، لكون السماع أرجح. والله أعلم.

وإذا تقرَّر هاذا، فقد فات المصنَّفَ حالةٌ أخرىٰ لهاذه اللفظة وهي خفيةٌ جداً... وهي أنها ترد، ولا يتعلَّق بها حكمٌ باتصال ولا انقطاع، بل يكون المراد بها، سياقَ قصة، سواء أدركها الناقل أو لم يدركها، ويكون هناك شيءٌ محذوفٌ مقدَّرٌ، ومثال ذلك: ما أخرجه ابن أبي خيثمة في تأريخه عن أبيه قال: «ثنا أبو بكر بن عَيَّاش ثنا أبو إسحاق عن أبي

<sup>(</sup>١) مسئدأحمد: (٥/٥٧).

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي: أبواب اللباس، باب: ما جاء في خاتم الفضة، رقم: (١٧٣٩).

الأحوص أنه خرج عليه خوارج فقتلوه»(١).

فهاذا لم يُرِد أبو إسحاق بقوله: عن أبي الأحوص أنه أخبره به، وإنما فيه شيءٌ محذوفٌ، تقديره: عن قصة أبي الأحوص، أو عن شأن أبي الأحوص، أو ما أشبه ذلك؛ لأنه لا يمكن أن يكون أبو الأحوص حَدَّثه بعد قتله»(٢).

### حكم «الحديث المُعَنْعَن»

كان قول الرجل: «حَدَّثني فلانٌ عن فلان»، وقولُه: «سمعتُ فلاناً يقول: سمعتُ فلاناً» سواءً لا فرقَ بينهما قبل أن ينتشر التدليسُ. أمَّا بعد شيوع التدليس فلم يَعُدُ حكمُ «الحديث المُعَنْعَن» كحكم الحديث المصرَّح فيهِ بالسَّماع.

قال الإمام الشافعي في «الرسالة» (٣): «لم نعرف التدليس ببلدنا فيمن مَضَى، ولا مَنْ أدركنا من أصحابنا إلا حديثاً.. وكان قولُ الرجل: «سمعتُ فلاناً يقول: سمعتُ فلاناً»، وقولُه «حَدَّثَني فلانٌ عن فلانٍ» سواءً عندهم، لا يحدِّث واحدٌ منهم عمَّن لقي إلاَّ ما سمع منه.

ثم اختلف العلماءُ في كون «الحديثِ المُعَنْعَنِ» يُعَدُّ موصولًا أم لا على أربعة أقوال:

القول الأوَّل: إنَّ ما كان فيه لفظُ «عن» فهو من قبيل المُرْسَل المنقطع حتَّى يتبيَّن اتَّصاله من جهة أُخرى .

حكى هذا القولَ ابنُ الصَّلاح<sup>(٤)</sup> وضَعَّفه ولم يُسَمِّ قائله. وعزاه الرَّامَهُرْمُزِيُّ<sup>(٥)</sup> إلى بعض المتأخِّرين من الفقهاء.

العلل: لأحمد: (٢/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٢) النكت على كتاب ابن الصلاح: ص: ٢٢٥ ـ ٢٢٦، وانظر: أيضاً ص: ٢٢٦ ـ ٢٢٧، و"فتح المغيث»: (١/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) ص: ٣٧٨\_ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) علوم الحديث: ص: ٥٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: «المحدث الفاصل بين الراوي والواعي»، ص: ٤٥٠.

قال العَلائي: ووَجَّه بعضُهم هذا القولَ بأنَّ هذه اللفظة لا إشعارَ لها بشيء من أنواع التحمُّل، وبصحَّة وقوعها فيما هو منقطعٌ، كما إذا قال الواحدُ منَّا مثلاً: "عن رسول الله ﷺ، أو عن أنسٍ ونحوه، فهذا القولُ في "عن" قَلَّ من يقول به. وهو أضيَقُ الأقوال».

القول الثاني: إنَّ الراوي إذا كانَ طويلَ الصُّحبةِ للذي روىٰ عنه بلفظ «عن»، ولم يكن مدلِّساً كانت محمولةً على الاتَّصال وإلا فهو مُرْسَلٌ.

وهو قولُ أبي المُظَفَّر السَّمعاني (١). ووجَّهه العَلائي (٢) بأن طُول الصحبة يتضمَّن غالباً السَّماع لحمله ما عند المحدِّث أو أكثره، فتحمل «عن» على الغالب، و إن كانت محتملة للإرسال.

القول الثالث: إنَّ «عن» تقتضي الاتِّصالَ وتَدُلُ عليه إذا ثبت اللقاءُ بين المذكور قبلها والمذكور بعدها ولو مرَّةً واحدةً. وكان الراوي بريئاً من تُهمة التدليس.

وهو قولُ أكثر الأثمَّة منهم: عليُّ بنُ المَدِيني والبخاري<sup>(٣)</sup>، وهو مقتضىٰ كلام أحمد وأبي زُرْعَة وأبي حاتم وغيرهم من أعيان الحفَّاظ<sup>(٤)</sup>. وهو مقتضىٰ كلام الشافعيُّ رضي اللهُ عَنه<sup>(٥)</sup>.

قال العلائيُّ: «وذكر بعضُ الأثمَّة المتأخِّرين من أهل الأندلس أنَّهُ ينبغي أن يكون مراد هؤلاء بثبوت اللِّقاء تحقُّق السماع في الجملة لا مجرَّد اللقاء فقط. . وفي كلام الحاكم أبي عبد الله على الحديث المُسْنَد ما يُشعِر بذلك، أي: أنَّ المعتبر ثبوت السَّماع في الجملة

<sup>(</sup>١) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٥٠، «جامع التحصيل»: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) جامع التحصيل: ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٦٠، و «جامع التحصيل»: ص: ١١٦، و «فتح المغيث»: (١/ ١٦٥)، و «ظفر الأماني»: ص: ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: «شرح علل الترمذي»: (١/ ٣٦٥) حيث أطال ابن رجب بالاستدلال لهذا.

<sup>(</sup>٥) انظر: «النكت على كتاب ابن الصلاح»: (٢/ ٥٩٥).

لا مجرَّد اللِّقاء، ويحتمل أن يكتفي بثبوت اللقاء فقط، لما يلزم منه غالباً من السماع»(١١).

القول الرابع: إنَّهُ يكتفي بمجرَّدِ إمكان اللَّقاء دون التصريح بثبوت أصله. فمتىٰ كان الراوي بريثاً من تُهمة التدليس وكان لقاؤُه لمن روىٰ عنه بالعنعنة ممكناً من حيث السَّنُ والبلد كان الحديثُ متَّصلاً وإن لم يأتِ نصِّ صريحٌ أنَّهما اجتمعا قط.

وهذا قولُ الإمام مسلم والحاكم والباقِلاني وأبي بكر الصَّيْرَفِي (٢).

#### تنبيه

قال الحافظ ابن حجر: «للفظة (عن) حالةٌ خفيّةٌ جدًّا قلَّ مَنْ نَبَّهَ عليها، بل لم ينبّه عليها أحدٌ من المصنّفين في علوم الحديث مع شِدَّةِ الحاجةِ إليها، وهي أنَّها تَرِدُ ولا يتعلَّقُ بها حكمٌ باتِّصالٍ ولا انقطاعٍ، بل يكونُ المرادُ بها سياقَ قصَّة، سواء أدركها الناقلُ أو لم يدركها، ويكون هناك شيءٌ محذوفٌ مقدَّرٌ.

#### مثالة:

ومثال ذلكَ ما أخرجهُ ابنُ أبي خَيْثَمة في تاريخه عن أبيه قال: ثنا أبو بكر بن عيَّاش، ثنا أبو إلى الأحوص أنَّهُ خَرَج عليه خوارجٌ فقتلوه.

فهذا لم يُرِدُ أبوإسحاق بقوله عن أبي الأحوص أنَّهُ أخبره به، وإنَّما فيهِ شيءٌ محذوفٌ تقديرهُ: عن قصَّةِ أبي الأحوص، أو عن شأنِ أبي الأحوص، أو ما أشبه ذلك؛ لأنَّهُ لا يمكن أن يكون أبو الأحوص حدَّثه بعد قتله. . .

وقال ابنُ عبد البرِّ - في حديث بُسْرِ بن سعيد عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ عن أبي موسى الأشعري - رضي اللهُ عَنه - في قصة الاستئذان ثلاثاً -: ليس المقصودُ من هذا رواية أبي سعيد الخدري - رضي اللهُ عَنهُ - لهذا الحديث عن أبي موسى؛ لأنَّ أبا سعيد سمعهُ من النبيِّ عَلِيْ ، وشهد بذلكَ لأبي موسى، عند عمر، رضي اللهُ عنه، وإنَّما وَقَع هذا على سبيل

<sup>(</sup>۱) جامع التحصيل: ص: ۱۷.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة «صحيح مسلم»: ص: ٢٩ ـ ٣٥، و «جامع التحصيل» ص: ١١٧.

التجوُّز، والمراد عن أبي سعيد، عن قصَّة أبي موسى، رضى اللهُ عَنه.

قلت: وأمثلة هذا كثيرة ، ومن تتبعها وَجَد سبيلاً إلى التعقّبِ على أصحاب المسانيد ومصنّفي الأطراف في عِدَّةِ مواضع يتعبَّن الحملُ فيها على ما وصفنا من المراد بهذه العنعنة. والله أعلم (١١).

## الحاصلُ:

تلخّص مما سَبَق أنَّ (الحديث المعنعن) مقبولٌ باتفاق الأئمة، إذا ثَبَت لقاءُ الرواة بعضهم بعضاً، وكانوا برآءَ من التدليس، ولا خلاف بينهم في ذلك، قال ابنُ الصلاح: «الإسناد المعنعن. . . والصحيحُ والذي عليه العملُ أنه من قبيل الإسناد المتصل، وإلى هذا ذهب الجماهيرُ من أئمة الحديث وغيرهم . . . وادَّعى أبو عمرو الدَّاني المقرىُ الحافظ إجماعَ أهل النقل على ذلك، وهاذا بشرطٍ أن يكون الذين أضيفت العنعنة إليهم، قد ثبتت ملاقاة بعضهم بعضاً مع براءتهم من وصمة التدليس، فحينئذ يحمل على ظاهر الاتّصال إلا أن يظهر فيه خلاف ذلك» (٢).

أمَّا إذا كان الراوي معروفاً بالتدليس، فإنه لا يُحكَم لعنعنته بالاتصال، بل نبني على أوهى الاحتمالين، وهو الانقطاع ووجود الواسطة بين المدلِّس ومَن روى عنه، وهاذا من المتفق عليه بين أئمة الحديث.

ومن هنا يتبيَّن لنا أنَّ الخلاف بين الأثمة، إنما ينحصر في نقطة واحدة، وهي توسيعُ دائرة شرط ثبوت اللِّقاء إلى إمكانه، أي الاكتفاء بالمعاصرة مع إمكان اللِّقاء.

<sup>(</sup>۱) النكت على كتاب ابن الصلاح: (۲/ ٥٩٠ ـ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٨٣.



# ٢ ـ الحديث المُؤَنَّنُ

# تعريف «المؤنَّن» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُؤنَّن): اسمُ مفعولِ من «أنَّ»، وهي مصدرُ: أَنْأَنَ الحديث، وهو أن يقول: أنَّ فلاناً قال أنَّ فلاناً.

واصطلاحاً: هو الحديثُ الذي قيل في إسنادهِ: «أنَّ فلاناً أنَّ فلاناً حدَّثَني... » من غيرِ بيانٍ للتحديثِ، أو الإخبار، أو السَّماع.

و «أنَّ»، هي الصيغةُ الثانيةُ من الصِّيَغِ التي ليست صريحةً في التحديث والاتصال، بل تحتمله كما تحتمله «عَنْ».

# كيف تقع «أنّ» في الإسناد؟

إِنَّ صِيغة «عَنْ» تقع في الإسناد، فتأتي على صورة: فلانٌ عن فلانِ عن فلانِ، أمَّا صِيغة «أَنَّ» فإنها لا تجيء مُجرَّدة، بل ثأتي في الإسناد دائماً مقترنة بغيرها مثل: أنَّ فلاناً قال، أو أنَّ فلاناً ذَكَر، أو أنَّ فلاناً سَمِعَ، أو أنَّ فلاناً حَدَّث... وهكذا، فلا تجد إسناداً فيه: فلانُ أنَّ فلاناً أنَّ فلاناً أنَّ فلاناً أنَّ فلاناً ... فهذا لم يأتِ في إسنادٍ قَطُّ؛ لأنه ليس له أيُّ معنى.

#### أمثلة في ذلك:

أُقدِّم هنا بعضَ الأمثلة لتَتَّضِعَ بها المسألة :

١ ـ قال البخاريُّ: «حَدَّثنا إبراهيمُ بن موسى قال: أخبرنا هِشامٌ أنَّ ابن جُرَيْجِ أخبرهم

قال: أخبرني عطاءٌ عن جابر بن عبد الله قال: سمعتُه يقول: إنَّ النبيَّ عَلَيْد. . الحديث»(١).

٢ ـ وقال أيضاً: «حَدَّثنا موسى بن إسماعيل، حَدَّثنا إبراهيمُ بن سعد، حَدَّثنا الزهريُّ عن هِنْدِ بنت الحارث أنَّ أمَّ سَلَمة ـ رضي الله عنها ـ قالت: كان رسولُ الله ﷺ... الحديث» (٢).

٣ ـ وقال: «حَدَّثنا إبراهيمُ بن موسى، أخبرنا هشامُ بن يوسف أنَّ ابن جُرَيْج أخبرهم قال: أخبرني سعيدُ بن أبي أثبوب أنَّ يزيد بن أبي حَبيب أخبره أنَّ أبا الخير حَدَّثه عن عُقْبَةَ ابن عامرِ قال: نَذَرَتْ أختى أن تمشى إلى بيت الله. . . . . الحديث (٣).

٤ ـ وقال: «حدَّثنا عَبْدان، أخبرنا عبد الله، أخبرنا يونسٌ، عن ابن شهاب قال: أخبرني عليُّ بن حسين أن حسين بن علي ـ رضي الله عنهما ـ أخبره أن علياً قال: كانت لي شارفٌ من نصيبي من المغنم. . . الحديث»(٤).

٥ \_ وقال: «حدَّثنا قُتَيْبَةُ، حدثنا اللَّيْثُ، عن يزيد بن أبي حبيب، عن عِرَاك بن مالك أنّ زينب ابنة أبي سلمة أخبرته أنّ أم حبيبة قالت لرسول الله ﷺ . . . الحديث (٥٠).

فالمُلاحَظ على هذه الأسانيد كلِّها \_ وهي قُلِّ من جُلِّ \_ أَنَّ صيغةَ: «أَنَّ فيها ليست مُجرَّدةً، بل جاءت مقترنة بغيرها: «أَنَّ فلاناً أخبرهم، أَنَّ فلانة قالتْ، أَنَّ فلاناً أخبره، أَنَّ فلاناً قال . . . » وعليه فإنَّ المتبادر للذِّهْنِ أَنَّ حُكْمَ صيغة: «أَنَّ » تابعٌ لحكم الصيغة التي جاءت مقترنة بها.

# الفرقُ بينَ «أنَّ» و «عَنْ»:

تنازع بعضُ أهل العلم بالحديث، في التفريق بين: «أنَّ» و«عَنْ»، أو عدم التفريق

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب: العيدين، باب: المشي والركوب. . . ، برقم: (٩٥٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب: الأذان، باب: التسليم، برقم: (٨٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر في كتاب: جزاء الصيد، باب: من نذر المشي إلى الكعبة، برقم: (١٨٦٦).

<sup>(</sup>٤) في كتاب: البيوع، باب: ما قيل في الصوّاغ، برقم: (٢٠٨٩).

<sup>(</sup>٥) في كتاب: النكاح، باب: عرض الإنسان ابنته. . . ، برقم: (٥١٢٣).

بينهما، على قولين مشهورين، نُسِبَ الأوَّلُ للإمام أحمد بن حنبل، والثاني للإمام مالكِ - رحمهما الله -: يقول الحافظُ ابن عبد البَرِّ: «واختلفوا في معنى: (أنَّ) هل هي بمعنى: (عَنْ) محمولةً على الاتصال بالشرائط التي ذكرنا حتى يتبيَّن انقطاعُها، أو هي محمولةٌ على الانقطاع حتى يُعْرَفَ صحةُ اتصالها؟ وذلك مثل: مالكٌ عن ابن شهاب أنَّ سعيد بن المُسَيَّب قال كذا...»(١).

وكذا قال ابنُ الصَّلاح، ثم قال: «فرُوِّيْنا عن مالكِ \_ رحمه الله \_ أنَّه كان يرى: (عن فلانِ) و(أنَّ فلاناً) سواءً..»(٢).

وروى الخطيبُ البغداديُّ عن الإمام أحمد بن حنبل قال: «كان مالكُّ زعموا يرى (عن فلانِ وأنَّ فلاناً) سواءً (٣).

وهذا هو الذي مالَ إليه الحافظُ ابن عبد البَرِّ تبعاً لإمامه، ونسبه إلى جُمهور أهل العلم، فقال: «فجمهور أهل العلم على أنَّ: «عَنْ» و«أنَّ» سواءً، وأنَّ الاعتبار ليس بالحروف، وإنما هو باللَّقاء والمجالسة والسَّماع والمشاهدة، فإذا كان سماعُ بعضِهم من بعض صحيحاً، كان حديثُ بعضِهم عن بعض أبداً بأيِّ لفظٍ وَرَد محمولاً على الاتصال، حتى يتبيَّن فيه عِلَّةُ الانقطاع»(٤).

ويقول الحافظُ ابن رجب الحنبلي: «وقد ذكر الإسماعيليُّ في صحيحه، أنَّ المتقدِّمين كانوا لا يفرِّقون بين هاتين العبارتين، وكذلك ذكر أحمدُ أيضاً، أنهم كانوا يتساهلون (٥) في ذلك مع قوله أنهما ليسا سواء، وأنَّ حُكمهما مختلفٌ، لكن كان يقع ذلك منهم أحياناً على

<sup>(</sup>١) التمهيد: (١/٢٦).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) الكفاية: ص: ٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) التمهيد: (١/٢٦).

وقال الإمام أحمد: «وهم كانوا يتساهلون بين: عبد الله بن حُذَافَة، وبينَ أنَّ النبي ﷺ بَعَث عبدَ الله بن حُذَافَة، وهو مُرْسَلٌ. (انظر: «المراسيل» لأبي حاتم، ص: ٧١ ـ ٧٧، رقم: ١٢٧).

وجه التسامُح وعدم التحرير. . . »(١). ونسبه النَّووي كذلك إلى الجمهور، وقال: إنه هو الصحيح (٢).

ثم قال الحافظُ ابن الصَّلاح: «وعن أحمد بن حنبل ـ رحمه الله ـ ويعقوب بن شَيْبَةَ ـ رحمه الله ـ وأبي بكر البُرُديْجِي ـ رحمه الله ـ، أنهما ليسا سواء» (٣).

أَمَّا الإِمامُ أحمد فرواه عنه الخطيبُ، أنه: «قيل له: إنَّ رَجُلاً قال: (عُرُوةَ أنَّ عائشة قالت: يا رسول الله)، و(عن عروة عن عائشة) سواءً؟ قال: كيف هذا سواءً! ليس هذا بسواءٍ (٤٠٠).

أمًّا الحافظ يعقوب بن شَيْبَة ، فقال ابنُ الصلاح: «إنَّ الحافظ يعقوب بن شَيْبَة - رحمه الله - ذكر في مُسْنَدِه ما رواه أبو الزُّبَيْر عن ابن الحَنَفِيَّة عن عَمَّارِ قال: «أتيتُ النبيَّ ﷺ وهو يصلِّي فسَلَّمْتُ عليه قرَدَّ عليَّ السَّلامَ» (٥) وجعله مُسْنَداً موصولاً.

وذكر رواية قَيْسِ بن سعد لذلك عن عطاء بن أبي رَبَاح عن ابن الحَنفيَّة: «أَنَّ عَمَّاراً مَرَّ بالنبيِّ ﷺ وهو يصلِّي..»، فجعله مُرْسَلاً، من حيث كونُه قال: إنَّ عمَّاراً فعل، ولم يَقُلْ: عن حَمَّارِ» (1).

وأمَّا البَرْدِيْجِيُّ فقال ابن عبد البَرِّ: «وقال البَرْدِيْجِيُّ: (أنَّ) محمولةٌ على الانقطاع حتى يتبيَّن السَّماعُ في ذلك الخبر بعينه من طريق آخَرَ، أو يأتي ما يَدُلُّ على أنه قد شَهِدَه وسَمِعَه»(٧).

<sup>(</sup>١) شرح علل الترمذي: (١/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>۲) شرح صحیح مسلم: (۱/۸۲۱).

 <sup>(</sup>٣) «علوم الحديث» ص: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الكفاية» ص: ٤٠٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه النسائي: (٣/٦)، وأحمد: (٤/ ٢٦٣)، وابن أبي شيبة (٢/ ٧٥): عن عمّار: \_ رضي الله عنه \_ قال: «أتيت النبي ﷺ. . . الحديث».

<sup>(</sup>٦) علوم الحديث: ص: ٦٣.

<sup>(</sup>٧) التمهيد: (١/٢٦).

ولكن نسبة القولين هكذا على الإطلاق إلى مالكِ وإلى أحمد، فيه نَظَرٌ، بَيَّنه الحافظُ ابن حجر، فقال: «ليس كلامُ كلِّ منهما على إطلاقه، وذلك يتبيَّن من نصِّ سؤالِ كلِّ منهما عن ذلك، أمَّا مالكُّ فإنه سُئل عن قول الراوي: «عن فلانِ أنَّه قال كذا»، و«أنَّ فلاناً قال كذا»، فقال: «هما سواء». وهذا واضحٌ.

وأمَّا أحمدُ، فإنه قيل له: إنَّ رجلًا قال: (عن عُرْوَةَ عن عائشةَ)، و(عن عروة أنَّ عائشة سألت النبئ ﷺ)، هل هما سواء؟ فقال: «كيف يكونان سواء!؟ ليسا سواء».

فقد ظهر الفَرْقُ بين مراد مالكِ وأحمدَ»(١).

### توضيح المسألة:

وبعد عرض هذه الأقوالِ ونسبتها إلى أصحابها، فإنَّ المسألة تحتاج إلى إيضاحٍ وتحقيق، حتى يتبيَّن الصوابُ فيها، وبخاصة مع ذكر بعض الأمثلة التي تبيَّن حقيقة استعمال هذه الصِّيغة: «أنَّ» في أسانيد الأحاديث والأخبار، عند أثمَّة الحديث والآثار، كما هي في الكتب والأسفار.

يقول الحافظُ العِراقي مُوضِّحاً سببَ تفريق أحمدَ ويعقوبَ بن شَيْبَةَ بين لفظتي «عَنْ» و «أنَّ»، لصيغة «أنَّ»، ولكن لمعنى آخَرَ و «أنَّ»، لصيغة «أنَّ»، ولكن لمعنى آخَرَ أذكرُه: وهو أنَّ يعقوب إنما جعله مُرْسَلاً، من حيث إنَّ ابن الحَنفيَّة لم يُسْنِد حكايةَ القصة إلى عَمَّارٍ، وإلا فلو قال ابنُ الحنفية: إنَّ عَمَّاراً قال: «مَرَرْتُ بالنبيَ ﷺ»، لَمَا جَعَله يعقوبُ بن شيبة مُرْسَلاً، فلمًا أتى به بلفظ: أنَّ عَمَّاراً مَرَّ، كان محمَّدُ بن الحنفية هو الحاكي يعقوبُ بن شيبة مُرْسَلاً، فلمًا أتى به بلفظ: أنَّ عَمَّاراً مَرَّ، كان محمَّدُ بن الحنفية هو الحاكي لقصة لم يُدْرِكُها؛ لأنه لم يُدْرِكُ مرورَ عَمَّارً بالنبي ﷺ، فكان نقلُه لذلك مُرْسَلاً، وهذا أمرٌ واضحٌ. ولا فَرْقَ بين أن يقول ابنُ الحنفية: إنَّ عَمَّاراً مَرَّ بالنبي ﷺ، أو أنّ النبي ﷺ مَرَّ به عمارٌ، فكلاهما مُرْسَلٌ بالاتفاق.

بخلاف ما إذا قال: (عن عَمَّارِ قال مَرَرْتُ)، أو (أنَّ عَمَّاراً قال مَرَرْتُ)، فإنَّ هاتين

<sup>(</sup>۱) النكت: (۱/۲۲۸).

العبارتين متصلتان لكونهما أُسْنِدَتا إلى عَمَّارٍ.

وكذلك ما حكاه المصنّفُ عن أحمدَ بن حنبل من تفرقته بين «عَنْ» و «أنَّ» فهو على هذا النحو. ويوضّح ذلك حكايةُ كلام أحمد، وقد رواه الخطيب في الكفاية.

وإنما فرَّق بين اللفظين؛ لأن عروة في اللفظ الأول لم يُسْنِدُ ذلك إلى عائشة، ولا أدرك القصة، وإلا فلو قال عروةُ: (إنَّ عائشة قالت: قلتُ: يا رسول الله)، لكان ذلك متصلاً؛ لأنه أسند ذلك إليها.

وأمَّا اللفظُ الثاني، فأسنده عروة إليها بالعَنْعَنَة؛ فكان ذلك متصلاً.

فما فَعَله أحمدُ ويعقوبُ بن شيبة صوابٌ سواءٌ، ليس مخالفاً لقول مالكِ ولقول غيره، وليس في ذلك خلافٌ بين أهل النقل»(١٦).

ومِن خلال هذا التوضيح الدقيق للحافظ العراقي، لمقصود الإمام أحمد والحافظ يعقوب بن شَيْبَة بالتفريق بين الحالتين، ومن خلال كلام الحافظ ابن حجر السَّابق في مقصود الإمامين مالكِ وأحمد بكلامهما؛ يتبيَّن لنا بوضوحٍ طريقةُ استعمال الرواة لصيغة: «أنَّ»، وأنَّ ذلك على وجهين أو قسمين:

الأول: أن يستعمل الراوي صيغة: «أنَّ» مُسْنداً الحكاية أو القصة مباشرة لشيخه، ويجعله هو صاحبُها وراويها.

الثاني: أن يستعمل الراوي صيغة: «أنَّ» مسنداً الرواية لنفسه، ويحكيها على أنه هو صاحبُها وشاهدُها.

ففي القسم الأول، لا فَرْقَ بين استعماله لصيغة: «أنَّ» أو صيغة: «عَنْ»، فهما سواءً في الاستعمال، أمَّا في القسم الثاني، ففرقٌ بين استعماله لصيغة: «أنَّ» واستعماله لصيغة: «عَنْ»، فلو استعمل صيغة «عن» لكان إسنادُ الرواية والقصة لشيخه، ولو استعمل صيغة: «أنَّ» لكان إسنادُها لنفسه، وهنا يختلف أيضاً الحُكمُ، فإنْ أدرك تلك القصة التي حكاها،

<sup>(</sup>١) التقييد والإيضاح: ص: ٨٥ ـ ٨٦.

لكان الحديثُ مُتَّصِلًا، وإنْ لم يُدرِكُها لكان مُرْسَلًا.

وممًا يؤكِّد صحةَ هذا التقسيمِ ووجودَ الفَرْقِ بين الحالتين، قولُ الحافظ ابن رجب: «فأمًّا قولُ الراوي: أنَّ فلاناً قال، فهل يحمل على الاتصال أم لا؟ فهذا على قسمين:

أحدهما: أن يكون ذلك القولُ المَحْكِيُّ عن فلانٍ، أو الفعلُ المَحْكِيُّ عنه بالقول ممَّا يُمكِن أن يكون الراوي: قال فلانٌ كذا، أو فعل فلانٌ كذا. . .

القسم الثاني: أن يكون ذلك القولُ المَحْكِيُّ عن المرويِّ عنه أو الفعل، ممَّا لا يُمكِن أن يكون قد أدرك زمانَه، كقول عُرْوَةَ: أنَّ عائشة قالت للنبيُّ عَلَيْهُ كذا وكذا.

فهل هو مُرْسَلٌ لعدم الإتيان بما يبيِّن أنه رواه عن عائشةَ، أم هو متصلٌ؛ لأن عُرْوَةَ قد عُرِفَ اللهِ عَرْفَة عن عائشة، فالظاهرُ أنه سمع ذلك منها. هذا فيه خِلافٌ.

وأمّا رواية عُرْوَة عن عائشة عن النبي عَلَيْهُ، وعُزْوَةُ أنَّ عائشة قالت للنبي عَلَيْهُ، فهذا هو القسم الثاني، وهو الذي أنكر أحمدُ التسوية بينهما. والحفّاظُ كثيراً ما يذكرون مثلَ هذا، ويَعُدُّونه اختلافاً في إرسال الحديث واتصالِه، وهو موجودٌ كثيراً في كلام أحمد وأبي زُرْعَة وأبي حاتم والدَّارَقُطْنِيّ وغيرهم من الأئمّة.

ومن الناس من يقول هما سواء، كما ذكر ذلك أحمد، وهذا إنما يكون فيمن اشتهر بالرواية عن المحكيِّ قصته كعُرْوَةَ مع عائشة.

أمًّا مَن لم يُعْرَفُ له سماعٌ عنه، فلا ينبغي أن يحمل على الاتصال، ولا عند من يكتفي بإمكان اللّقي، والبخاري قد يُخرِج من هذا القسم في صحيحه. . . »(١).

وهذا هو التحقيقُ الذي بيَّنه كذلك الحافظُ العراقيُّ أحَسَن بيانٍ، فقال: «وجملةُ القول فيه: أنَّ الراوي إذا روى قصةً أو واقعةً، فإنْ كان أدرك ما رواه، بأن حكى قصةً وقعت بين

<sup>(</sup>١) شرح علل الترمذي: (١/ ٢٢٢ \_ ٢٢٤).

يدي النبي ﷺ وبين بعض أصحابه، والراوي لذلك صحابيٌ قد أدرك تلك الواقعة؛ حَكمنا لها بالاتصال، وإنْ لم نعلم أنَّ الصحابي شهد تلك القصة، وإنْ علمنا أنه لم يُدرِك الواقعة، فهو مُرْسَلُ صحابيً. وإنْ كان الراوي كذلك تابعياً كمحمَّد بن الحَنَفِيَّة مثلاً، فهي منقطعةٌ.

وإنْ روى التابعيُّ عن الصحابيِّ قصةً أدرك وقوعَها كان متصلاً، ولو لم يصرِّح بما يقتضي الاتصالَ وأسندها إلى الصحابي بلفظ: (أنَّ فلاناً قال)، أو بلفظ: (قال: قال فلانُ)، فهي متصلةٌ أيضاً كرواية ابن الحَنفِيَّة الأولى عن عَمَّارٍ، بشرط سلامة التابعيِّ من التدليس...، وإنْ لم يُدْرِكُها ولا أَسْنَدَ حكايتها إلى الصحابي فهي منقطعةٌ كرواية ابن الحَنفيَّة الثانية. فهذا تحقيقُ القول فيه»(١).

ثم قال العراقي: «وممَّن حكى اتفاقَ أهلِ النقل على ذلك: الحافظُ عبد الله بن المُوَّاق في كتاب (بغية النقاد)..»(٢).

ومِن هؤلاء الأثمَّة أبو عمر الدَّارَقُطني، قال الحافظ العَلائي: «وكذلك قال الدَّارَقُطْنِيُّ في الحديث الذي أخرجه مسلمٌ من طريق عَمْرِو بن سعيد، عن حميد بن عبد الرحمن الحِمْيَري، عن ثلاثة من ولد سعدٍ عن أبيهم، قصة مرضه والوصية، ثم من طريق محمد بن سيرين، عن حميد، عن ثلاثة من ولد سعدٍ أنَّ سعداً...

وجعل هذه الروايةَ مُرْسَلةً لقوله فيها: أنَّ ١٩٣٠.

والإمامُ البَيْهَقِيُّ كذلك، قال في حديث عِكْرِمَةَ بن عَمَّارِ عن قَيْس بن طَلْقِ: «أَنَّ طلقاً سأل النبيَّ ﷺ عن الرجل يَمَسُّ ذكرَه وهو في الصَّلاة، فقال: لا بَأْسَ به، إنما هو كبعض جسده»(٤).

وإلى هذا التحقيق الذي ذكره الحافظُ ابن رجب والحافظُ العِراقيُّ، ذهب الخطيبُ

<sup>(</sup>١) انظر: «التقييد والإيضاح»: ص: ٨٦، و«التبصرة والتذكرة»: (١/ ١٧٠ ــ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التقييد والإيضاح»: ص: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) جامع التحصيل: ص: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب: الطهارة، باب: الوضوء من مس الذكر، برقم: (١٨٢).

البغداديُّ (١)، والحافظُ ابن حجر (٢)، والسُّيوطيُّ (٣)، والشيخُ أحمد شاكر (١).

خُلاصة القول في التفريق بين: «أنَّ » و «عَنْ »:

ومِن هنا يُمكِننا تلخيصُ القول في الفرق بين صيغتي: «أنَّ» و«عَنْ»، بأنَّ ذلك على قسمين:

١ - قسمٌ تتفق فيه «أنَّ» مع «عَنْ»، ولا فَرْقَ بينهما، وهو ما يُمكِن للراوي أن يُدرِكه ويشهده، ويأتي بصيغة «أنَّ»، لكن يسند حكاية القصة وروايتها إلى صاحبها ـ أي: شيخه ـ فهنا لا فرق بين اللفظتين.

٢ - قسمٌ تختلف فيه «أنَّ» عن «عَنْ»، وهو ما لا يُمكِن للراوي أن يُدرِكه، فهنا تكون رواية الراوي بصيغة «عَنْ» متصلة، مع ملاحظة شرط عدم التدليس، أمَّا روايته بصيغة «أنَّ» فتكون مُرْسَلَة غير متصلة.

وهذا إذا قرن «أنَّ» بصيغة محتملة كـ: «قال»، «ذكر»... أمَّا إذا قرنها بصيغة التحديث، فهي صريحةٌ في التحديث.

٣ ـ كذلك فإنَّ تأثير الخلاف بين الصِّيغتين، إنما يظهر في طبقة التابعين فمَن بعدهم فقط، أمَّا عند الصحابة، فلا أثرَ لهذا الخلاف؛ لأن مراسيل الصحابة حُجَّةٌ بالاتفاق، ويظهر الخلافُ فقط في أيِّ مسندٍ من مسانيد الصحابة يكون الحديث؛ لأن صاحب القصة يختلف باختلاف الصِّيغتين، وعليه ينبني الخلافُ في أيِّ مسندٍ يكون الحديث.

٤ ـ وهناك فارقٌ آخَرُ بين الصّيغتين ـ سبق ذكره في بداية البحث ـ ، وهو طريقة استعمال «أنَّ»؛ وذلك أنَّ لفظة «عَنْ» تأتي مُجرَّدة ، بينما لفظة «أنَّ» لا تأتي مُجرَّدة ، بل تكون دائماً مقرونة بغيرها من الصّيغ ، وهذا واضحٌ كما سَبَق .

في «الكفاية» ص: ٤٠٦ \_ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) في «النكت»: ص: ٢٢٨ ـ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) في «تدريب الراوي»: (١/ ٢١٧ \_ ٢١٨).

 <sup>(</sup>٤) في «شرح ألفية السيوطي»: ص: ٣٢ ـ ٣٣.

# أمثلة اتفاق «أنَّ» وَ«عَنْ» واختلافهما في الأسانيد:

يجدر بي أن أقدِّمَ هنا مجموعةً من الأمثلة من أسانيد الأحاديث، تبيِّن عملياً الحالاتِ التي تتفق فيها الصِّيغتان، والأخرى التي تختلف فيها، مع ملاحظة اقتران صيغة «أنَّ» دائماً بصيغة معها:

## أولاً: أمثلةً لعدم الفَرْق بين الصِّيغتين في الاستعمال:

ا ـ قال البخاريُ: «حَدَّثنا إسماعيلُ قال: حَدَّثني مالكٌ عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طَلْحَـة أَنَّ أبا مُرَّة مولى عَقِيل بن أبي طالب أخبره عن أبي واقد اللَّيْشي أنَّ رسول الله ﷺ . . . . الحديث (١).

فقولُ إسحاق هنا: «أنَّ أبا مُرَّة أخبره عن أبي واقدِ»، كقوله: «عن أبي مُرَّة أخبره عن أبي واقدِ»، فلا فَرْقَ.

٢ ـ وقال البخاري: «حَدَّثنا إسماعيلُ: حَدَّثني أخي، عن سليمان بن بلال، عن محمد ابن أبي عَتيق، عن ابن شهاب، عن هند بنت الحارث الفِراسية أنَّ أُمَّ سَلَمة زوج النبي ﷺ قالت: استيقظ رسولُ الله ﷺ ليلةً فَزِعاً يقول. . . الحديث»(٢).

فهنا أيضاً: قولُ هند: «أنَّ أمَّ سلمة قالت: استيقظ رسول الله ﷺ»، كقولها: «عن أمَّ سلمة قالت: استيقظ رسولُ الله ﷺ. . . . ».

٣ ـ وقال ابنُ ماجَهْ: «حَدَّثنا محمَّدُ بن رُمْح: أخبرنا اللَّيْثُ بن سعد، عن يزيد بن أبي حَبيب، عن بُكَيْر بن عبد الله، عن المُنذِر بن المُغِيْرَة، عن عُرْوَةَ بن الزُّبَيْر أنَّ فاطمة بنت أبي حُبيْش حَدَّثَهُ أنها أتتْ رسولَ الله ﷺ. . . الحديث» (٣).

وكذلك هنا: قولُ عُرْوَةَ: «أَنَّ فاطمةَ حَدَّثَتُه أَنها أتت رسولَ الله ﷺ»، كقوله: «عن فاطمة حَدَّثَتُه أَنها أتت رسولَ الله ﷺ».

<sup>(</sup>١) انظر كتاب: العلم، باب: من قعد حيث ينتهي به المجلس، برقم: (٦٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب: الفتن، باب: لا يأتي زمان...، برقم: (٧٠٦٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب: الطهارة، باب: ما جاء في المستحاضة...، برقم: (٦٢٠).

#### ثانياً: أمثلة لوجود الفرق بين استعمال اللفظتين:

١ ـ قال البخاريُّ: «حَدَّثنا أحمدُ بن محمد: أخبرنا عبدُ الله: أخبرنا ابنُ جُرَيْجِ أَنَّ عِكْرِمَةَ بن خالدٍ سأل ابنَ عمر ـ رضي الله عنهما ـ عن العُمْرَة قبل الحجِّ . . . الحديث (١٠).

فقولُ ابن جريج: «أنَّ عِكْرِمَة سأل ابنَ عمر»، ليس كقوله: «عن عِكْرِمَةَ سألتُ ابنَ عمر»، ففي الحالة الأولى «أنَّ» يكون ابن جريج أسند الحكاية لنفسه وهو لم يشهدها، وفي الحالة الثانية «عَنْ» يكون أسندها لعِكْرِمَة، وهذا هو الفَرْقُ.

ولهذا قال الحافظُ ابن حجر: «هذا السِّياقُ يقتضي أنَّ هذا الإسنادَ مُرْسَلٌ؛ لأن ابن جريج لم يُدْرِك زمانَ سؤال عِكْرِمَةَ لابن عُمَرَ، ولهذا استظهر البخاريُ بالتعليق عن ابن إسحاق، (٢)، قال البخاري: «وقال إبراهيم بن سعد عن ابن إسحاق: حَدَّثَني عِكْرِمَةُ بن خالد سألتُ ابنَ عمر... مثله»(٣).

فأكَّد بهذا ثبوت سؤال عِكْرِمَةَ لابن عُمَرَ عن العمرة قبل الحَجِّ.

 ٢ ـ قال البخاريُ : «حَدَّثنا أبو نُعَيْم : حَدَّثنا أبو الأشهب عن الحسن، أنَّ عبيد الله بن زِيَاد عادَ مَعقِلَ بن يَسَار في مرضه الذي ماتَ فيه . .

حَدَّثنا إسحاقُ بن منصور: أخبرنا حسينٌ الجُعْفِيّ: قال زائدة ذكره هشام عن الحسن قال: أتينا مَعْقِلَ بن يَسَارٍ نعوده فدخل علينا عبيدُ الله فقال له مَعْقِلٌ . . . »(١).

فهذا مثالٌ آخر لاختلاف صيغة «أنَّ» عن صيغة «عَنْ» في الاستعمال مع اتصال الخبر، لإدراك الراوي \_ وهو الحسن هنا \_ للقصة التي رواها. يقول الحافظُ ابن حجر: «ووقع في رواية هشام.... ما يَدُلُّ على أنَّ الحسن حَضَر ذلك من عبيد الله بن زياد عند مَعْقِلي (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب: العمرة، باب: من اعتمر قبل الحج، ، برقم: (١٧٧٤).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: (٣/ ٩٩٥).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: (٣/ ٩٩٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: كتاب: الأحكام، باب: من استرعى رعيةً...، برقم: (٧١٥٠ ـ ٧١٥١).

<sup>(</sup>٥) فتح الباري: (١٢٧/١٣).

فهنا: «عن الحسن أنَّ عبيد الله عاد مَعْقِلاً»، لا يكون كقوله: «عن الحسن عن عبيد الله عُدْتُ مَعْقِلاً»، ففي الأولى (الحسن) هو صاحبُ القصة والحكاية، بينما في الثانية صاحبُها: عبيد الله.

٣ ـ وقال البخاريُّ: «حَدَّثنا عبدُ العزيز بن عبد الله الأوَيْسيُّ: حَدَّثنا إبراهيم بن سعد، عن ابن شهاب، عن عليِّ بن حسين أنَّ النبيِّ ﷺ أَتَنْهُ صفيةُ بنت حُيَيٍّ. . . الحديث.

رواه شعيبٌ وابنُ مسافر وابنُ أبي عَتيق وإسحاقُ بن يحيى، عن الزهريِّ، عن عليٌّ، - يعنى ابن حسين -، عن صفية، عن النبيِّ ﷺ (۱).

فالإسنادُ الأوَّلُ الذي فيه صيغة «أنَّ» يختلف عن الإسناد الثاني الذي فيه صيغة «عَنْ»، فالثاني موصولٌ، لكن الأول صورته منقطعةٌ، لعَدَم إدراكِ الراوي، وهو عليُّ بن حسين لقصَّة صفية.

وهذا من الأمثلة التي يقع فيها التساهُلُ في هذه العبارات، كما سبق من قول الإمام أحمد والحافظ ابن رجب؛ لأن الإسناد الثاني يَدُلُّ على أنَّ (عليَّ بن حسين) إنما أخذ القصة عن صفية \_ رضي الله عنها \_، يقول الحافظُ ابن حجر عن الإسناد الأول: «هذا صورتُه مُرْسَلٌ، ومن ثَمَّ عَقَبه البخاريُّ بقوله: رواه شعيبٌ وابنُ مسافر وابنُ أبي عَتيق وإسحاقُ بن يحيى عن الزهريُّ عن عليِّ \_ أي: ابن حسين \_، عن صفية ». يعني فوصلوه، فتحمل رواية إبراهيم بن سعد على أنَّ عليَّ بن حسين تلقًاه عن صفية ... »(٢).

٤ - ومَثَّلَ الحافظُ الخطيب البغدادي لهذا، بحديث الوضوء للجنب قبل النوم: فرواه من طريق أيُوب، عن نافع، عن ابن عُمَر، عن عُمَر أنه سأل النبيَّ ﷺ أيرْقُدُ أحدُنا، وهو جنبٌ، قال: نعم، إذا توضَّأَ أحَدُكم فَلْيَرْقُد وهو جنبٌ» (٣).

ومن طريق عبيد الله عن نافعٍ، عن ابن عمر أنَّ عمر قال: «يا رسول الله!...» ثم

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب: الفتن، باب: خروج النار، برقم: (٧١٧١).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: (١٦٢/١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الغسل، باب: الجنب يتوضأ ثم ينام، برقم: (٢٨٧، ٢٨٩، ٢٩٠).

قال: «ظاهر الروايةِ الأولىٰ يُوجب أن يكون من مُسْنَد عمر عن النبيِّ ﷺ، وظاهرُ الروايةِ الثانية يُوجِب أن يكون من مُسْنَد عبدالله بن عمر عن النبيِّ ﷺ (١٠)، واللهُ أعلم.

# حُكم الحديث المُؤنَّن:

لا خلافَ أنَّ «الحديث المُؤنَّن» حُكمه كحُكم «الحديث المُعَنْعَن» الذي سَبَقَ تعريفه.

ولكن الذي يميلُ إليه القلبُ في «أنَّ» في سند الحديث تُفيد الاتِّصالَ بالشروط المعتبرة في «عن»، إلَّا أنها أنزَلُ مرتبةً مِن «عن» وهذا معنى قول الإمام أحمد السَّابق: «ليس هذا بسواء»؛ وذلك لأنها تُحيل الحديث من مُسْنَد صحابيِّ إلى مسندِ صحابيِّ آخر، أو من مسندِ صحابيِّ إلى مسندِ عنه آنفاً.



<sup>(</sup>۱) الكفاية: ص: ٤٠٧. استفدنا في هذا البحث من كتاب «التدليس وأحكامه وآثاره النقدية» للأستاذ صالح بن سعيدعومار الجزائري.

رَفَحُ حَبِّى (الرَّحِيُّ (الْهَجَّنِيُّ (اَسِكْتِيَ (الْهِزُّ (الْهِزُوكِ فِي www.moswarat.com



## ٣- الحديث المُسَلْسَلُ

# تعريف «المُسَلْسَل» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (المُسَلْسَل) اسمُ مفعولِ من (السَّلْسَلَةِ)، وهي اتصالُ الشيءِ بالشيءِ، واحدتُها: «سِلْسِلَةٌ».

واصطلاحاً: «المُسَلْسَلُ» هو الحديثُ الذي توارَدَ رجالُ إسناده واحداً فواحداً على حالة واحدةٍ، أو صفة واحدةٍ، سواء أكانت هذه الصفة للرواة أو للإسناد، وسواء كان ما وَقَع منه في الإسناد في صِيَغ الأداء، أو متعلَّقاً بزمن الرواية أو بمكانها، وسواء كانت أحوالُ الرُّواة أو صفاتهم أقوالاً أو أفعالاً(۱).

وبعبارة أخرى ف: «المُسَلْسَلُ» هو الحديثُ الذي يتّصل إسنادُه بحال هيئة أو وصفٍ ـ قوليَّ أو فعليِّ ـ يتكرَّر في الرُّواة أو الرِّواية، أو يتعلَّق بزمن الرواية أو مكانها (٢٠).

### • أقسام «المسلسل»:

وللمسلسل أقسامٌ كثيرةٌ بحسب تعدُّدِ أحوالِ الرُّواة، وصفاتِهم، وأحوالِ الرواية. أمَّا أحوالُ الرواية. أمَّا أحوالُ الرواة، فهي إمَّا أقوالٌ، أو أفعالٌ، أو أقوالٌ، وأفعالٌ معاً، وكذا القولُ في صفاتهم أيضاً.

وينقسم (المُسَلْسَلُ) أقساماً كثيرةً، فمنها:

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح المغيثة: للسخاوي (٤/ ١٢)، و«معرفة علوم الحديثة: ص: ٢٩، و«علوم الحديثة ص: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: (أصول الحديث علومه ومصطلحه) للدكتور عجاج الخطيب، ص: ٣٩٩.

القسم الأول: المُسَلِّسَلُ بأحوال الرُّواة القولية:

مثاله:

حديثُ مُعاذ بن جَبَلٍ ـ رضي الله عنه ـ أنَّ النبيَّ ﷺ قال له: «يا مُعاذ! إنِّي أُحِبُكَ، فقُلْ في دُبُرِ كلِّ صلاةٍ: اللَّهُمَّ أَعِنِّي على ذِكْرِكَ وشُكْرِك وحُسْنِ عِبَادَتِكَ».

تَسْلَسَلَ بقول كلِّ واحدٍ من رواته: «وأنَا أُحِبُّكَ، فَقُلْ»(١).

وكحديث عائشةَ ـ رضي الله عنها ـ قالت: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ من الشِّعْرِ حِكْمَة».

وقالت عائشةُ رضي الله عنها: «يَرْحَم الله لَبِيْداً وهو الذي يقول:

ذَهَب الذين يُعاش في أكنافهم وبقيت في خَلَف كجلد الأَجْرَب يتاكَلون خيانة منذمومة ويُعاب سائلهم وإنْ لم يشغب

قالت عائشةُ: «يَرْحَم اللهُ لَبِيْداً كيف لو أدرك زمانَنا هـُذا؟» قال عُرْوَةُ بن الزُّبَيْر ـ الرَّاوي عن عائشة: «رحِم الله عائشة كيف لو أدركت زمانَنا هـُذا؟!».

تَسَلْسَلَ بقول كلِّ راوٍ: رَحِمَ اللهُ فلاناً كيف لو أدرك زمانَنا هلذا؟! (٢٠).

قال الشيخُ محمد عابد السُّنْدِي: «قد جَزَم العَلاَئيُ وغيرُه بصحة تسلسله»(٣).

القسم الثاني: المُسَلِّسَلُ بأحوال الرُّواة الفعلية:

#### مثاله:

حديثُ أبي هريرة، رضي الله عنه: شَبَّكَ بيدي أبو القاسم ﷺ، وقال: «خَلَق اللهُ الأَرضَ يَوْمَ السَّبْتِ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه النَّسائي في كتاب الصلاة: باب: الدعاء بعد الذكر، برقم: (۹۹۳۷)، غير مسلسل. ووقع مسلسلاً خارج الكتب الستة لجماعة من العلماء، أخرجه مسلسلاً في «المناهل السلسلة في الأحاديث المسلسلة»: ص: ۱۳ ـ ۱۵.

<sup>(</sup>٢) أخرجه المحدّث محمد عبد الباقي الأيوبي في كتابه: «المناهل السلسلة في الأحاديث المسلسلة»، ص: ٧١ ـ ٧٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المناهل السلسلة» ص: ٧٣.

تَسَلْسَل بتشبيك كلِّ واحدٍ من رُواته يَدَه بيدِ مَن رواه عنه (١٠).

وكالمُسَلْسَلِ بوَضْع اليد على الكَتِف، والمُسَلْسَل بوَضْع اليد على الرَّأْس.

القسم الثالث: المُسَلِّسَلُ بأحوال الرُّواة القولية والفعلية:

#### مثاله:

حديثُ أنس \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿لاَ يَجِدُ الْعَبْدُ حَلَاوَةَ الْإِيْمَانِ حَتَّى يُؤْمِنَ بالقَدَرِ خَيْرِهِ وشَرِّهِ، حُلُوهِ ومُرِّه ﴾ وقبض رسولُ الله ﷺ على لِحْيَتِه، وقال: «آمنتُ بالقدر خيرِه وشَرَّه، حُلْوه ومُرَّه».

فقد تَسَلْسَلَ بقبض كلِّ من روى هذا الحديثَ على لحيته، وبقوله: «آمنتُ بالقدر خيرِه وشرِّه، وحُلْوِه ومُرِّه»(٢).

القسم الرابع: المُسَلْسَلُ بصفات الرُّواة القولية:

#### مثاله:

الحديثُ المسلسلُ بقراءة «سورة الصَّفّ»، وهو أنَّ الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ سألوا الرسولَ عَلَيْهُ عن أَحَبُ الأعمال إلى الله عزَّ وجلَّ ليعملوه، فقرأ عليهم سورةَ الصَّفّ، فتسلسل الحديثُ بقراءة كلِّ من رواته، قال الحافظ العراقي: «وأحوال الرواة القولية وصفاتهم القولية متقاربة بل متماثلةٌ» أي: وهي تقارب الأحوال القولية بل تُماثِلها على التحقيق (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه تامَّ التسلسل الحاكمُ في «معرفة علوم الحديث» ; ص: ٣٣ \_ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: «معرفة علوم الحديث» ص: ٣١\_٣٢.

<sup>(</sup>٣) شرح الألفية: (١٣/٤).

القسم الخامس: المُسَلِّسَلُ بصفات الرُّواة الفعلية:

مثاله:

ومثاله الحديثُ المسلسلُ بالفقهاء، وهو حديثُ ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ مرفوعاً: البَيِّعان بالخيار»، فقد تسلسل برواية الفقهاء.

وكالحديث المسلسل برواية الحُفَّاظ، ونحو ذلك، ويُلحَق بذلك: «المسلسلُ باتفاق أسماء الرواة، أو صفاتهم، أو نسبتهم، كالمسلسل بالمحمَّدين، والدَّمشقيِّين، أو المصريِّين وغير ذلك(١).

القسم السادس: المُسَلِّسَلُ بصفات الإسناد والرواية:

وهو كأن يتفق الرُّواة في صِيَغ الأداء كقول كلِّ من رواته: «سمعتُ فلاناً، أو: حَدَّثَنا فلانٌ، أو: أَخْبَرَنا فلانٌ والله ـ أو أشهد بالله ـ لسمعتُ فلاناً يقول ذلك، ونحو ذلك<sup>(۲)</sup>.

القسم السابع: المُسَلِّسَلُ بزمن الرُّواية:

مثاله:

ومثال هذا القِسْمِ حديثُ ابن عبَّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال: «شهدتُ رسولَ الله ﷺ يَقِيرُ ومثال هذا القِسْمِ حديثُ ابن عبَّاس ـ رضي الله علينا بوجهه، فقال: «أيها الناس! قد أَصَبْتُم خيراً، فمن أحبَّ أن ينصرف فلينصرف، ومَن أحبً أن يُقيم حتى يسمع الخطبةَ فليُقِمْ».

فقد تَسَلْسَلَ برواية كلُّ من الرواة له في يوم عيدٍ قائلًا: حَدَّثني فلانُّ في يوم عيدٍ (٣).

القسم الثامن: المُسَلْسَلُ بمكان الرُّواية:

مثاله

ومثال هذا القسم الحديثُ المسلسل بإجابة الدعاء في «المُلْتَزَم».

 <sup>(</sup>۱) انظر: «تدریب الراوي»: (۲/ ۳۸۰ \_ ۳۸۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: «أصول الحديث: علومه ومصطلحه ص: ٤٠١.

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح المغيث»: (٤/٤).

قال ابن عبَّاس رضي الله عنه: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «المُلْتَزَمُ مَوْضِعٌ يُستجاب فيه الدُّعاء، وما دعا اللهَ فيه عبدٌ دعوةً إلاَّ استجاب له». قال ابن عبّاس: فوالله ما دعوتُ الله عزَّ وجلَّ فيه قطُ منذ سمعتُ هذا الحديث، إلاَّ استجاب لي (١١).

#### فائدة التسلسل:

والتسلسل يُفيد اتصالَ حلقات الإسناد مع ما اقترن بها من صفةِ خاصَّةِ أو حالةِ خاصَّةٍ، وذلك يُقوِّي معنى الاتصال في الحديث، لذلك قال الحاكم (٢): «فإنَّه نوعٌ من السَّماع الظاهر الذي لا غُبارَ عليه».

وقال ابنُ الصَّلاح<sup>(٣)</sup>: «وخيرُها ما كان فيه دلالةٌ على اتصال السَّماع، وعدم التدليس، ومن فضيلة التسلسل اشتمالُه على مزيد الضَّبُطِ من الرواة».

لكنَّ (المُسَلْسَلات) على الرَّغْم من عذوبة وَقْعِها قلَّما تَسْلَم روايةُ التسلسل فيها من ضَعْف، وإنْ صَحَّ أصلُ الحديث، ومن (المُسَلْسَل) ما ينقطع تسلسلهُ في أثناء إسناده، وذلك نقصٌ فيه، كحديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً: «الرَّاحِمُون يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمُنُ» الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّاحِمُون يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمُنُ المسلسل بـ: أوَّلِ حديثٍ سمعتُه، فإنَّه إنما يَصِحُّ التسلسلُ فيه بالأولية من أوَّلِ السند إلى سفيان بن عُيَيْنَة، وينقطع هاذا التسلسلُ بين سفيانَ ومن فوقه إلى النبيِّ يَالِيُهُ (٤).

### أصَحُّ المسلسلات:

ومن أَصَحِّ مُسَلْسَلٍ يُرْوَى في الدُّنيا المُسَلْسَلُ بقراءة سورة الصَّفَ، رواه الترمذيُّ (٥)، قال: حدَّثنا عبدُ الله بن عبد الرحمن: أخبرنا محمدُ بن كَثير عن الأوزاعيِّ، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سَلَمة، عن عبدِ الله بن سَلاَم \_ رضي الله عنه \_ قال: قَعَدُنا نفراً من

<sup>(</sup>١) انظر: «أصول الحديث: علومه ومصطلحه»: ص: ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) في «معرفة علوم الحديث»: ص: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) في «علوم الحديث»، ص: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: «منهج النقد في علوم الحديث»: ص: ٣٥٥\_٣٥٦.

<sup>(</sup>٥) في جامعه في أبواب: التفسير، باب: سورة الصف، برقم (٣٠٩).

أصحاب رسول الله ﷺ، فتذاكرنا فقُلنا: لو نَعْلَمُ أيَّ الأعمال أَحَبُّ إلى الله تعالى لعملناه، فأنزل الله عَزَّ وجَلَّ: ﴿ سَبَّحَ بِنَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِّ وَهُوَ ٱلْعَزِيْرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَالَا تَقَعَلُونَ ﴾ [الصف: ١ - ٢].

قال ابن سَلامٌ: فقرأها علينا رسولُ الله ﷺ، قال أبو سَلَمة، فقرأها علينا عبدُ الله بن سلام، قال يحيى: فقرأها علينا أبو سَلَمة. قال: ابنُ كثير: فقرأها علينا أبنُ كثير.

ويَذكُر العلماءُ: أنَّ أصحَّ (المُسَلْسَلات) على الإطلاق هي التي تَتَسَلْسَلُ بالرُّواة المنسوبين إلى الحِفظ، أي: الذين قيل في كلِّ منهم: إنَّه بلغ مرتبة الحافظ المُتْقِنِ، ومن هلذه الأحاديث التي تَسَلْسَلَتْ بالحُفَّاظ نُورِد ما أورده الحافظُ السَّخاويُّ ـ رحمه الله تعالى ـ حيث قال:

أُخْبَرَنا أبو محمَّد عبد الرحيم بن الفُرَات الحَنفِي، قال:

أُخْبَرَنا الحافظُ القاضي عِزُّ الدين أبو عمر عبد العزيز بن جَمَاعة عن الحافظ الشرف أبي أحمد عبد المؤمن بن خَلَف الدِّمْيَاطي، قال:

أَخْبَرَنا الحافظُ الزَّكِي أبو محمد عبد العظيم بن عبد القويِّ المُنْذِري، قال:

أُخْبَرَنا أبو الحسن على بن المُفَضَّل المَقْدِسِيّ، قال:

أُخْبَرُنا الحافظُ أبو طاهر أحمد بن محمد السَّلَفي، قال:

أَخْبَرَنا الحافظُ أبو الغَنَائم محمد بن أبي مَيْمُون النَّرْسِي، قال:

أَخْبَرَنَا الحافظ أبو نَصْر علي بن هِبَة الله بن ماكُوْلاً، قال:

حدَّثني أبو بَكُر بن مَهْدي الحافظ الخطيب البغدادي، قال:

حَدَّثَني الحافظُ أبو عمرو بن مَطَر النَّيْسابوري، قال:

حدَّثنا إبراهيم بن يوسف، قال:

حَدَّثنا الفَضْلُ بن زياد بن القَطَّان (صاحب أحمد بن حنبل) ، قال:

حدَّثنا أحمدُ بن حنبل، قال:

حدَّثنا أبو خَيْثَمة زُهَيْر بن حَرْب، قال:

حَدَّثنا يحبى بن مَعِين، قال:

حَدَّثَنا عليُّ بن المَدِيْني، قال:

حدَّثنا عبدُ الله بن مُعَاذِ، قال:

حَدَّثنا أبي، قال:

حَدَّثنا شُعْبَةُ، عن أبي بَكْرِ بن حَفْصٍ، عن أبي سَلَمَة بن عبد الرحمن، عن عائشةَ رضي الله عنها، قالت: «كُنَّ أزواج النبيِّ ﷺ يَأْخُذْنَ من رُؤوسِهِنَّ حتى تكون كالوَفْرَة».

قال السَّخاوي: «هاذا الحديث صحيحٌ عجيبُ التسلسل بالأثِمَّة الحُفَّاظ ورواية الأقران بعضهم عن بعض»(١).

## حُكم الحديث المسلسل:

يجب أن نعرف: أنَّ ليس كلُّ مُسَلْسَلٍ من الأحاديث يُعَدُّ صحيحاً، فالمُسَلْسَلُ قد يكون صحيحاً، وقد يكون ضعيفاً، وذلك راجعٌ إلى تَوافُرِ الشروط المعتبرة عند علماء الحديث للحُكم على صِحَة الحديث.

# المؤلَّفات في الأحاديث المسلسلة:

عُني المتأخّرون بالتَّصنيف في هاذا المِضْمار، وقد تركوا لنا عدداً لابأسَ به من المصنَّفات فيه، منها:

۱ ـ المسلسلات: لابن شاذان، أبي بكر، أحمد بن إبراهيم بن الحسن، البغدادي (المتوفى سنة ۳۸۳ هـ).

وهو أولُ مَن ألَّف في المسلسل فيما نعلم، ثم تلاه أبو نُعَيْم الأصبهاني (المتوفى

<sup>(</sup>١) انظر: «الفضل المبين» ص: ٤٧ - ٤٩.

سنة ٤٣٠ هـ)، ذكره الحافظ ابن حجر (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ) في «المعجم المفهرس» (٣٧/ أ).

٢ ـ المسلسلات: لأبي نُعيم، أحمد بن عبد الله بن أحمد الأصبهاني (المتوفى سنة ٢٠٠٤ هـ).

ذكره الحافظُ ابن حجر في «المعجم المفهرس» (٦٧/ أ).

٣ ـ المسلسلات: لأبي العباس، جعفر بن محمد بن المعتز المستغفري النَّسَفي (المتوفى سنة ٤٣٢ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٢).

٤ ـ مسلسل العيدين: للحافظ أحمد بن علي بن ثابت المعروف، بـ: «الخطيب البغدادي» (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٥ ـ مسلسل العيدين: لعبد العزيز بن أحمد الكتَّاني (المتوفي سنة ٤٦٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ المسلسل الأوّل: لأبي القاسم إسماعيل بن أحمد بن عمر، السّمَرقندي (المتوفى سنة ٥٣٦ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٧ ـ مسلسلات الدِّيباجي: لأبي محمد، عبد الله بن عبد الرحمان بن يحيئ العثماني
 (المتوفى سنة ٧٧٦ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٨ ـ المسلسل بالأولية: للحافظ أبي طاهر، أحمد بن محمد بن أحمد السلّفي
 الأصبهاني ثم الإسكندري (المتوفى سنة ٥٧٦هـ).

وهو مخطوطٌ.

٩ ـ حديث العيدين المسلسل: للسلّفي أيضاً: وهو حديث التخيير بسماع خطبة العيد.

وهو مخطوطٌ.

١٠ ـ نزهة الحقّاظ: لأبي موسئ المَديني، محمد بن أبي بكر عمر بن أحمد الأصبهاني الشافعي (المتوفى سنة ٥٨١ هـ).

وهو في المسلسلات بالرُّواة، كالمسلسل بالمحمَّدين، والمسلسل بالأحمدين... قال الحافظُ ابن حجر: "يشتمل على رواة اتَّفقوا في الاسم، والأب، والجدَّ، ونحو ذلك، مع تخريج أحاديث من طرقهم (١)، مطبوعٌ.

11 \_ مسلسلات ابن الجَوْزي: لأبي الفرج، عبد الرحمان بن علي البغدادي (المتوفى سنة ٩٧ هـ).

وهو مخطوطٌ.

۱۲ ـ مسلسل العيدين: لشستان، أبي سعد، ثابت بن مشرف بن أبي سعد الخباز الناقد البغدادي (المتوفى سنة ٦١٩ هـ).

وهو مخطوطٌ.

١٣ ـ مسلسل العيدين: لابن قُدَامة المَقْدِسي، الموفَّق أبي محمد، عبد الله بن أُدَامة الجَمَّاعيلي (المتوفى سنة ٦٢٠ هـ).

وهو مخطوطٌ.

1٤ \_ مسلسلات الكَلاَعي: لأبي الربيع، سليمان بن موسئ بن سالم الحِمْيَري البلنسي (المتوفى سنة ٦٣٤ هـ).

<sup>(</sup>١) المعجم المفهرس: (٦٧)).

وهو مخطوطٌ.

١٥ \_ مسلسلات تاج الدين ابن حَمُّويَه: لعبد الله بن عمر بن على الجُويني السَّرَخْسي (المتونى سنة ٦٤٣ هـ).

وهو مخطوطٌ.

17 \_ الجواهر المفصّلة في الأحاديث المسلسلة: لابن الطَّيْلَسان، أبي القاسم، القاسم بن محمد بن أحمد بن محمد الأنصاري الأوسي القُرطبي (المتوفى سنة ٦٤٢ هـ).

قال محمد عبد الحي الكتَّاني: «رَتَّبها على الأبواب كالسُّنَن، وهي في مجلَّدِ وسطِ عندي، بخطُّ أندلسيِّ عتيقِ»(١).

وهو مخطوطٌ .

١٧ ـ مسلسلات ابن مَسْدِي: لجمال الدين أبي بكر، محمد بن يوسف بن موسئ الغَرْناطي الأندلسي (المتوفى سنة ٦٦٣ هـ).

وهو مخطوطٌ.

١٨ ـ العَذب السلسل في الحديث المسلسل: للحافظ شمس الدين أبي عبد الله،
 محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (المتوفى سنة ٧٤٨ هـ).

ذكره الحافظُ ابن حجر في «المجمع المؤسّس» (٢/ ١٧١) وهو يختص بالمسلسل بالأوّليّة.

19 ـ المسلسل بالأولية: لتقي الدين السُّبكي، أبي الحسن، علي بن عبد الكافي بن على الشافعي (المتوفى سنة ٧٥٦ هـ).

خَرَّجه لنفسه، ذكره الحافظُ ابن حجر في: «المعجم المفهرس» (٦٧/ب).

٢٠ ــ مسلسلات الكازروني: لعفيف الدين، سعيد بن محمد بن مسعود (المتوفى سنة ٧٥٨ هـ).

<sup>(</sup>١) فهرس الفهارس: (١/ ٣١٥).

٢١ ــ مسلسلات العَلائي: للحافظ صلاح الدين، أبي سعيد، خليل بن كَيْكَلْدي بن
 عبد الله الدمشقي ثم المقدسي الشافعي (المتوفى سنة ٧٦١ هـ).

وهو مخطوطٌ .

٢٢ ـ المسلسل بالأولية: لأبي زُرْعَةَ العِراقي، القاضي ولي الدين، أحمد بن عبد الرحيم بن الحسين المصري الشافعي (المتوفى سنة ٨٢٦ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٢).

٢٣ ـ مسلسلات النَّجم ابن فهد: لمحمد ـ المدعو عمر ابن تقي الدين أبي الفضل محمد بن محمد بن فهد الهاشمي العلوي المكّي (المتوفي سنة ٨٨٥ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٤).

٢٤ ـ الجواهر المُكلَّلة في الأخبار المسلسلة: للحافظ شمس الدين، أبي الخير،
 محمد بن عبد الرحمان بن محمد السَّخاوي (المتوفى سنة ٩٠٢ هـ).

وهي مئة حديث استفتحها بمن سبقه لجمع المسلسلات، مع انفراده بما اجتمع فيها، ذكر فيها: أنَّ الذين صَنَّفوا في المسلسلات نحو خمسين، وعَدَّدهم(١).

وهو مخطوطٌ .

٢٥ ـ مسلسلات ابن أبي شريف: لكمال الدين أبي المعالي، محمد ابن الأمير ناصر الدين محمد بن أبي بكر بن علي المَقْدِسي ثم المصري الشافعي الشهير بابن عَوْجان، سِبْط شهاب الدين أحمد العمري (المتوفئ سنة ٩٠٦ هـ)، ومسلسلاته مخطوطة .

٢٦ ـ المسلسلات الكبرى: للحافظ جلال الدين أبي الفضل، عبد الرحمان بن أبي بكر الشيوطي (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

<sup>(</sup>١) انظر: «الضوء اللامع»: (١٦/١).

وهي خمسة وثمانون حديثاً، قال السيوطي: «جمعت كتاباً فيما وقع في سماعاتي من المسلسلات بأسانيدها؛ وجمع الناسُ في ذلك شيئاً» ذكرها ضِمن مؤلفاته في: «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٩) ثم انتقى منها: «جياد المسلسلات».

٢٧ ـ جياد المسلسلات: للسُّيوطي أيضاً:

قال في أوّله: «هلذا جزءٌ انتقيتُه من «المسلسلات الكبرى» تخريجي، اقتصرتُ فيه على أَجْوَدِها متناً، وأعلاها سَنَداً» ذكرها في «حسن المحاضرة» (١/ ٣٣٩) وهي مخطوطةٌ.

٢٨ ـ الفوائد الجليلة في مسلسلات محمد ابن عقيلة: للمحدِّث الصوفي جمال الدين أبي عبد الله، محمد بن سعيد (المتوفى سنة ١١٥٠ هـ) المشتهر والده (بعقيلة).

وهو مخطوطٌ.

٢٩ ـ عقد الجواهر في سلاسل الأكابر: لابن عقيلة أيضاً:

جمع فيه أسانيد الطُّرق الصوفية، أوَّله: «الحمد لله المحمود قبل ظهور المظاهر... وبعد، فيقول الفقير.. هاذه سلاسل مشايخي...» وقد بلغ فيه مجموع الطُّرُق (١٨) طريقاً. ذكره المرادي في «سلك الدُرر» (٤/ ٣٠).

وهو مخطوطٌ.

٣٠ \_ عيون الموارد السلسلة من عيون الأسانيد المسلسلة: لابن الطيّب، شمس الدين، أبي عبد لله، محمد بن الطيّب بن محمد بن محمد الصيلمي الفاسي ثم المدني المالِكي، الشهير بابن الطيّب الشَّرقي (المتوفئ سنة ١١٧٠ هـ).

قال محمد بن جعفر الكتَّاني: «وهي أزيد من ثلاثمائة حديث مسلسل»(١). وذكره المرادي في: «سلك الدرر» (٩١/٤)، بعنوان: «الموارد السلسلة» وذكر عبد الحي الكتَّاني في «فهرس الفهارس» (١٠٦٧/٢) «أنه وقف على نسخة منه في المدينة المنوَّرة، في مجلَّد».

انظر: «الرسالة المستطرفة»: ص: ٥٥.

٣١ ـ مسلسلات السيّد علي السَّقَاط: للسيد نور الدين، أبي الحسن، علي بن محمد بن علي بن العَرْبي الفاسي ثم المصري المالكي الشاذلي (المتوفى سنة ١١٨٣ هـ)، جَرَّدها محمد العقَّاد المالكي.

وهو مخطوطٌ.

٣٢ ـ الإسعاف بالحديث المسلسل بالإشراف: للمرتضى البَلْجَرامي الهندي، أبي الفيض، محمد بن محمد بن محمد بن عبد الرزّاق الحسيني الزَّبيدي الواسطي المصري (المتوفى سنة ١٢٠٥هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٥٥).

٣٣ ـ التعليقة الجليلة بتغليق مسلسلات ابن عقيلة: للزَّبيدي أيضاً:

وهو تُبَتُّ كالمستخرج على مسلسلات ابن عقيلة (المتوفى سنة ١١٥٠ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٣٤ - التغريد في الحديث المسلسل بيوم العيد: للزَّبيدي أيضاً:

ذكره محمد عبد الحي الكتَّاني في «فهرس الفهارس» (١/ ٢٩٤).

٣٥ ـ التحبير في الحديث المسلسل بالتكبير: للزَّبيدي أيضاً:

ذكره الكتَّاني في: «فهرس الفهارس» (١/ ٥٣٩).

٣٦ ـ تخريج الحديث المسلسل بالأولية: للزَّبيدي أيضاً.

وهو مخطوطٌ.

٣٧ ـ السَّمط المُكَلَّل بالجوهر الثمين من الأربعين المسلسلة بالمحمَّدين: للزَّبيدي أيضاً.

ذكره الكتَّاني في: "فهرس الفهارس" (٢/ ١٠٦١).

٣٨ ـ الهدية المرتضيّة في المسلسل الأوّليّة: للزّبيدي أيضاً.

ذكره الكتاني في: «فهرس الفهارس» (٢/ ١١١٠).

٣٩ - العروس المجلية في طرق حديث الأولية: للزَّبيدي أيضاً.

ذكره الكتاني في «فهرس الفهارس» (٢/ ٨٧٥).

٠٤ - عقد الجوهر الثمين في الحديث المسلسل بالمحمَّدين: للزَّبيدي أيضاً.

ذكره الكتَّاني في «فهرس الفهارس» (٢/ ٨٦٤ و ٨٧١).

١٤ - المرقاة العلية في شرح الحديث المسلسل بالأولية: للزَّبيدي أيضاً.

ذكره محمد بن جعفر الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٥) وذكره عبد الحي الكتَّاني في «فهرس الفهارس» (٢/ ٥٨٦).

٤٢ ـ مسلسل يوم عاشوراء: للأمير الصغير، محمد بن محمد بن محمد بن أحمد بن عبد القادر السنباوي المصري المالكي (المتوفي سنة ١٢٥٣ هـ).

وهو مخطوطٌ .

٤٣ ـ الفضل المبين في المسلسل من حديث النبيّ الأمين صلى الله عليه وسلم: للإمام شاه ولى الله بن عبد الرحيم الدِّهْلُوي (المتوفئ سنة ١٧٦٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٤٤ ـ مسلسلات الحَلَبي: لمحمد سعيد بن السيد حسن الشَّامي الدِّمشقي (المتوفى سنة ١٢٥٤ هـ).

وهو مخطوطٌ.

50 \_ المسلسلات العشرة في الأحاديث النبوية: للشريف الأستاذ الأكبر، شيخ الطريقة محمد بن على الخَطَّابي الحسيني الإدريسي السَّنوسي (المتوفى سنة ١٢٧٦ هـ).

ذكر فيه عشرة أحاديث بسنده إلى رسول الله على.

وهو مطبوعٌ.

٤٦ \_ مسلسلات البَاجُوري: لشيخ الجامع الأزهر إبراهيم بن محمد بن أحمد الأزهري الشافعي المصري (المتوفى سنة ١٢٧٧ هـ).

وهي المسلسلات المذكورة في «فهرس الأمير الكبير» (المتوفى سنة ١٢٣٢ هـ) المسمّى «سيّد الإرب» جَرَّدها منه على حدة.

وهو مطبوعٌ.

٤٧ ـ إكمال المِنَّة باتصال سند المصافحة المُدخِلَة للجنة: لمحمد حبيب الله بن ما يَأْبَى الجَنِي الشَّنْقِيطي المدني (المتوفى سنة ١٣٦٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٤٨ ـ الخلاصة النافعة العلمية المؤيّدة بحديث الرحمة المسلسل بالأوليّة: للشَّنْقِيطي أيضاً.

وهو مطبوعٌ.

89 \_ المناهل السَّلسلة في الأحاديث المسلسلة: لمحمد عبد الباقي الأيّوبي (المتوفى سنة ١٣٦٤ هـ).

وهو مطبوعٌ.

• ٥ ـ ذيل نظم أجود المسلسلات: لزبارة محمد بن محمد بن يحيئ اليَمَني (المتوفى سنة ١٣٨٠ هـ).

وهو مطبوعٌ.

١٥ ـ الآيات البيّنات في شرح وتخريج الأحاديث المسلسلات: للفاسي
 عبد الحفيظ بن محمد الطاهر المالكي (المتوفي سنة ١٣٨٣ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٥٢ ـ العُجالة في الأحاديث المسلسلة: للشيخ محمد ياسين بن محمد عيسى الفاداني

الأندنوسي ثم المَكّي (المتوفى سنة ١٤١٠ هـ).

وهو مطبوعٌ .

هلذا وتُوجَد المسلسلات في كثيرٍ من المَشْيَخات، وفهارس الشيوخ، والمشيخات، والبرامج يَصْعُب هنا حَصْرُها.

## ٤ ـ العالي والنَّازل

### (أ) تعريف «الإسناد العالي»

أولاً: تعريف «الإسناد» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (الإسناد) هو مصدرُ (أَسْنَدَ، يُسْنِدُ، إسناداً) بمعنى: «اعتمدَ»، قال في اللّسان: «وقد سَنَدَ إلى الشيء يَسْنُدُ سُنُوداً، واسْتَنَدَ، وتَسَانَدَ، وأَسْنَدَ» أي: بمعنى: اعْتَمَدَ عليه، وقال أيضاً: وأَسْنَدَ الحديثَ: رَفْعُهُ إلى قائِله».

واصطلاحاً: عرَّفوا (الإسنادَ) بقولهم: هو حكاية طريق مَثْنِ الحديث. وعرَّفوا (السَّنَد) بأنه طريق متْنِ الحديث. وسُمِّي (سَنَدَا) لاعتمادِ الحُفَّاظِ عليه في الحكم بصحة الحديث أو ضَعْفِه، أخذاً من معنى (السَّنَد) لغة، وهو ما استندتَ إليهِ من جدارِ أو غيره. والمُحَدِّثون يستعملون كُلَّا من (السَّند) و(الإسناد) في موضع الآخر، ويُعْرَفُ المرادُ بالقرائن. قال الحافظُ ابن حجر: «ولكون الإسنادِ يُعْلَمُ به الموضوعُ من غيره، كانت معرفتُه من فُروض الكفاية»(١).

### ثانياً: تعريف «العالى» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (العالي): اسم فاعل من (علا يعلو عُلُوًّا) أي: ارتفع، وعُلُو كُلِّ شيء أرفعه.

واصطلاحاً: (الإسناد العالي): هو الذي قلَّ عددُ رجالِ إسنادِه بالنسبةِ إلى إسنادِ آخرَ يَردُ به ذلك الحديثُ بعددِ أكثرَ.

<sup>(</sup>١) انظر: «مرقاة المصابيح» للعلامة على القاري: (١/ ٢١٨).

### أهمية «الإسناد العالي» عند المحدِّثين:

وعُلُوُّ الإسناد له عند المحدِّثين شأنٌ كبيرٌ، وذلك أنه يُفيد قُوَّةَ السند؛ لأنه يُبْعِد احتمالَ الخَلَلِ عن الحديث؛ لأن كلَّ رجلٍ من رجالهِ قد يحتمل أن يقع من جهته خَلَلٌ، فإذا قَلَّتِ الوسائطُ تَقِلُّ جهاتُ الاحتمال للخَلَلِ، فيكون عُلُوُّ السند قُوَّةً للحديث.

قال الحافظ أبو الفضل المَقْدِسِي<sup>(۱)</sup>: «أجمع أهلُ النقل على طلبهم العُلُوَّ ومدحه، إذ لو اقتصروا على سماعه بنزول لم يرحل أحدٌ منهم». وقد رحل المحدِّثون فيه، وأتعبوا مطاياهم مِنْ أجله. ما إن يسمع أحدُهم بحديثٍ عن محدِّثٍ في عصره حتى يَرْحَل إليه ليَسْمَعَه منه مباشرةً (۲).

قال الإمام أحمدُ بن حنبل: «طلبُ الإسنادِ العالي سُنَّةٌ عمَّنْ سَلَف».

وقيل ليَحْيَىٰ بن مَعِيْنِ في مَرَضِه الذي ماتَ فيه: «ما تشتهي؟» قال: «بيتٌ خالي، وإسنادٌ عالى».

# • أقسام العُلُوِّ:

ينقسم العُلُوُّ بحسبِ جهته أقساماً خمسة، ترجع إلى قسمين رئيسيين: علوُّ مسافةِ بقلَّةِ الوسائط، وعلوُّ صفةٍ:

أمَّا العلقُ بالمسافة فهو ثلاثة أقسام:

القسم الأول: القُرْبُ من رسول الله ﷺ من حيثُ العدد بإسنادٍ صحيحٍ نظيفٍ.

وهذا عُلُوٌّ مُطْلَقٌ، وهو أفضَلُ أنواعِ العُلُوِّ وأجلُّها.

قال محمد بن أسلم الطُّوسِي الزاهد: «قُرْبُ الإسناد قُرْبٌ أو قُرْبَةٌ إلى الله عَزَّ وجَلَّ».

<sup>(</sup>١) في كتابه «مسألة العلو والنزول» (ق ٥/١).

<sup>(</sup>٢) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٥٩.

ووجهُ كلامه هذا فيما نرى: أنَّ قُرْبَ الإسنادِ يُفيدُ قُوَّةَ السند كما عرفت، واستخراجُ المحدَّث لذلك يقرِّبه إلى الله عزَّ وجلَّ.

وقد اعتنى العلماءُ بهذا النوع، وجمعوا فيه تآليفَ، أشهرها ما جمعت فيه الأحاديث الثلاثية، مثل كتاب: «ثلاثيات المسند» وكتاب «ثلاثيات البخاري».

والأحاديث الثلاثية هي ما كان بين الإمام المصنِّف وبين النبيِّ ﷺ ثلاث وسائط.

#### مثاله:

حديثُ الإمام أحمد قال: «حَدَّثنا سفيانُ، قال: قلتُ لعمرو: وسمعتُ جابراً يقول: مَرَّ رجلٌ في المسجد معه سِهَامٌ، فقال له النبيُّ ﷺ: «أَمْسِكْ بنَصْلِها»؟ قال: نَعَمْ (١).

وروى البخاريُّ قال: حَدَّثَنا مَكِّيُّ بن إبراهيم، قال حَدَّثَنا يزيدُ بن أبي عبيد، عن سَلَمَة قال: سمعتُ النبيَّ ﷺ يقول: «مَنْ يَقُلْ عَلَيَّ ما لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(٢).

# القسم الثاني: القُرْبُ من إمام من أَثمَّةِ الحديث:

وهو عُلُوٌ نِسبِيُّ، كالعُلُوِّ إلى الإمام مالكِ، والأوزاعيِّ، وسفيانَ، وشعبةَ، وإنما يُوصَف بالعُلُوِّ إذا صَحَّ الإسنادُ إلى ذلكَ الإمام بالعدد اليسير من الرجال.

ووجهُ اعتبار هذا أنَّ هؤلاء الأئمَّة قد انتهى إليهم علمُ الحديث وحفظُه، فأصبح خوفُ الخَلَلِ في رواياتهم مأموناً، فرغبوا في العُلُوِّ إليهم، لِمَا فيه مِنْ قُوَّةِ السند<sup>(٣)</sup>.

القسم الثالث: العُلُو بالنسبة إلى الكتب الحديثية المشتهرة.

وهو أن يعلو إسنادُ المحدِّث بالنسبة إلى روايته عن طريق الصَّحيحين وبقية الكتب السُّتَّة، إذ لو روى الحديث عن طريق كتاب من الستة يقع أنزل مما لو رواه من غير طريقها.

 <sup>(</sup>١) ثلاثبات المستد: (١/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) ثلاثيات البخاري: ص: ٣.

<sup>(</sup>٣) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٦٠.

وغالباً ما يكون العُلُو في هذا القسم بسبب نزول الإسناد عن طريق هذه الكتب.

قال الحافظُ العِراقي<sup>(۱)</sup>: «مثاله: حديثٌ رواه الترمذيُّ لابن مسعود مرفوعاً: (يوم كلَّمَ اللهُ موسى كانت عليه جُبَّةُ صُوْفي...). رواه الترمذيُّ عن عليٌّ بن حُجْرٍ عن خَلَف بن خليفة، فلو رويناه من طريق الترمذي وقع بيننا وبين خلفٍ تسعةٌ، فإذا رويناه من جُزء ابن عَرَفَةَ وقع بيننا وبينه سبعةٌ بعُلُوِّ درجتين...».

وقد كثر اعتناءُ المحدِّثين المتأخِّرين بهذا القسم، وأصبح له شهرةٌ كبيرةٌ عندهم، ففرَّعوه إلى عِدَّة فروع، هي: الموافقة، والبدل، والمساواة، والمصافحة.

أمًا عُلُو الصَّفةِ: فهو هذان القسمان الباقيان، ذكرهما الحافظُ أبو يَعْلَى الخَليلي في كتابه: «الإرشاد إلى معرفة علماء الحديث» واشتهرا بعده:

الأوَّل: العُلُوُّ بتقدُّم وفاة الراوي، بأن يَتقدَّم موتُ الراوي في هذا السند على موت الراوي الذي في السند الآخر، وإن كانا متساوِيَيْن في العدد.

الثاني: العُلُوُ بتقدُّم السَّماع من الشيخ، بأن يكون أحدُ الرواة سمع منه قبل غيره، إلا أنه يقع التداخُلُ كثيراً بين هذين القسمين، حتى عَدَّهما بعضُ العلماء قسماً واحداً، ونلاحظ أنَّ فائدة العُلُوِّ لا تظهر في هذين القسمين إلا في بعض الصور، التي تدخل في أنواع أخرى من علوم الحديث، مثل: «معرفة من اختلط في آخر عمره» ونحوه من الأبحاث. لذلك لم يذكرهما بعضُ المحقِّقين كالحافظ ابن حجر (٢).

### الكتب المخصَّصة بالأسانيد العالية:

وقد خَصَّص بعضُ العلماء كتباً بالأسانيد العالية لبعض المحدُّثين، وممَّن صَنَّفَ في ذلك ما يلي:

١ ـ كتاب عوالي الأعمش: لأبي الحَجَّاج يوسف بن خليل الدِّمشقي (المتوفى سنة ٦٤٨ هـ).

في «شرح الألفية»: (٣/ ١٠١).

<sup>(</sup>٢) من المنهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٥٨ \_ ٣٦٢، باختصار وتصرُّف.

- ٢ ـ عوالي عبد الرَّزَاق: للضياء محمد بن عبد الواحد المَقْدِسي (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ)، في ستة أجزاء.
- ٣ \_ عوالي سفيان بن عُيَيْنَة: لأبي عبد الله محمد بن إسحاق بن مَنْده (المتوفى سنة ٣٩٥ هـ).
  - ٤ \_عوالي مالك: الأبي عبد الله الحاكم النيسابوري (المتوفى سنة ٢٠٥ هـ).
- \_ عوالي الحاكم: لأبي الفتح سليم بن أيوب بن سليم الرَّازي (المتوفى سنة ٨٤٨ هـ).
- ٦ عوالي اللَّيث بن سعد: لأبي العدل زين الدين قاسم بن قُطْلُوبغا الحنفي (المتوفى سنة ٨٧٩هـ).
- ٧ \_ عوالي البخاري: لشيخ الإسلام تقي الدين ابن تيمية الحَرَّاني (المتوفى سنة ٧٢٨ هـ).
  - ٨ ـ عوالي أبي الشيخ: لابن حبان البُسْتي (المتوفى سنة ٢٥٤ هـ).
  - ٩ ـ عوالي الرشيد: لأبي الحسين بن يحيى بن علي العطَّار (المتوفئ سنة ٦٦٢ هـ).
- ۱۰ ـ عوالي أبي المحاسن: لعبد الواحد بن إسماعيل الرُّوْيَاني الطَّبَري الشافعي (المتوفى سنة ٥٠٢ هـ).
- ١١ ـ عوالي أبي محمّد: لعبد الرحمن بن أبي عبد الله محمد بن عتاب الجُزَامي الأندلسي المالكي.
- ١٢ \_ عوالي أبي على الحسين بن محمد بن فيرة بن حيون الصَّدَفي، المعروف بـ:
   «ابن سُكَّرَة» السَّرَقُسْطِي الأندَلُسي (المتوفئ سنة ٥١٤ هـ).
- ١٣ \_ عوالي محبِّ الدين: لأبي عبد الله محمد بن محمود النَّجَّار (المتوفى سنة ٦٤٣ هـ).

11 ـ الدُّرر الغوالي في الأحاديث العوالي: لشمس الدين محمد بن طولون الشَّامي (المتوفى سنة ٩٥٣ هـ)، إلى غير ذلكَ مما هو كثيرٌ جداً(١).

### (ب) تعريف «السَّنك النَّازِل»

### تعريف «النازل» لغةً واصطلاحاً:

لغة : (النازل): اسم فاعل من (نَزل يَنْزل نُزولاً)، و «النُّزُول» بمعنى: «الحُلُول».

واصطلاحاً: هو السَّنَدُ الذي كَثُرَ عددُ رجاله بالنِّسْبَةِ إلى سندِ آخَرَ، يَرِدُ به ذلكَ الحديثُ بعددِ أقلَّ، وهو ضِدُّ «العَالي».

مراتبُ النُّزُول:

ينقسم «النُّزُولُ» إلى خمسة مراتب، وهي:

١ ـ كثرةُ الوسائط إلى النبيِّ ﷺ، وهو نزولُ مسافةٍ مُطْلَقٍ.

٢ ـ كثرةُ الوسائط إلى إمام من أئمَّةِ الحديث، وهو نزولُ مسافة نِسْبِيٌّ .

٣ ـ نزولُ الإسناد من طريق غير الكُتب السَّتَّة، عن الإسناد من طريقها، وهو نزولُ مسافة نسبيُّ أيضاً.

٤ ـ تأخُّرُ الوفاة، وهو نزولُ صفةٍ.

٥ ـ تأخُّرُ السَّمَاع، وهذا أيضاً نُزولُ صفةٍ.

النُّزُول مفضولٌ ومرغوبٌ عنه عند المحدِّثين.

قال الإمام يحيى بن مَعِيْن: «الإسنادُ النازل قُرْحَةٌ في الوجه».

وقال الإمام عليُّ بن المَدِيني: «النُّزُولُ شُؤْمٌ»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر «الرسالة المستطرفة» ص: ١٦٥، ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر «منهج النقد في علوم الحديث» ص: ٣٦٢، و «تدريب الراوي» ٢٤٧/٢.





# الفصل الثامن

# تعريف عُلوم دِراية الحديث

- ١ \_ علم أسباب ورود الحديث.
  - ٢ علم غريب الحديث.
- ٣ ـ علم مختلف الحديث ومشكله.
- ٤ علم ناسخ الحديث ومنسوخه.
  - ٥ علم مُحْكَم الحديث.
    - ٦ ـ فقه الحديث.



رَفْخُ عِب (لرَّحِيُ (الْبَخِنَّ يُ رُسِّكِنَتُ (لِنِذِرُ (لِنِزُووَ رُسِي www.moswarat.com



# ١ ـ سَبَبُ وُرودِ الحديثِ

تعريفُ «سبب ورود الحديثِ» لغة واصطلاحاً:

أولاً: تعريف «السّبب»:

لغةً: عَرَّف أهلُ اللغة (السَّبَب) بأنَّه الحبلُ<sup>(١)</sup> جاء في اللِّسان: أنَّ ذلك في لغة هُذَيْل. واختار له: .

أنَّه كُلُّ شيء يُتوصَّل به إلى غيره (٢).

ثم أطلق أهل العرف العام على كلِّ شيء يُتوسَّل به إلى المطلوب(٣).

وعرَّفه علماء الشرعية بأنه عبارةٌ «عما يكون طريقاً للوُصول إلى الحكم غير مؤثرٍ فيه (٤).

ثانياً: تعريف «الوُرود»:

أمًّا عن الوُرود:

فقالوا: الوُرود والموارد بمعنى المناهل، أو الماء الذي يُؤرَد (٥). ولم يُؤثَر عن المحدِّثين تعريفٌ له محدَّدٌ.

کشف اصطلاحات الفنون: (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب.

<sup>(</sup>٣) كشف اصطلاحات الفنون: (٣/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب.

ولعلُّهم أغفلوه اعتماداً منهم على وضوحه، أو على مقاربته لِمَا هو مذكورٌ عند علماء الشريعة.

ونستطيع أن نقول في تعريفه: إنه ما يكون طريقاً لتحديد المرادمن الحديث من عمومٍ أو خصوصٍ أو إطلاقٍ أو تقييدٍ أو نسخٍ أو نحو ذلك.

أو هو: «ما وَرَد في الحديثِ أيام وقوعه».

### فائدة معرفة «سبب ورود الحديث»:

من التعريف المتقدّم يتبيَّن لنا فائدةُ الموضوع وهي: تحديدُ المراد من النَّصّ، وذلك على النحو التالي:

#### ١ - تخصيص العامّ (١):

وذلك مثل حديث: «صلاةُ القاعد على النّصف من صلاة القائم» فهو عامٌ في كلّ مُصَلِّ. وبالنظر إلى سببه الذي جاء عن عبد الله بن عمرو قال: «قدمنا المدينة، فنالنا وباءٌ من وَعْكِ المدينة شديد، وكان الناس يكثرون أن يُصَلّوا في سبحتهم جلوساً فخرج النبيُ عَلَيْهِ عند الهاجرة وهم يُصَلّون في سبحتهم جلوساً فقال: «صلاةُ الجالسِ نِصْفُ صلاةِ القائم»(٢). قال: فطفق الناسُ حيننذ يتجشّمون القيام».

يتبيَّن أنَّ المعنى خاصٌّ بمن قدر على التكلُّف للقيام وآثر غيره.

وعليه تتنزَّل روايةُ مسلمٍ عن جابر بن سَمُرَة \_ رضي اللهُ عَنه \_ أنَّ النبي ﷺ لم يَمُتْ حتى صَلَّى قاعداً (٣).

<sup>(</sup>١) عرَّف الأصوليون التخصيصَ بأنه: «قصر العام على بعض أفراده والقابل لحكم يثبت لمتعدِّد. ومثَّلوا له بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا اَنسَلَمَ اللَّمُ اللَّهُمُ الْقُرُمُ فَآقَنُلُوا المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَآقَعُدُوا لَهُمَ جَعْلَ مَرَصَدٍ فَإِن تَابُوا وَآقَامُوا الصَّلَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكَوْةَ فَخُلُوا سَيِيلَهُمُّ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٥]. وللتخصيص أدواتٌ منها الشرط والاستثناء.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنّقه (٢/ ٤٧١)، برقم: (٤١٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: حديث عائشة \_ رضى الله عنها \_ قالت: «لما بدن رسول الله ﷺ وثقل؛ «كان أكثر =

وحديث: «نهيه ﷺ عن كِرى المزارع»(١).

لو لم نعثر على سببه لأخذ الحديث صفة العموم ولحرج به الناسُ. .

أخرج أحمد عن عُرُوَة بن الزُّبَيْر قال: قال زيدُ بن ثابت: يغفر الله لرافع بن خَدِيْج، أنا والله أعلم بالحديث، إنما أتى رجلان قد اقتتلا فقال رسول الله ﷺ: «إن كان هاذا شأنكم فلا تكروا المزارعَ»(٢).

#### ٢ \_ تقييد المُطْلَق (٣):

وذلك مثلُ حديث: «مَن سَنَّ في الإسلام سُنَّةً حسَنَةً، فله أَجرُ مَن عَمِلَ بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيئاً، ومَن سَنَّ في الإسلام سُنّةً سيئةً؛ كان عليه وِزْرُها ووزرُ من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيئاً»(٤).

فإنَّ السنّة مع وصفها بالحسنة والسَّيِّئة ما نزال مطلقةً، تتناول ما له أصلٌ في دين الله، وما لا أصلَ فيه، فيأتي سببُ الورود ويبيِّن أنَّ المراد بالسنّة هنا ماله أصلٌ في دين الله.

عن جَرير - رضي الله عنه - قال: كُنّا عند رسول الله ﷺ في صدر النّهار، قال، فجاء قومٌ حُفاةٌ عُراةٌ مجتابي النّمار أو العباء، مُتقلّدي السُّيوف، عامتهم من مُضَر، بل كلُّهم من مضر. فتمعَّر وجهُ رسول الله ﷺ لما رأى بهم من الفاقة، فدخل ثم خرج، فأمر بلالاً فأذَن وأقام، فصَلَّى ثم خطب فقال: «يا أيها النَّاس! اتقوا ربَّكم الذي خلقكم من نفس واحدة». الذي التي في الحشر: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيثَ عَامَنُواْ اتَقُواْ اللّهَ وَلْتَنظُر نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَلَّهُ

<sup>=</sup> صلاته جالساً». (أخرجه مسلم في كتاب الصلاة، برقم: ٧٣٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: في كتاب: الحرث، باب: ما كان من أصحاب النبي ﷺ يواسي بعضهم بعضاً في الزراعة والثمرة، برقم: (۲۲۱۸).

<sup>(</sup>٢) أحمد في المسند (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) عرَّف الأصوليون (المطلق) بأنه: ما دلَّ على الماهية بلا قيدٍ. أي: من غير اعتبار عارضٍ من عوارضها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب: الزكاة، باب: الحث على الصدقة، برقم: (١٠١٧).

وَاتَقُواْ اللّهَ ۚ إِنّ اللّه خِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾. تصدّق رجلٌ من درهمِه، من ثوبِه، من صاع بُرّه، من صاع بَرّه، من صاع تهره، حتى قال: «ولو بشقّ تمرةٍ». قال: فجاء رجلٌ من الأنصار بصُرّةٍ كادت كفّه تعجز عنها بل قد عجزت. قال: ثم تتابع الناسُ حتى رأيتُ كوفين من طعام وثياب، حتى رأيتُ وجه رسول الله ﷺ: «من سَنَّ في الإسلام سنة حسنة فله أجرُها وأجرُ من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيئاً، ومن سَنَّ في الإسلام سنة سيئة كان عليه وِزْرُها ووِزْرُ من عَمِلَ بها بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيءٌ»(١).

#### ٣ ـ تفصيل المُجْمَل (٢):

وذلك مثلُ الحديث الذي أخرجه البخاريُّ ومسلمٌ من حديث أنسِ قال: «أُمِرَ بلالٌ أن يشفع الأذان وأن يُوتر الإقامةَ» (٣).

فإنه بمنطوقه لا يتفق مع ما عليه جمهورُ العلماء من تربيع التكبير، وتثنية الإقامة.

لكن لما جاء السَّبَ الذي أخرجه أبو داود في سننه وأحمد في مسنده من حديث عبد الله بن زيد قال: لما أمر رسول الله ﷺ بالنَّاقوس يعمل ليضرب للناس لجمع الصلاة \_ زاد أحمد: وهو له كارة لموافقته النصارى \_ طاف بي وأنا نائم رجل يحمل ناقوساً في يده، فقلت: يا عبد الله، أتبيع الناقوس؟ قال: وما تصنع به؟ فقلت: ندعو به إلى الصلاة، قال: «أفلا أدلك على ما هو خير من ذلك؟ فقلت له بلي. قال: فقال: تقول الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمَّداً رسول الله، أشهد أن محمَّداً رسول الله، حيَّ على الصَّلاة، حيَّ على الصَّلاة، حيَّ على الفَلاح، حيَّ على الفَلاح، حيَّ على الفَلاح، حيَّ على الفَلاح، أنه الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله. قال: ثم استأخر عني غير بعيد، ثم قال: ثم تقول إذا أقمت الصَّلاة: الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد

<sup>(</sup>١) قد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) عرَّف الأصوليون: «المُجْمَلَ» بأنه: ما لم تتّضح دلالته. (جمع الجوامع: ١/٥٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الأذان، باب: الأذان مثنى مثنى، برقم: (٦٠٥).

أنَّ محمداً رسولُ الله، حَيَّ على الصَّلاة، حَيَّ على الفلاَح، قد قامت الصَّلاة، قد قامت الصَّلاة، قد قامت الصَّلاة، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلاَّ الله.

فلمًّا أصبحتُ أتيتُ رسولَ الله ﷺ أخبرتُه بما رأيتُ. فقال: «إنها لرؤيا حَقَّ إن شاء الله . فقُمْ مع بلال فألقِ عليه ما رأيتَ فليؤذن به، فإنه أندى صوتاً منك»(١).

لمَّا جاء هـٰذا السَّبَبُ وضع الإجمالُ الواقع في الحديث، والأصل الذي بنى عليه الجمهورُ رأيهم في تربيع التكبير، وتثنية الإقامة.

# ٤ ـ تحديد أمر النَّسْخ وبيان النَّاسخ من المنسوخ (٢):

وذلك مثل حديث: «أفطر الحاجمُ والمحجوم» (٣)، وحديث: «احتجم النبيُّ ﷺ وهو صائمٌ مُحْرِمٌ» (٤)، وقولُه: «لا يفطر من قاءَ، ولا من احتلَمَ، ولا من احتجم» (٥). فإنها بظواهرها تَدُلُّ على النسخ.

لكن: أيُّ الحديثين ينسخ أخاه؟!!.

إنَّ هناك من العلماء من يرى أنَّ الأول هو الناسخ فقط، ونُقِلَ ذلك عن عليّ بن المَدِيني، وبه أخذ أحمدُ، وإسحاق، وابن المنذر (٦٠).

وهناك من يرى أنَّ الناسخ هو الثاني. وهو قولُ الإمام الشافعي وابن حزَّم $^{(V)}$ .

والأخذ بالسَّبب الوارد ـ على ما فيه من مجهولٍ ـ هو علاج الأمر، وهو ما يتفق وروح

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب: الصلاة، باب: كيفية الأذان، برقم: (٩٩٩).

<sup>(</sup>٢) النسخ رفع الحكم الشرعي بخطاب، أو هو رفعُ الحكم الشرعي بدليل شرعيَّ آخر. (الغيث الجامع: ٤/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده: (١/ ٢٢٢)، برقم: (١٩٤٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: الصوم، باب الحجامة والقيء للصائم، برقم: (١٩٣٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في كتاب: الصيام، باب: في الصائم يحتلم، برقم: (٢٣٧٦).

<sup>(</sup>٦) المغنى: لابن قدامة: (٣/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٧) الأم: (٢/ ٨٣)، و (إحكام الأحكام»: (٣/ ٢٢٤).

الإسلام حيث يقول الحق سبحانه: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَانِهَ أُونِدَ أُخْرَيكُ [فاطر: ١٨].

أخرج البيهقيُّ في «شعب الإيمان» من طريق غياث بن كَلُوب الكوفي عن مُطرِّف بن سَمُرَة بن جُنْدُبِ عن أبيه قال: مَرَّ رسول الله ﷺ على رجلِ بين يدي حَجَّام، وذلك في رمضان وهما يغتابان رجلاً فقال: «أفطر الحاجمُ والمحجوم» (١١).

فقد أزال السببُ المذكورُ القولَ بالنسخ فضلاً عن أنه لم يُبْقِ تعارُضاً بين هـٰذه الأحاديث وبين الآية المذكورة.

ومثلُ قوله ﷺ: "إنّما جعل الإمام لُيؤْتَمَّ به، فلا تختلفوا عليه فإذا كَبَّر فكبِّروا وإذا رَكَعَ فاركعوا، وإذا قال سَمِعَ الله لمن حَمِدَه، فقولوا: اللهم ربّنا لك الحمدُ، وإذا سجدَ فاسْجُدوا، وإذا صلَّى جالساً، فصَلوا جلوساً أجمعون»(٢).

فقد قال الإمامُ الشافعي ـ رحمه الله تعالى ـ أنه منسوخٌ بحديث عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنَّ رسول الله ﷺ صَلَّى بهم في مرضه الذي ماتَ فيه جالساً، وصَلَّوا خلفه قياماً (٣).

والحقُّ: أنَّ سبب الوُّرود يرفع القولَ بالنسخ.

فقد أخرج الإمامُ مسلم في صحيحه من حديث أنس ـ رضي الله عنه ـ أنه قال: سقط النبيُ عَلَيْ عن فرسٍ فجُحش شَقُه الأيمنُ، فدخلنا عليه نعوده، فحضرت الصَّلاةُ، فصَلَّى بنا قاعداً، فصَلَّىنا وراءه قعوداً، فلمَّا قضى الصَّلاة قال: "إنّما جُعِلَ الإمامُ ليُؤْتَمّ به، فإذا كَبَّر فكَبِّروا، وإذا سَجَد فاسجدُوا، وإذا رَفَع فارفعوا، وإذا قال: سَمِعَ الله لِمَن حَمِدَه، فقولوا: ربّنا ولك الحمدُ، وإذا صَلَّى جالساً فصَلُوا جلوساً أجمعون "(1).

وبعَدَمِ النَّسخ جرى قولُ الإمام أحمد بن حنبل حيث جَمَع بين الحديثين بتنزيلهما على حالتين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده: (٣٦٤/٢) برقم: (٨٧٥٣)، وأبو داود في كتاب: الصيام، باب: في الصائم يحتلم، برقم: (٢٣٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب: الصلاة، باب: اثتمام المأموم بالإمام، برقم: (١١١).

<sup>(</sup>٣) الأم: (١٠١/١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب: الصلاة، باب: اثتمام المأموم بالإمام، برقم: (٤١١).

إحداهما: إذا ابتدأ الإمامُ الراتبُ الصَّلاة قاعداً لمرضٍ يُرْجَى برؤُه فحينئذِ يُصَلُّون خلفه قعوداً.

ثانيهما: إذا ابتدأ الإمامُ الراتبُ قائماً، لَزِمَ المأمومين أن يُصَلّوا خلفه قياماً، سواءً طرأ ما يقتضي صلاة إمامهم قاعداً أم لا، كما في الأحاديث التي في مرض موته على فإنَّ تقريره لهم على القيام دَلَّ على أنهم لا يلزمهم الجلوسُ في تلك الحالة؛ لأن أبا بكر \_ رضي الله عنه \_ ابتدأ الصلاة وصلوا معه قياماً، بخلاف الحالة الأولى، فإنه على ابتدأ الصلاة جالساً فلما صلوا خلفه قياماً أنكر عليهم (١).

وأيّد الشَّوكاني رأيَه قائلاً: «يقوي هاذا الجمع أنَّ الأصل عدمُ النسخ، لا سِيّما وهو في هاذه الحالة يستلزم النسخ مرتين؛ لأن الأصل في حُكم القادر على القيام أن لا يُصَلِّي قاعداً، وقد نسخ إلى القعود في حَقّ من صَلَّى إمامه قاعداً. فدعوى نسخ القعود بعد ذلك يقتضي وقوع النسخ مرَّتين وهو بعيدٌ»(٢).

### ٥ \_ بيان عِلَّة الحُكم:

وذلك كما في حديث: «نهيه ﷺ عن الشُّرْب مِنُ في السَّقا» (٣٠).

وسببه، حيث جاء فيه: «أنَّ رجلاً شَرِبَ من فم السّقا فانساب في بطنه جانّ فنهى رسولُ الله ﷺ عن اختناث الأسقية (٤٠).

#### ٦ \_ توضيح المُشْكِل:

مثالُ ذلك: قولُه على: «مَنْ نُوقِشَ الحسابَ يومَ القيامة عُذَّبَ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة الأستاذ يحيى إسماعيل أحمد له: «أسباب ورود الحديث» للسيوطي: ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار: (٣/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه: (١٤٦/٤)، برقم: (٤٥٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنَّفه (٥/ ١٠٢)، برقم: (٢٤١٢٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: من سمع شيئاً فراجع حتى يعرفه. . برقم: (١٠٣).

سببه: ما روته عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ حُوْسِبَ يوم القيامة عُذَّبَ». فقلت: أليس قد قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾؟. فقال: «ليْسَ ذاك الحسابُ، إنما ذاك العرضُ. مَنْ نُوقِشَ الحسابَ عُذِّبَ».

### أنواع ورود الحديث:

يتبيَّن بمتابعة أسباب وُرود الحديث أنها تنقسم إلى الأنواع التالية:

النوع الأول: أن يكون سببُ الحديثِ آيةً قرآنيةً:

وذلك بأن تتنزَّل أيةٌ من الآيات تحمل صيغةَ العموم ويُراد منها الخصوصُ، كما في قوله تعالى: ﴿ اَلَذِينَ مَامَنُواْ وَلَدَ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلَمٍ أَوْلَتَهِكَ لَهُمُ اَلاَئَنَّ وَهُم مُّهَـتَدُونَ﴾ [الأنعام: ٨٦].

فقد فَهِمَ بعضُ الصحابة من هاذه الآية أنَّ المراد من الظُّلم الجور ومجاوزة الحَدِّ. لذلك جاؤوا شاكِين للنبي ﷺ فأعلمهم بأنَّ المراد من الآية الشَّرْكُ.

أخرج البخاريُ عن عبد الله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: لمّا نزلت: ﴿ اللَّذِينَ مَا مَنُوا وَلَتَ يَلْمِ سُوَ اللهِ عنه \_ قال: لمّا نزلت: ﴿ اللَّذِينَ مَا مَنُوا وَلَتَ يَلُونَ ﴾ شَقَّ ذلك على أصحاب الرسول عَلَيْ وقالوا: أَيُّنا لم يلبس إيمانُه بظلم؟ فقال رسول الله عَلَيْهُ: إنّه ليس بذاك. ألا تسمع إلى قول لُقُمان لابنه: «إنَّ الشَّرْكَ لَظُلمٌ عظيمٌ (١).

أو تنزل مشكلةٌ وتحتاج إلى إيضاحٍ. وذلك كما في حديث عائشة ـ رضي الله عنها ـ المتقدّم.

### النوع الثاني: أن يكون سببُ الحديثِ حديثاً آخر:

وذلك بأن يقول النبئ ﷺ حديثاً فيُشْكِل فهمُه على بعض الصحابة، فينطق النبيُّ ﷺ بحديثٍ آخر يُزِيل هاذا الإشكال. وأوضح مثال لذلك. ما أخرجه الحاكمُ من حديث أنس \_ حرضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ لله تعالىٰ ملائكةً في الأرض تنطق علىٰ ألسنة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: التفسير، سورة لقمان، برقم: (٤٤٤٩٨).

بني آدم بما في المرء من الخير والشَّرِّ ١١٠٠).

فالحديثُ بهلذا اللفظ مشكلٌ. إذ كيف تنطق الملائكةُ في الأرض بما في المرء من خيرٍ أو شَرِّ؟ فجاء السبب في روايةٍ أخرى مُوَضِّحاً هلذا الإشكالَ.

عن أنسٍ أنّه ﷺ لما مُرَّ به بِجِنَازةٍ فأثنوا عليها خيراً فقال: وَجَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ. وَجَبَتْ. وَجَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ.

فقالوا له: يا رسولَ الله، قولُك في الجِنازة والثَّناء عليها، أُثني على الأول خيرٌ، وعلىٰ الآخر شَرُّ. فقلت فيهما: وَجَبَتْ، وَجَبَتْ، وَجَبَتْ.

فقال: نعم. يا أبا بكر! إنَّ لله ملائكةً تَنْطِقُ في الأرضِ على ألسنة بني آدم بما في المرء من الخير والشرِّ<sup>(۲)</sup>.

النوع الثالث: أن يكون سببُ الحديث أمراً متعلِّقاً بالسَّامعين من الصحابة:

وذلك كأمر الشَّريد<sup>(٣)</sup> الذي جاء إلى النبيِّ عَلَيْهِ يوم الفتح وقال له: إني نذرتُ إن الله فتح عليك أن أُصَلِّي في بيت المَقْدِس. فقال له النبيُّ عَلَيْهُ: «هاهنا أفضل». ثم قال: «والذي نَفْسي بيده لو صَلَّيْتَ هاهنا أجزأ عنك». ثم قال: «صلاةٌ في المسجد أفضَلُ من مائة صلاةٍ فيما سِوَاه من المساجد»<sup>(2)</sup>.

وقد يتنوَّع من حيثُ اتِّصاله وانفصاله بالحديث إلى نوعين.

١ ـ أن يكون متصلاً بالحديث بأن ينقل فيه. قال البُلْقِيني: كحديث سُؤال جبريل (٥٠).

٢ ـ أن يكون منفصلًا عن الحديث بأن ينقل في بعض طُرُقه الأخرى. قال البلقيني:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/ ٥٣٣)، برقم: (١٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: (١/ ٥٣٣)، برقم: (١٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) هو: الشريد بن سُوَيد الثقفي، صحابي .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنَّفه (٥/ ١٢٣)، برقم: (٩١٤٢).

<sup>(</sup>٥) محاسن الاصطلاح: ص: ٦٤٨.

وهاذا الذي ينبغي الاعتناءُ به ومَثَّل له بحديث «الخَراج بالضَّمان» (١٠).

# علاقة سبب ورود الحديث بسبب نُزول القرآن:

يستطيع الناظرُ في موضوع سبب وُرود الحديث، وكذلك سبب نُزول القرآن أن يلمح علاقة تشابه بينهما. وذلك في النواحي الآتية:

#### ١ \_ في الفائدة :

فكُلُّ منهما يُعين على فهم المراد، والجمع، أو الترجيح عند التّعارُض.

#### ٢ \_ في تعدُّدِ السَّبب:

حيث يكون للآية أكثرُ من سبب، ومثل ذلك يأتي في الحديث.

فمن الأول ما ذكره الواحديُّ في كتابه «أسباب النزول» في قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي صَالَىٰ : ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ إِنَّا يَكُرُ إِلَى اَلنَّهُ لَكُوًّ ﴾.

حيث ذكر لها أكثر من سبب على النحو التالي:

أ ـ عن داود عن الشَّعبي قال: نزلت في الأنصار، امسكوا عن النفقة في سبيل الله تعالى، فنزلت هاذه الآية.

ب \_ عن النُّعمان بن بشِيْرٍ \_ رضي الله عنه \_ قال: كان الرَّجَلُ يذنب الذنبَ فيقول: لا يُغْفَر لي فأنزل الله هاذه الآيةَ.

ج - عن الحكم بن عمران - رضي الله عنه - قال: كنا بالقُسُطنْطِينِيّة وعلى أهل مصر عُقْبة بن عامر الجُهني صاحب رسول الله ﷺ، وعلى أهل الشَّام فُضَالة بن عُبيْد صاحب رسول الله ﷺ، فخرج من المدينة صَفَّ عظيمٌ من الرُّوم، وصففنا لهم صفاً عظيماً من المسلمين فحمل رجالٌ من المسلمين على صَف الرُّوم حتى دخل فيهم، ثم خرج إلينا مُقيِلًا. فصاحَ الناسُ فقالوا: سبحان الله! ألقى بيديه إلى التهلكة.

<sup>(</sup>١) محاسن الاصطلاح: ص: ٦٤٨.

فقام أبو أيوب الأنصاري صاحب رسول الله على فقال: «أيها الناس إنكم تتأولون هاذه الآية على غير التأويل، وإنما أُنزلت هاذه الآية فينا معشر الأنصار. إنَّا لما أعزَّ اللهُ تعالى دِيْنَه، وكثر ناصريه، قلنا بعضنا لبعض سِرّاً من رسول الله على: إنَّ أموالنا قد ضاعت، فلو أنّا أقمنا فيها وأصلحنا ما ضاع منها، فأنزل الله تعالى في كتابه يَرُد علينا ما هممنا به فقال: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُم إِلَى النَّهُ لكَوَّ ﴾ [البقرة: ١٩٥]. في الإقامة التي أردنا أن نقيم في الأموال فنصلحها فأمرنا بالغَزْوِ».

فما زالَ أبو أيوب غازياً في سبيل الله حتى قَبَضَه الله عزَّ وجلَّ (١).

ومن الثاني :

ما ذكره الشيوطي في أسباب الحديث في قوله على الله على الله الما المالية

مَنْ نامَ عن صَلاةٍ أو نَسِيَها فكَفَّارتُها أن يُصَلِّيها إذا ذكرها، لا كَفَّارةَ لها إلا ذلك، وأقِم الصَّلاةَ لذكري».

حيث ذَكَرَ له أكثر من سبب قائلًا:

سببٌ: قال أبو أحمد الحاكم ـ واسمه محمد بن إسحاق الحافظ ـ في مجلسٍ من أماليه، أنا أبو جعفرٍ محمد بن الحسين الحَفَاوي، ثنا محمد بن العَلاَ، ثنا خلف بن أيوب العامري، ثنا مَعْمَرٌ، عن الزُّهْري، عن سعيد بن المُسَيَّب، عن أبي هريرة أنَّ رسول الله عَلَيْ العامري، ثنا مَعْمَرٌ، عن الشَّمْسُ فصَلَّى وقال: «مَنْ نامَ عنِ الصَّلاة أو نَسِيَها فَلْيُصَلِّها حين ذكرها»(٢). ثم قرأ ـ أقم الصَّلاة لذكري ـ.

سببٌ ثانٍ: أخرج الترمذيُّ وصَحَّحه، والنسائي عن أبي قَتَادة قال: ذكروا للنبيُّ ﷺ نَوْمَهم عن الصَّلاة فقال: «إنّه ليس في النَّومِ تفريطٌ وإنما التّفريطُ في اليقظة، فإذا نَسِيَ

<sup>(</sup>١) انظر: «أسباب النزول» للواحدى: ص: ٣٨ ـ ٣٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنَّفه، (١/ ٤١٢)، برقم: (٤٧٤٣).

أحدُكُم صلاةً أو نامَ عنها فَلْيُصَلِّها إذا ذكرها»(١١).

وأخرج أحمد عن أبي قَتَادة قال: كُنّا مع رسول الله على في سفر فقال: "إنكُم إنْ لا تُدرِكُوا الماء غداً تعطشوا". وانطلق سُرْعان الناس يريدون الماء، ولزمتُ رسول الله على فمالتُ برسول الله على الماء، ولزمتُ رسول الله على فمالتُ برسول الله على الماء، وأدعم، ثم مال حتى كادَ أن يشجفِل عن راحلته فدَعَمْتُه، فانتبه. فقال: "مَن الرَّجُلُ"؟ قلت: أبو قتادة. قال: "مُذْ كَم كان مسيرُك"؟ قال: منذُ اللَّيلة. قال: "حَفِظت رسولَه"، ثم قال: "لو عَرَسنا". فمالَ إلى شجرةِ فنزل فقال: "انظر هل ترى أحداً؟" قلتُ: هذا راكبٌ، هذان راكبُ، هذان راكبان حتى بلغ سبعة، فقال: "احفظوا علينا صلاتنا". فنِمنا فما أَيْقَظَنا إلا حرُّ الشّمس، فانتبهنا. فركب رسولُ الله على فسارَ، وسِرْنا هُنيَّة، ثم نزل. فقال: "أمعكم ماءً؟" قال: "مسوا قلت: نعم. معي ميضأةٌ فيها شيءٌ من ماء. قال: "اقتِ بها". فأتيته بها. فقال: "مسوا أذَّن بلالٌ وصَلوا الركعتين قبل الفجر ثم صَلوا الفجرَ. ثم ركبوا ورَكِبْنَا. فقال بعضُهم المعضي: فرطنا في صلاتنا. فقال رسول الله على " ما تقولون؟ إن كان أمرُ دنياكم فشأنكم، وإن كان أمرُ دنياكم فشأنكم، وإن كان أمرُ دينكم فإليًّ". قلنا يا رسول الله!: فرطنا في صلاتنا. فقال: "لا تفريطَ في اليقظة. فإذا كان ذلك فصَلوها ومن الغد وقتها(٢)".

### ٣ ـ في الأنواع:

كأن تأتي الآيةُ القرآنيةُ سبباً للحديث أو يأتي الحديثُ سبباً للآية وكأن يأتي الحديثُ بأمرٍ يتعلّق بالسَّامعين من الصحابة، أو تأتي الآيةُ القرآنيةُ كذلك.

فمِن الأول ما أخرجه البخاريُّ، عن كَعْب بن عُجْرَة \_ رضي الله عنه ـ أنَّ رسول الله ﷺ رآه وقَمْلُه يسقط على وجهه. فقال: « أيُؤذِيك هوامُّك؟» قال: نعم. فأمره رسولُ الله ﷺ أن يَخْلِقَ وهو بالحُدَيبية، ولم يَتَبَيَّنْ لهم أنهم يحلِّون بها وهم على طمع أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، في أبواب: الصلاة، باب: ما جاء في النوم عن الصلاة، برقم: (١٧٧).

<sup>(</sup>٢). أسباب ورود الحديث: ص: ٩٣.

يدخلوا مكَّةَ، فأنزل اللهُ الفِدْيةَ. فأمره رسولُ الله ﷺ أن يُطعِم فَرَقاً بين ستة مساكين، أو يُهدي شاةً، أو يصوم ثلاثةَ أيام (١٠).

قَال تعالىٰ: ﴿ وَأَيَدُوا الْمُعَرَةَ بِلَهُ فَإِنْ أُخْصِرَ ثُمْ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُذَى وَلَا غَلِقُواْ رُهُ وَسَكُوحَى بَنَكُ الْمُدَى مَعِلَةً فَنَ كَانَ مِنكُم مَّ مِيضًا أَوْ بِهِ قَذَى مِّن زَّأْسِهِ وَفَيْذَيَةٌ فِن صِيامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكُ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَنَ تَمَنَّعُ الْمُمْرَةِ إِلَى الْمَهُمُ فَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ الله

ومن الثاني: ما ذَكَره الواحديُّ في سبب قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا اَلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنً ﴾ (٢) [البقرة: ٢٢١]. من طريق مُقاتِل بن حَيَّان قال:

نزلت هذه الآيةُ في أبي مَرْثَد الغَنَوي. استأذن النبيَّ ﷺ في عناقٍ أن يتزوَّجها هي امرأةٌ مسكينةٌ من قريش، وكانت ذا حظٌ من جمالٍ وهي مشركةٌ، وأبو مَرْثَد مسلمٌ فقال: يا نبيَّ الله! إنها لتُعْجِبني. فأنزل الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا اَلْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ (٣) [البقرة: ٢٢١].

#### ٤ ـ وفي الشَّكل:

فقد جاء سببُ النُّزول لجزء آية \_ وذلك كما في الآية السابقة \_ وجاء سبب الورود لجزءِ حديثٍ.

وذلك كما في الحديث الذي أخرجه أحمدُ والبخاري عن أبي سعيد الخُدْرِي \_ رضي الله عنه \_ أنه سمع رسولَ الله ﷺ يقول: "إذا رأى أحدُكُم الرؤيا يُحِبّها فإنما هي من الله فليحمد الله عليها، وليحدِّث بها. وإذا رأى غيرَ ذلك مما يكره فإنما ذلك من الشيطان فليستعذ بالله من شَرِّها ولا يذكرها لأحدِ فإنها لا تَضُرُّه» (3).

فقد ذَكَر السُّيوطي في سببه ما أخرجه أحمدُ ومسلم عن جابر بن عبد الله \_ رضي الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: المغازي، باب: غزوة الحديبية، برقم: (٣٩٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «أسباب النزول»: للواحدي: ص: ٤٩ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص: ٤٩ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده: (٨/٣)، والبخاري في كتاب: التعبير، باب: إذا رأى ما يكره، برقم: (٧٠٤٥).

عنهما \_ أنَّ رجلاً جاء إلى النبيِّ ﷺ فقال: يا رسولَ الله! إنِّي رأيتُ في المنام أنَّ رأسي قُطِعَ فهو يتمحدل وأنا أتبعه. فقال رسول الله ﷺ: «ذلك مِن الشَّيطان. فإذا رأى أحدُكم رؤياً يكرهها فلا يَقُصّها على أحدٍ، ولْيَسْتَعِذْ بالله من الشَّيطان»(١).

# أشهر المؤلَّفات في أسباب ورود الحديث:

درجت كتبُ المصطلح على أنَّ في موضوع الأسباب مصنَّفات، بعضُها مفقودٌ منها: تصنيف أبي حامد بن قَتَادة الجُوباري، وذكر السُّيوطي عن الحافظ الذهبي بعد ذكر هاذا التصنيف، "ولم يُسْبَق إلى ذلك» (٢).

ومن المصنّقات المفقودة في بحث الأسباب، مما لم يُشِرْ إليه أحدٌ ممن كَتَب في الأسباب، مصنّفٌ لعبد الرحمٰن بن نجم بن عبد الوهاب أبو الفرج بن أبي العلاء المعروف بابن الحنبلي (المتوفى سنة ٦٣٤ هـ)، وقد جاء في «ذيل طبقات الحنابلة» لابن رجب قوله: «وللنّاصح ـ رحمه الله تعالى ـ تصانيفُ عِدَّةٌ، منها كتابُ: (أسباب الحديث) في مجلّدات عِدة»(٣).

وقد أشار صاحبُ «مفتاح السَّعادة» إلى وجود مصنَّفاتِ في هـُـذا العلم لكنه لم يرَها. وأمَّا المصنَّفات التي بين أيدينا في هـٰـذا النوع من أنواع علوم الحديث فهي كما يلي:

١ ـ محاسن الاصطلاح وتضمين كتاب ابن الصلاح: لشيخ الإسلام سِراج الدين،
 أبي الحفص، عمر بن رَسْلان بن نصير المصري البُلقيني (المتوفئ سنة ٨٠٥ هـ).

بَيَّن البلقينيُّ في هـٰذا الكتاب أهميةَ معرفة أسباب ورود الحديث، وأنّها تتساوى في تحقيق الأغراض العلمية مع معرفة أسباب نزول الآيات القرآنية الكريمة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده: (٣/ ٣٨٣)، برقم: (١٥١٥٠).

<sup>(</sup>۲) تدریب الراوي: (۲/ ۳۹٤)، وانظر «محاسن الاصطلاح»: ص: ۲۷ ـ ۸۸.

<sup>(</sup>٣) ذيل طبقات الحنابلة: (١/ ١٩٩). وقد ذكر هلذا الكتابَ الدكتورُ إحسان عبَّاس في الكتب المفقودة، انظر: «شذرات من كتب مفقودة في التاريخ» ص: ٧٧.

استطاع فيه أن يُيَسِّر لنا تقسيم الأسباب \_ وِفْقَ ما وَرَد في الأحاديث \_ إلى أسباب تذكر في الحديث نفسه، وإنما تأتي عن طُرُقِ أخرى، وخُرِّجت في مصنَّفاتٍ أخرى، الواسعة الواعية في كتب السنة، وحُسُن الربط بين المعاني في الرواية.

وقَدَّم لنا البُلقينيُّ في هذا الكتاب نماذجَ لأسبابِ لا تتجاوَزُ معنى سؤال السائل والإجابة من النبي على مثل هذه الأسباب في حاجة إلى مزيدٍ من التبع، لمعرفة أحوال السؤال عند سؤاله، وطبيعة السؤال والبيئة التي قيل فيها، وغير ذلك من الملابسات والقرائن التي تجعل للسؤال قيمةً في معنى سبب الورود.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ أسباب ورود الحديث، أو «اللُّمع في سبب الحديث»: للحافظ جلال الدين
 أبي الفضل عبد الرحمٰن بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفئ سنة ٩١١ هـ).

وهو أوّل كتاب يحفظه لنا القدر في هاذا الموضوع، إذ ما سبقه من الكُتب لم نعرف عنها شيئاً سِوى أسمائها، على ما سَبق تحريره.

يمتاز هـٰـذا الكتابُ عما ألّف بعده في سهولة ترتيبه، و جودة عبارته، وخُـلوِّه من أيّ حَشْوِ أو تطويل.

يقوم منهجُ السُّيوطي في هلذا الكتاب على الأُسُس التالية:

- يُورد في كلِّ بابٍ من الأبواب المتقدِّمة عدداً من الأحاديث المتصلة به ذاكراً الحديث أُوّلاً، ثم سببَه بعد ذلك. بأن يقول: صبب ثم يسوقه، وبعد الفراغ منه يقول: سبب ثم يسوقه وهكذا.
- يُورد الحديثَ وسببَه بطريق التعليق، أي حذف الإسناد كلُّه والاختصار على

الصحابي. هذا إذا كان الحديثُ من الكتب المشتهرة، أمَّا إذا كان الحديثُ أو سببُه من الكتب غير المشهورة كالمَشيْخَات والأمالي فإنه يذكر سند الحديث ليُحيل القارئ على السند.

- يذكر للحديثِ أحياناً أكثر من سبب، وحين يذكر السَّبَبَ يصدِّره بقوله: «سببٌ» بصيغة التنكير، إيذاناً بأنَّ الأمر ليس مقصوراً على هاذا السبب بل يجوز أن يتعدَّاه إلى غيره.

يعتمد في ذكر الحديث وسببه على كتب السنة المعتمدة من الجوامع والمسانيد
 والمعاجم والأجزاء والمَشْيخُات ونحوها، وأيضاً بعض كتب التاريخ.

في ذكره للأحاديث التي اتَّخذها موضوعاً لبيان أسبابها يكتفي في الغالب بإيراد
 حديثٍ واحدٍ منها، وأحياناً يُورِد لها أكثرَ من حديثٍ من أكثر من طريقٍ ومرجع.

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ البيان والتعريف في أسباب ورود الحديث الشريف: للعلامة إبراهيم بن محمد بن
 كمال الدين، المعروف بابن حمزة الدِّمشقى (المتوفى سنة ١١٢٠ هـ).

وقد حرص المؤلّفُ في هذا الكتاب بعد اطّلاع واسع وعلم وفير وانتقاء دقيق أن يأتي بالأحاديث القولية التي وردت على سبب، ويذكرها فيه مرتباً إيّاها ترتيباً أبجديّاً ليسهلُ الوقوفُ عليها، مقتصراً في كتابه هاذا. حتى أصبح كتابه من أهم الكُتب في هاذا العِلم، والمُعَوَّلَ عليه في ذِكر أسباب وُرود الحديث، ولكن لم يكن بين يدي ابن حمزة الدمشقي منهج له ما يسوِّغه في الاعتبار بين غيره من المناهج المطروحة في تصنيف الأسباب، وإنما كان عملُه \_ من حيث عقدة بحثِه وداعية جمعِه \_ تدويناً سارَ فيه مع ما أدّاه إليه نظره واجتهد في تحصيله من الأسباب التي تتجه بها معاني الأحاديث الواقعة عليها.

أشار ابنُ حمزة في مقدِّمة هذا الكتاب إلى سبب إيراد الحديث، وهو ما وَرَد عن الصَّحابة الذين حفظوا الأقوال والأفعال وحافظوا على الأطوار والأحوال، فيكون السَّبَبُ في الوُرُود عنهم مبيّناً لما لم يُعْلَمُ سببه عن النبي ﷺ.

وكان ابنُ حمزة قد عُنِيَ في منهجه بتخريج أحاديثه من المعاجم والمسانيد، والكُتب

الستة، فكان تخريجُه ميزة لكتابه، بحيث كان يَقِفُ على أكثر من سبب للحديث الواحد.

وقد حاول ابنُ حمزة استيعابَ جميع الأحاديث التي وردتْ على سببٍ، ولكن فاتَه منها عَدَدٌ لا بأسَ به.

وهو مطبوعٌ.

٤ ـ علم أسباب ورود الحديث: للدكتور طارق أسعد حلمي أسعد.

وهو مطبوعٌ.

أسباب ورود الحديث: ضوابط ومعالم: للدكتور محمد عصري زين العابدين.
 وهو مطبوع.

رَفَعُ مجب (ارَّحِن الْمُجَنِّي رُسِلنر) (الإِنْر) (الِفردوك www.moswarat.com



### ٢ عريب الحديث

# تعريف «غريب الحديث» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (الغريبُ): الغامض من الكلام، ومنه يقال: وكلمةٌ غريبةٌ، أي: غامضةٌ. وقد غربت، أي: غمضت وهو من ذلك (١٠).

وقال في القاموس: غَرُب، كَكَرُم: أي: غمض وخفي (٢).

واصطلاحاً: و(الغريب) عند المحدِّثين: عبارةٌ عمَّا وَقَع في مُتون الأحاديث من الألفاظ الغامضة البعيدة من الفهم لِقلّة استعمالها(٣)، أو لكونها مِن كلام العرب الضَّاربين في البَدَاوة، البعيدين عن المُدُن والأمصار(٤).

#### معنى الغريب:

أَوْرَدَ الإمامُ أبو سليمان الخَطَّابي في مقدِّمة كتابه «غريب الحديث» كلاماً نفيساً في معنى الغريب والغرابة في الكلام، قال رحمه الله تعالى:

«الغريبُ من الكلام إنما هو الغامضُ البعيدُ من الفهم، كالغريب من الناس إنما هو البعيدُ عن الوطن، المنقطع عن الأهل، ومنه قولُك للرجل إذا نحّيتَه وأقصيتَه: اغْرُبْ عَنّي،

<sup>(</sup>١) لسان العرب: (١/ ٦٤٠).

<sup>(</sup>۲) القاموس المحيط: ص: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: «علوم الحديث»: ص: ٢٤٥، و«التقريب والتيسير»: ص: ٨٧، «الغاية في شرح الهداية في علم الرواية»: لابن الجَزَري: (٢/٧٠٥).

<sup>(</sup>٤) الوسيط في علوم ومصطلح الحديث: ص: ٤٣١.

أي: ابْعُذَ، ومن هاذا قولُهم: نوى غُرْبَةٌ، أي: بعيدةٌ، وشأْوٌ مُغَرَبٌ، وعَنْقاءُ مُغْرِبٌ، أي: جائيةٌ مِن بعض، وإنما يختلف في المصادر، فيقال: غَرَب الرجلُ يغْرُب غَرْبةً: إذا انقطع عن أهله، وغَرُب غُرْبةً: إذا انقطع عن أهله، وغَرُبت الكلمةُ غَرابةً، وغربَت الشمسُ غُروباً.

ثم إنَّ الغريب من الكلام يُقال به على وجهين:

أحدُهما أن يُراد به بعيدُ المعنى غامضُه، لا يتناوله الفهمُ إلَّا عن بُعْدٍ ومعاناةِ فكرٍ .

والوجه الآخر: أن يُراد به كلامُ من بَعُدَتْ به الدَّارُ، ونَأَى به المَحَلُّ مِن شواذِّ قبائل العرب، فإذا وقعت إلينا الكلمةُ من لغاتهم استغربناها، وإنما هي كلامُ القوم وبيانُهم، وعلى هاذا ما جاء عن بعضهم، وقال له قائلٌ: أسألُك عن حرفٍ من الغريب، فقال: هو كلامُ القوم، إنما الغريبُ أنتَ وأمثالك من الدُّخلاء فيه».

الفرقُ بين «الغريب من الحديث» و «غريب الحديث»:

يجدر بنا هنا أن نفرِّق بين نوعين من العلوم التي تتناولها الكُتب في علوم الحديث:

أحدهما: «الغريب من الحديث».

وهو: دراسةٌ متصلةٌ بالسَّند غالباً، وقد تتصل بالمتن من حيثُ الزيادة، والاختلاف في الرِّواية، ويعرِّفه علماءُ الحديث بأنه: ما ينفرد بروايته، أو رواية زيادةٍ فيه راوٍ واحدٌ، في أيِّ موضع وَقَع التفرُّدُ به من السَّند، سَواءٌ أكان ذلك الانفرادُ بالمتن أم بالسَّند (١).

ثانيهما: «غريب الحديث».

وهو: تفسيرُ وتوضيحُ ما جاء في أحاديث رسول الله ﷺ، وأحاديث أصحابه وتابعيهم ـ رضي الله عنهم ـ، من ألفاظِ غريبة وكلماتٍ مُشْكِلة، والتعريفُ بمعانيها، وضبطُ بنيتها، والوقوفُ على تصريفها واشتقاقها، وتأليفُ حروفها (٢).

<sup>(</sup>١) انظر تعريفه مع الأمثلة في صفحة (٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر مقدمة المحقّق لـ (غريب الحديث) للهروي، ص: ٥١.

#### • أسباب وُجود الغريب:

ثمَّ علَّل الخطَّابيّ كثرةَ مجيء الغريب في حديث رسول الله ع في فقال:

"إنّه على بعث مبلّغاً ومعلّماً فهو لا يزال في كلّ مقام يقومه وموطن يشهده يأمر بمعروف وينهي عن منكر، ويَشرَعُ في حادثة، ويُفتي في نازلة، والأسماعُ إليه مصغية، والقلوبُ لما يرد عليها من قوله واعية، وقد يختلف عنها عباراتُه ويتكرَّر فيها بيانُه؛ ليكون أوقع للسامعين، وأقرب إلى فهم من كان منهم أقلَّ فقهاً وأقرب بالإسلام عهداً، وأولو الحفظ والإتقان من فقهاء الصحابة يوعونها كلَّها سمعاً، ويستوفونها حفظاً، ويؤكُونها على اختلاف جِهاتها، فتجمَّع لك في القضيّة الواحدة عدّةُ ألفاظٍ تحتها معنى واحدٌ، وذلك كقوله على الوَلَدُ للفِراش وللعاهر الحجر»(١)، وفي رواية أخرى: «وللعاهر الأثلب».

وقد يتكلَّم ﷺ في بعض النوازل بحضرته أخلاطٌ من الناس قبائلهم شَتَّى، ولغتهم مختلفةٌ، ومراتبهم في الحفظ والإتقان غيرُ متساويةٍ، وليس كلُّهم يتيسَّر لضبط اللفظ وحصره، أو يتعمَّد لحفظه ووعيه، وإنّما يستدرك المُراد بالفحوى، ويتعلَّق منه بالمعنى، ثمّ يؤدّيه بلغته ويعبَر عنه بلسان قبيلته، فيجتمع في الحديث الواحد إذا انشعبت طُرُقُه عدّةُ ألفاظٍ مختلفةٌ موجبها شيءٌ واحدٌ»(٢).

وإنَّ رسول الله عِنْ كان أفصحَ العربِ لساناً، وأوضحهم بياناً. وأبينهم لهجةً، وأقومهم حُجّةً، وأعرفهم بمواقع الخطاب. فكان على يُخاطِبُ العربَ على اختلاف شعوبهم وقبائلهم، وتبايُنِ بطونهم وأفخاذهم وفصائلهم، كُلَّا منهم بما يفهمون، ويُحادِثهم بما يعلمون. فكأنَّ الله عزَّ وجلَّ قد أعلمه ما لم يكن يعلمه غيرُه من بني أبيه، وجمع فيه من المعارف ما تفرق ولم يوجد في قاصي العرب ودانيه، وكان أصحابه ـ رضي الله عنهم ـ ومن يَفِد عليه من العرب يعرفون أكثر ما يقوله، وما جهلوه سألوه عنه فيوضَّحه لهم (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: الرضاع، باب: الولد للفراش وتوقى الشبهات، برقم: (١٤٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة الصّحيح: «غريب الحديث» للهروي: (١/ب).

<sup>(</sup>٣) النهاية في غريب الحديث والأثر: (١/٤).

### يتلخُّص من هاذا أنَّ لوجود الغريب سَبَبين:

السَّبب الأوّل: أنّه ﷺ كان يتكلَّم بلغات القبائل المختلفة على حسب الصحابة الذين يخاطبهم فيصدر عنه ﷺ عِدَّةُ ألفاظٍ لمعنى واحدٍ بحسب الوقائع المختلفة.

السبب الثاني: أنَّ الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ كانوا ينقلون أقوالَه وأفعالَه ﷺ بلغات قبائلهم فتختلف الألفاظُ للمعاني نفسها (١).

### • أقسام غريب الحديث:

أشار الحافظُ السَّخاوي في "فتح المغيث" (٢) وفي "الغاية في شرح الهداية (٣) إلى أنَّ الغريب أقسام:

القسم الأول: منه ما هو كالأسماء المُفْرَدة.

ك: (الجَعْظَرِيّ)، ومعناه: «الفظّ الغليظ المتكبّر». وقيل: هو الذي ينتفخ بما ليس عنده وفيه قِصَر (٤٠). و(الجوّاظ)، ومعناه: (الجَمُوع المَنُوع)، وقيل: الكثير اللّحم المختال في مشيته، وقيل: القصير البطين (٥٠).

واللَّفظان وردا في حديث: «لا يدخل الجنَّة الجوّاظُ، ولا الجعظريُّ» (٢) ووَرَد لفظُ: «الجوّاظ» في حديث: «ألا أخبركم بأهل النَّار؟ قالوا: بلى. قال: كلُّ عُتُلُّ جوّاظِ مستكبر» (٧).

<sup>(</sup>١) الاجتهاد في علم الحديث: ص: ٣٠٨.

<sup>(</sup>Y) 7/03\_F3.

<sup>.0.4/1 (4)</sup> 

 <sup>(</sup>٤) النهاية في غريب الحديث والأثر: (١/٢٧٦).

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: (١/ ٣١٦) وانظر أيضاً: «هدي الساري»، ص:١٠٠.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود في كتاب: الأدب، باب: في حسن الخلق، برقم: (٤٨٠١)، وقال: الجوّاظ:
 الغليظ الفظّ.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في كتاب: التفسير، باب: سورة ن والقلم، برقم: (٢١١).

#### القسم الثاني: ومنه ما هو كالمُؤتلِف والمُختلِف:

كأن تأتي كلمةٌ لمعنى ومصحَّفها لمعنى آخر، فيأتلفا في الخطَّ، ويختلفا في النُّطق، كَقَدَح وقِدْح، والمَنْصَف والمِنْصَف.

أمّا (القَدَحُ) فآنية معروفة تَروي الرجلين والثلاثة (١)، ذُكرت في حديث: «نهى رسول الله ﷺ عن الشُّرب من ثُلُمة القَدَح»(٢). وأمّا (القِدْحُ) فهو السَّهْم قبل أن يُراش ويُنصل (٣)، ذُكر في حديث: «كان النبيُّ ﷺ يسوِّينا في الصفوف كما يُقَوِّمُ القِدْحَ»(٤).

وأمّا (المَنْصَفُ) فهو الموضع الوسط بين الموضعين (٥)، ذُكر في حديث جابر رضي الله عنه ـ: «سِرْنا مع رسول الله ﷺ حتّى نزلنا وادياً أفْيَح [أي: واسعاً]، فذهب رسول الله ﷺ يقضي حاجَته فاتبعته بإداوة من ماء، فنظر رسول الله ﷺ فلم يَرَ شيئاً يستتر به، فإذا شجرتان بشاطئ الوادي. فانطلق رسول الله ﷺ إلى إحداهما فأخذ بغُصْنِ من أغصانها فقال: انقادي عليّ بإذن الله فانقادت معه كالبعير المخشوش الذي يُصانع قائدَه، حتى أتى الشجرة الأخرى، فأخذ بغُصْنِ من أغصانها، فقال: انقادي عليّ بإذن الله، فانقادت معه كذلك، حتى إذا كان بالمَنْصَف ممّا بينهما لأمّ بينهما (يعني: جمعهما) فقال: التثما عليّ بإذن الله، فالتأمتا. ، و(٦).

وأمّا (المِنْصَفُ) فالخادمُ ((())، وذُكر في حديث عبد الله بن سَلاَم ـ رضي الله عنه ـ: «إنّما رأيتُ كأنّما عمودٌ وُضِعَ في روضة خضراء فنُصِبَ فيها، وفي رأسها عُرْوَةٌ، وفي

<sup>(</sup>١) انظر «الغاية في شرح الهداية» (٢/ ٥٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب: الأشربة، باب: في الشرب من تُلُمة القدح، برقم: (٣٧٢٢)، وتُلُمة القدح موضع الكسر منه.

<sup>(</sup>٣) الغاية في شرح الهداية: (٢/ ٥٤٣) وانظر أيضاً: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٤/ ٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب: الصلاة، باب: تسوية الصفوف، برقم: (٦٦٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٦٦/٥)، و «فتح المغيث» (٣/٢٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم: في كتاب: الزهد والرقائق، باب: حديث جابر وقصة أبي اليسر، برقم: (٣٠١٢).

<sup>(</sup>٧) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٥/ ٦٦)، و «فتح المغيث» (٣/ ٤٦).

أسفلها مِنصَفٌ \_ والمِنصف الوصيف \_ فقيل: ارقَه فرقيتُ حتّى أخذت بالعروة، فقصصتُها على رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: يموت عبدُ الله وهو آخذٌ بالعُرْوَة الوُثْقَى »(١).

#### القسم الثالث: ومنه ما هو كالمُتَّفِق والمُفتَرق:

بأن تأتي كلمةٌ لمعنيَيْن فأكثر. كالطّبق، لها عِدَّةُ معانٍ. قال الحافظ ابن الجَزَري: «وطبقاً عَمَّ وقرناً وفُقِرْ »(٢) يُشير إلى ثلاثة من معانيها:

الأول: بمعنى العموم، وذلك في حديث: «اللّهمّ اسقنا غيثاً. . طَبَقاً» (٣)، أي: مالئاً للأرض مغطّياً لها. يقال: غيثٌ طَبَقٌ، أي: عامٌّ واسعٌ (٤).

والثاني: بمعنى: القرن من الزمان، ووَرَد هاذا المعنىٰ في مدح العبَّاس للنبيّ ﷺ في قوله:

تُنْقَسل مسن صسالب إلى رحم إذا مضى عسالَمٌ بسدا طَبَسق (٥)

والثالث: بمعنى: فقار الظهر، واحدتها طبقة ، يريد أنّه صارَ فقارهم كلّه كالفقارة الواحدة، فلا يقدرون على السُّجود<sup>(۱)</sup>، وهو في حديث أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ: «يكشف ربُّنا عن ساقه فيسجد له كلُّ مؤمنٍ ومؤمنة، ويبقى مَن كان يسجد في الدنيا رباءً وسُمْعَة فيذهب ليسجد فيعود ظهره طبقاً واحداً»(٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب: مناقب الأنصار، باب: مناقب عبد الله بن سلام ـ رضي الله عنه ـ، برقم: (۳۰۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الغاية في شرح الرواية لابن الجزري» البيت رقم: (٣٠٦)، (٢/ ٥٣٦).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب: إقامة الصلاة والسنّة فيها، باب: ما جاء في الدعاء في الاستسقاء،
 برقم: (١٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٣/١١٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «المعاني الكبير» لابن قتيبة: (١/٥٥)، وانظر أيضاً: «النهاية في غريب الحديث والأثر»: (٣/٣١).

<sup>(</sup>٦) انظر: «النهاية في غريب الحديث والأثر»: (٣/ ١١٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في كتاب: التفسير، باب: يوم يكشف عن ساق، برقم: (١٢).

#### القسم الرابع: ومنه ما فيه الإعجام والإهمال:

كالتشميت، والنهس، أمّا (شَمَّت) يعني: في تشميت العاطس فيقال بالمهملة والمعجمة، وأصله الدعاء بالخير. قيل: أصله من السَّمت، وهو الهدي والقصد. وقال أبو عُبيد: هو بالمهملة أعلى اللغتين (١).

روى الإمامُ أحمد (٢) من حديث أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: «عَطَس عند النبيّ ﷺ رجلان، فشَمَّت أحدَهما \_ أو قال: سَمَّت \_ وترك الآخر. فقيل: رجلان عطس أحدهما فشمَّتُه ولم تشمِّت الآخر؟. فقال: إنَّ هاذا حَمِدَ اللهَ عزَّ وجلَّ».

وأمّا (نهس) فبالمعجمة والمهملة كما حكاه عياضٌ، واقتصر الأصيليُّ على الإهمال. والنهسُ بالمهملة الأكل من اللَّحم وأخذه بأطراف الأسنان، وبالمعجمة بالأضراس (٣).

ووَرَد النهسُ (النهش) في حديث عبد الله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ عن النبيّ ﷺ: 
«أنّه خَطَّ خطاً مُربَّعاً، وخطاً وسط الخطِّ المربّع، وخطوطاً إلىٰ جانب الخطِّ الذي وسط الخطِّ المربّع، وخطاً خارجاً من الخطِّ المربّع. فقال: أتدرون ما هاذا؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: هاذا الإنسانُ الخطُّ الأوسط، وهاذه الخطوطُ إلىٰ جنبه الأعراض تَنْهَشُه (أو: تَنْهَسُه) من كلّ مكانٍ. فإن أخطأه هاذا أصابه هاذا. والخطّ المربّع الأجل المحيط، والخطّ الخارج الأملُ»(٤).

القسم الخامس: ومنه ما فيه التشديد والتخفيف معاً.

کـ: (تضارّون) و(نَضَّر الله)، أمّا (تضارُون) فبتشدید الرَّاء، وأصله تضارروا من (الضَّرر). ویُروی بتخفیف الرَّاء من الضَّیر، ومعناهما واحدٌ<sup>(٥)</sup>. ورُوی أیضاً تضامُّون من

الغاية في شرح الهداية: (٢/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>۲) فی مسنده: (۳/ ۱۰۰، ۱۱۷، ۱۷۲).

<sup>(</sup>٣) الغاية في شرح الهداية: (٢/ ٥٥٦ ، ٥٥٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه، في كتاب: الزهد، باب: الأمل والأجل، برقم: (٤٢٣١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الغاية في شرح الهداية» (٢/ ٥٥٩).

(الانضمام) وتضامُون من (الضيم)(١). ولفظُ الحديث عند البخاري(٢) عن جريرِ قال: «كُنّا جلوساً عند النبيّ ﷺ إذ نَظَر إلى القمرِ ليلةَ البدر، قال: إنكم سترون ربَّكم كما ترون هـلذا القمرَ لا تضامُون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تُغلبوا على صلاةٍ قبل طلوع الشَّمس، وصلاةٍ قبل غروب الشَّمس فافعلوا».

وعند البخاري (٣) أيضاً من حديث أبي هُريرة \_ رضي الله عنه \_: أنَّ الناس قالوا: يا رسول الله! هل نرى ربَّنا يوم القيامة؟ فقال رسولُ الله ﷺ: هل تضارُّون في القمر ليلةَ البدر؟ قالوا: لا يا رسول الله، قال: فهل تضارّون في الشَّمس ليس دونها سحابٌ؟ قالوا: لا يا رسول الله، قال: فإنكم ترونه كذلك. . » الحديث.

وأمّا (نَضَّر الله) في حديث: «نَضَّر اللهُ امْراً سَمِعَ مقالتي...» (٤)، فقال عياض: يُروَى بالتخفيف والتشديد والتخفيف آكدُ لأهل الأدب، والتشديد لأكثر الشيوخ. ومعناه: نَعَمه، وقيل: حَسَّنه، وقيل: أوصله نضرةَ النعيم (٥).

# أفضَلُ ما يُفَسَّر به الغريبُ:

قال السَّخاوي: «إنَّ أَصَحِّه ما جاء مفسَّراً في رواية أخرى إن كان» (٢٠). وقال السُّيوطي: «وأجود تفسيره ما جاء مفسِّراً به في رواية» (٧).

وفي هـنذا المقام تبرز أهميّةُ تتبُّع طُرُق الحديث في تفسير غريبه. قال الحافظ العراقي: «رُوّينا عن أبي حاتم الرَّازي قال: «لو لم نكتب الحديث من ستّين وجها (أي: طريقاً)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: (٢/ ٥٦٠).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه في الصحيح: كتاب: التوحيد، باب: قول الله تعالىٰ: ﴿ وُبُحُوهٌ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةٌ إِنَى إِلَىٰ رَبِهَا نَاظِرَةٌ ﴾،
 برقم: (٦٢).

<sup>(</sup>٣) في صحيحه، برقم: (٦٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في كتاب: العلم: باب: ما جاء في الحثِّ على تبليغ السماع، برقم: (٢٢٥٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الغاية في شرح الهداية» للسخاوي: (٢/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٦) الغاية في شرح الهداية: (٢/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٧) تدریب الراوي: (۲/ ۱۸٦).

ما عَقَلناه»(١). وقال عَبَّاس الدُّوري: «سمعتُ يحيى بن مَعِين يقول: لو لم نكتب الحديث خمسين مرَّةً ما عرفناه»(٢).

ومن أمثلة الغريب الوارد في رواية وفسَّرته رواية أخرى لفظ: «الدخّ» الوارد في حديث الصَّحيحين: «قال النبيُّ ﷺ لابن صَيَّاد: خبأتُ لك خبيئاً. قال: الدُّخُ. قال: اخسأ فلن تعدو قدرك. . »(٣).

فسَّرته روايةُ أبي داود (١٠) والترمذي (٥): «وخبأ له ﴿ فَٱرْبَقِبْ يَوْمَ نَـ آتِي ٱلسَّمَآءُ بِلْـ خَانِ مُبِينِ﴾ [الدخان: ١٠]». ف: (الدخّ) ههنا الدخان، وهو لغةٌ فيه، حكاه الجوهريُّ وغيره.. قال المَدِيني: والسَّرُ في كونه خبأ له الدخان أنَّ عيسى ﷺ يقتل الدَّجَّالَ بجبل الدخان (٢٠).

ومن أمثلته لفظ: (البَدَنة)، وتُطْلَق على الإبل والبقر. ومعناه في حديث الصحيحين: - «من اغتسل يومَ الجُمُعة غُسْلَ الجنابة ثمّ راحَ فكأنّما قرَّب بدنةً» (٧) \_ الجزور من الإبل، لتفسيره بذلك في روايةِ أخرىٰ عند عبد الرزَّاق في مصنَّفه (٨) «فله من الأجر مثل الجزور».

ومن أمثلته أيضاً: «على جَنْب» في حديث: «صَلِّ قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنبٍ»(٩٠). جاء مفسّراً في حديث آخر: «على جنبه الأيمن مستقبل القبلة بوجهه»(١٠٠).

<sup>(</sup>١) شرح ألفية العراقي: (٢/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ: (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الجنائز، باب: إذا أسلم الصبيّ فمات هل يصلّى عليه وهل يعرض على الصبي الإسلام، برقم: (١٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجها في السنن: كتاب: الملاحم، باب: في خبر ابن صائد، برقم: (٤٣٢٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجها في الجامع: كتاب: الفتن، باب: ما جاء في ذكر ابن صائد، برقم: (٢٢٤٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: «السيوطي، تدريب الراوي»: ١٨٦/٢.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في الصحيح: كتاب: الجمعة، باب: فضل الجمعة، برقم: (٨٨١).

<sup>(</sup>٨) كتاب: الجمعة، باب: عظم يوم الجمعة، برقم: (٥٦٥).

<sup>(</sup>٩) أخرجه البخاري، في الصحيح، كتاب: تقصير الصلاة، باب: إذا لم يطق قاعداً صلَّى علىٰ جنب، برقم: (١٠٦٦).

<sup>(</sup>١٠) أخرجه الدارقطني في سننه، في كتاب: الوتر، باب: صلاة المريض ومن رعف في صلاته كيف=

## وجوب التثبُّت في معنى الغريب:

نهى الله عزَّ وجلَّ الإنسانَ أن يقول ما لا يعلم، فقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِـ عِلْمُ أَنْ عَنْهُ مَسْتُولَا ﴾. وحَذَّر رسولُ الله ﷺ من الكذب علميّ، فقال ﷺ: «من كَذَبَ علميّ متعمّداً فليتبوأ مقعدَه من النَّار»(١).

ولا شُكّ في أنَّ الذي يفسِّر حديثَ النبيِّ ﷺ ويشرح غريبَه وهو جاهلٌ به يدخل في جملة الكاذبين عليه ﷺ. لذا كان السَّلَفُ \_ رضي الله عنهم \_ يتثبَّتون في شرح غريب الحديث أشدَّ التثبُّت، وينبِّهون على وجوب الحذر من الخطأ فيه.

قال الحافظ السَّخاوي: "ويجب أن يتثبَّت في هاذا الباب ويتحرَّى، فقد سُئل الإمام أحمد مع جلالته عن حرف من غريب الحديث فقال: سَلُوا أصحابَ الغريب، فإنّي أكره أن أتكلَّم في قول رسول الله ﷺ بالظَّنَ "(٢). و "قال شعبةُ في لفظة: خُذوها عن الأصمعيُّ، فإنّه أعلم بهاذا منّا "(٢). بل إنَّ الأصمعيُّ نفسَه كان يتحرَّج أحياناً من تفسير الغريب، فقد سُئل عن معنى حديث: "الجارُ أحقُ بسقبه "(٤) فقال: "أنا لا أفسر حديث رسول الله ﷺ،

ولهاذا قال الحافظ العراقي في ألفيّته:

یستخلف، برقم: (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: العلم، باب: ليبلغ العلم الشاهد، برقم: (١٠٧)

 <sup>(</sup>۲) الغاية في شرح الهداية في علم الرواية: (۲/ ۰۰۷). وانظر أيضاً: «فتح المغيث شرح ألفيّة الحديث»:
 (۳/ ۵۱)، وفي آخره زيادة «فأخطئ».

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث شرح ألفية الحديث: (٣/ ٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: الشفعة، باب: عرض الشفعة على صاحبها قبل البيع، برقم: (٢١٣٩).

<sup>(</sup>٥) فتح المغيث: (٣/ ٥١).

<sup>(</sup>٦) البيت الثالث من غريب الحديث.

الشَّارع حقيقة ومجازاً، فقال: ولا يجوز حملُ الألفاظ الغريبة من الشَّارع على ما وُجِدَ في أصل كلام العرب، بل لا بُدَّ من تتبُع كلام الشَّارع والمعرفة بأنّه ليس مُراد الشَّارع من هاذه الألفاظ إلاَّ ما في لغة العرب. وأمّا إذا وُجِدَ في كلام الشَّارع قرائنُ بأنَّ مراده من هاذه الألفاظ معانِ اخترعها هو فيحمل عليها، ولا يحمل على الموضوعات اللُّغوية، كما هو في أكثر الألفاظ الواردة في كلام الشَّارع، وهاذا هو المُسَمَّى عند الأصوليين بالحقيقة الشرعية»(١).

## أشهر الكتب في غريب الحديث:

لقد أجمع العلماء على أن أوّل من ارتاد الطريق وصَنّف في غريب الحديث هو: أبو عبيدة مَعْمَر بن المثنّى التَّيْمي بالولاء (المتوفى سنة ٢٠٥ هـ)، إلاّ ما ذهب إليه الإمامُ أبو عبد الله الحاكم النيّسابوري (المتوفى سنة ٢٠٦ هـ) فإنه ذكر أنَّ أوَّل من صَنّف في الغريب هو: النّفْرُ بن شُمَيْل (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ)، قال الحاكم ـ رحمه الله تعالى ـ في النوع الثاني والعشرين من علوم الحديث (٢): «هاذا النّوعُ منه معرفة الألفاظ الغريبة في المتون، وهاذا علمٌ قد تكلّم فيه جماعةٌ من أتباع التابعين، منهم مالكٌ والثوريُ وشعبةُ، فمَن بعدهم، فأوَّلُ من صَنَّف الغريبَ في الإسلام النَّضْرُ بن شُمَيل، له فيه كتابٌ هو عندنا بلا سماع».

ومهما يكن من أمرِ فإنَّ النَّضر بن شميل معاصرٌ لأبي عبيدة مَعْمَر بن المُتنَّى كما ترى، وفي ذلك الزمان صَنَّف في غريب الحديث أيضاً محمّدُ بن المستنير المعروف بقطرب (المتوفئ سنة ٢٠٦ هـ)، والأصمعيُّ عبد الملك بن قُريْب (المتوفئ سنة ٢٠٦ هـ)، صَنَّف كتاباً يقع في ورقاتٍ معدودةٍ، وكذلك صَنَّف شمرُ بن حَمْدُوْيَة (المتوفئ سنة ٢٥٥ هـ)، وغيرُ هؤلاء من علماء ذلك القرن، ولكنَّ هاذه الكتب على كثرة عددها إذا حُصَّلت كان مآلها كالكتاب الواحد، كما قال الخطَّابي في مقدِّمته كتابه «غريب الحديث» (٣).

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: (٣/ ٥١).

<sup>(</sup>۲) معرفة علوم الحديث: ص: ۸۸.

<sup>(</sup>٣) غريب الحديث.

فكانت تلك البداية، وكان استواء هذا التصنيف ونُضْجُه على يد أبي عبيد القاسم بن سلام (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ) وإبن قُتَيْبَة (المتوفى سنة ٢٧٦ هـ) وإبراهيم الحَرْبي (المتوفى سنة ٢٨٥ هـ) مِنَ القرن الثالث، وأبي سليمان حَمْد بن محمد الخَطَّابي (المتوفى سنة ٣٨٨ هـ) من القرن الرابع. ولم يَبْق لِمَن جاء بعدَهم إلا الجمع والاختصار وضَمُ الكتاب إلى صِنْوه مِن الكتب، وإلاّ التنظيم والترتيب، والتقسيم والتبويب. وأشياء قليلة فاتت السَّابقين وتداركها من بعدُ اللاحقون.

وكان المُحدِّثون قبل هؤلاء يشرحون اللَّفظةَ واللفظتين، معرضين عمَّا سِواهما مِن الفاظِ الحديث، إذْ لا حاجةَ للنَّاس \_ وقتئذ \_ بأكثرَ من هاذا؛ لأنَّه لغتهم التي ينطقون، ولسانهم الَّذي يُحسِنون، وكلامهم الَّذي يَفْهَمون، فما كانوا ليفسِّروا لمثل هؤلاء. ثُمَّ دارَ النَّمنُ، وتَغيَّرتِ الأحوال، وتَبَدَّلتِ النَّاس، فكان مِن العلماء استجابةً، ومن الطلاب رغبة، فتباروا في شرح حديث رسول الله ﷺ. وتنافسوا في ذلك.

أذكر فيما يلي أهمَّ المؤلَّفات في هذا العلم بَدْءاً بِ:

١ ـ غريب الحديث: لأبي عُبيد القاسم بن سَلاَّم الهَرَوي (المتوفي سنة ٢٢٤ هـ).

وهو أَوْسَعُ كتابِ حتّى عصره، فقد رَتَّبه على ترتيب الصحابة والتابعين، فابتدأ بأحاديث رسول الله ﷺ، وثنَّاها بأحاديث صحابته فتابعيهم ـ رضي الله عنهم ـ، بذكر أحاديث كلّ رجلٍ منهم على حِدَته، وخَتَم كتابه بصفحاتٍ لـ: «أحاديث لا يُعرَف أصحابها».

وقامت طريقتُه على ذكر الحديث كاملاً، أو ما يقوم مقام كمالِه، يذكر سببه أو ما يُساعد على تحديد المعنى ممّا يُحيط بالحديث، ثم يتبع الحديث سنده، وإذا كان له روايةٌ أخرى ذكرها. ليبدأ بعد ذلك بالتفسير، بعد النّص على الموضع الذي يريد أن يكشف عنه غُموضَه، فيعرض للآراء المختلفة في تفسير اللّفظ، ناقلاً عن أثمة أهل اللغة.

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ غريب الحديث: لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدِّينَوَري (المتوفئ سنة ٢٧٦هـ).

صَنَّف ابنُ قتيبة هذا الكتابَ كالذَّيل على كتاب أبي عبيد ورَتَّبه على الموضوعات. وكان منهجُه في تفسير هاذه الألفاظ يقوم على ذكر اللفظ ثم تفسيره تفسيراً لُغَوياً، يُبَيِّن فيها أصلَ الدَّلالة، وكيف انتقلت. فهو لا يذكر الحديث الذي جاء فيه هاذا اللَّفظُ إلاَّ إذاكان الأمرُ استشهاداً؛ لأن هاذه الألفاظ كانت تتكرَّر في الأحاديث كثيراً.

وهو مطبوعٌ.

٣ - غريب الحديث: لإبراهيم بن إسحاق بن بشير بن عبد الله بن ديسم أبي إسحاق الحَربي (المتوفئ سنة ٢٨٥ هـ).

بدأ المصنّف هاذا الكتابَ مرتّباً ترتيباً معقّداً باستعانته بطريقتي الإسناد والتقاليب، وجَعَله على ترتيب الصحابة، يسمّي الصحابيّ صاحب المسند، ويُفرِد عقب ذلك باباً للفظة التي يريد تفسيرها، ثم يذكر حديثاً لصاحب المسند، ثم ينتقل إلى تفسير لفظة الباب أو ما كان من مشتقّاتها، وبعد أن يقدّم هاذه الأحاديث متلوة بسندها، ينتقل إلى تفسير لفظة الباب التي وقعت في كلّ حديث منها، فيتناولها واحداً فآخر، حسب الترتيب الذي اتّبعه في ذكرها، وذلك بانتزاع جملة من الحديث فيها اللفظة المراد تفسيرها، ويُصدر ذلك بقوله: «وقوله..» ثم يبدأ بالتفسير.

حاوَلَ الحربيُّ أن ينهج في هاذا الكتاب منهجَ سابقيه في التفسير، ولكن الذي تميَّز به هو الإكثارُ والإطالةُ في إشباع التفسير باتجاهاته المتعدِّدة، فملأت كتابَه الاستطراداتُ اللُّغَويةُ والفقهيةُ والقرآنيةُ والحديثيةُ والتاريخيةُ والأدبيةُ، ومن هنا كان كتابُه كثيرَ الفوائد وجم المنافع، جعل الحربيَّ عَلَماً من أعلام اللغة، يتردَّد اسمُه في كتب تراجمها، مع أنَّه كان محدِّثاً وصناعتُه كانت الحديث.

وهو مطبوعٌ.

خریب الحدیث: لأبي سلیمان حَمْد بن محمد بن إبراهیم بن الخَطَّابي (المتوفئ سنة ۳۸۸ هـ).

وَضع الخطَّابي هـٰذا الكتابَ استدراكاً لما فاتَ كتابي سابقَيْه، ورَتَّبه على النَّحو الذي

اختاره أبو عبيد وتابَعَه عليه ابنُ قتيبة ، إلا أنه أضافَ في آخر كتابه جزءاً أصلَحَ فيه بعضَ أغلاط المحدِّثين فيما رَوَوْهُ.

أمّا منهجُه في التفسير فتظهر فيه العنايةُ بذكر بعض المشتقّات، و تقديم اللَّفظ في سياقاتٍ توضِّح معناه، كما تبرز عنايتُه بالمشترك اللَّفظي، وقد يتوقَّف في كثيرٍ من المواضع لإبراز الفُروق بين المترادفات.

وهو مطبوع.

• \_ كتاب الغريبيّن (غريبي القرآن والحديث): لأحمد بن محمد بن عبد الرحمٰن البَاشَاني، المعروف بـ: «أبي عبيدالهَرَوي» (المتوفى سنة ٢٠١ هـ).

افتتح الهَرَويُّ مرحلةً جديدةً في تصنيف غريب الحديث من خلال هـــــذا الكتاب، بماكان له من فضيلتي الجمع بين غريب القرآن وغريب الحديث، وترتيبه على حروف المعجم على وضع لم يسبقه إليه سابق.

يبدأ في كلّ مادّة بالآيات القرآنية، ثم يتبعها الأحاديث التي تأتي عقب تفسيره آيات المادة، ناقلًا عن أئمة اللّغة والتفسير، ذاكراً القراءات ووجوهها ومعانيها.

انتشر كتابُ الهَرَوي هـلذا ونال الاستحسانَ، بسبب الدِّقَة في الترتيب والتركيز والاقتضاب في التفسير، وصارهو العُمدةُ في غريب الحديث والآثار.

وهو مطبوعٌ.

٦ \_ الفائق في غريب الحديث: لمحمود بن عمر بن محمد بن أحمد، أبي القاسم،
 جار الله الزَّ مَخْشَرى (المتوفى سنة ٥٣٨ هـ).

قال ابنُ الأثير فيه: «لقد صادَفَ هـنذا الاسمُ مُسَمَّى، وكَشَف من غريب الحديث كلَّ مُعَمَّى، ورتَبه على وضع اختاره مقفَّى على حروف المعجم. ولكن في العثور على طلب الحديث منه كُلْفةٌ ومشقّة؛ لأنّه جمع في التقفية بين إبراد الحديث مسروداً جميعه أو أكثره أو أقلّه، ثمّ شَرَح ما فيه من غريب فيجيء شَرْحُ كلُّ كلمة غريبة يشتمل عليها ذلك الحديثُ في

حرف واحد من حروف المعجم، فترد الكلمة في غير حرفها، وإذا تطلّبها الإنسانُ تعب حتى يجدها»(١).

٧ ـ مشارق الأنوار على صحاح الآثار: للقاضي عياض بن موسئ بن عياض بن عمر،
 أبي الفضل اليَحْصُبي البُسْتي (المتوفى سنة ٥٤٤ هـ).

اقتصر فيه المصنّفُ على تفسير ألفاظ أُمّات كتب الحديث الجامعة للصّحاح (صحيحي البخاري ومسلم) وموطأ مالك، وحافظ فيه على الترتيب المعجمي للحروف الواقعة بين الهمزة والواو، ثم جعَل كلّ حرف من الحروف الباقية متلوّاً بالحرف الذي يُشابِهه في الصورة، ومضى على هاذا الترتيب يفسّر ألفاظ كلّ مادة من مواد كتابه.

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ المجموع المغيث في غريبي القرآن والحديث: لأبي موسئ محمد بن أبي بكر
 الأصبهاني المديني (المتوفئ سنة ٥٨١ هـ).

صَنَّف أبو موسىٰ هذا الكتاب، استدراكاً علىٰ كتاب الهَرَوي، ورتَّبه علىٰ ترتيبه، وسلك فيه مسلكه في التفسير.

قال ابن الأثير: «... قد صَنَّف كتاباً جمع فيه ما فات الهرويَّ من غريب القرآن والحديث يناسبه قدراً وفائدة ، ويماثله حجماً وعائدة ، وسلك في وضعه مسلكه ، وذهب فيه مذهبه ، ورَتَّبه كما رَتَّبه . ثم قال: واعلم أنّه سيبقئ بعد كتابي أشياء لم تقع لي ولا وقفتُ عليها ؛ لأنَّ كلام العرب لا ينحصر . ولقد صَدَقَ رحمه الله تعالى فإنَّ الذي فاته من الغريب كثير " ").

وهو مطبوعٌ.

٩ ـ غريب الحديث: للحافظ جمال الدين، أبي الفرج عبد الرحمٰن بن على البغدادي،

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة «غريب الحديث».

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث.

المعروف ب: «ابن الجَوْزي» (لمتوفئ سنة ٥٩٧ هـ).

تكلَّم المؤلِّف في مقدِّمة هذا الكتاب عن نشأة غريب الحديث، وعن السبب الباعث لذلك، ثم ذكر الذين كتبوا في هاذا المضمار، وقد غَمَز بعضهم فيما جَمَع، ووقع هو فيما عابَ عليه غيره فاسمع إلى قوله في مقدمته حيث يقول: «فرأيتُ أن أبذل الوسع في جمع غريب حديث رسول الله على وأصحابه وتابعيهم، وأرجو أن لا يشذَّ عني مهمٌ من ذلك وأن يغني كتابي عن جميع ما صُنِّف في ذلك».

وقد خلا كتابُه هــــذا من الشواهد الشَّعرية، والاشتقاقات والتصريفات اللَّغوية، مقتصراً فيه عـلى شرح الكلمة فقط، ورتَّبه عـلى حروف المعجم.

وهو مطبوعٌ.

١٠ ـ النهاية في غريب الحديث والأثر: لأبي السّعادات المبارك، بن محمّد الجَزَري، المعروف بـ: «ابن الأثير» (المتوفّى سنة ٢٠٦ هـ).

قال السُّيوطي: «النهاية لابن الأثير، وهي أحسَنُ كتب الغريب وأجمَعُها وأشهَرُها إلى الآن، وأكثرها تداوُلاً، وقد فاته الكثيرُ، فذيّل عليه الصفيّ الأرموي بذَيْل لم نقف عليه الاَن.

أمّا منهجُ ابن الأثير في التفسير فهو قريبٌ من منهج الهَرَوي وأبي موسى في كتابيهما، إلا أنّ أهم ما تميّز به هو اختصارُ تفسيرهما، ولكن ثمة مواطن خلاف أخرى، منها ما جرى عليه من ذِكر عِدَّة أحاديث في المادّة، فيها اللّفظةُ الغريبةُ نفسها، ومعناها نفسه، فيفسِّر الحديث الأوّل منها، ويقتصر على ذكر الأحاديث الأخرى بعد ذلك دُون تعليق، إلا ما كان في بعضها من غموض تركيبيِّ يستدعي شرحاً إجمالياً، يختم كلَّ مادةٍ بعد أن ينتهي من الألفاظ الغريبة باسم الموضع الذي لفظه لفظ المادة، وله ذكر في الحديث. والمشتقات عند ابن الأثير قليلةٌ ؛ لأن ترتيب الأحاديث في المادة الواحدة أغنى عن الإكثار منها، وبلغ عنده الحذف والاختصارُ مبلغ الاقتصار في بعض المواد على ذكر اللَّفظ فقط ويذكر بعض مشتقاته، مثال ذلك: مادة

<sup>(</sup>۱) تدریب الراوی: (۱/ ۱۸۵، ۱۸۹).

(يقظ) قال فيها: وقد تكرَّر في الحديث ذكر اليقظة والاستيقاظ، وهو الانتباه من النوم ورجلٌ يَقِظ ويَقُظ، ويقظان، إذا كان فيه معرفة وفطنة»(١).

وهو مطبوعٌ.

١١ \_منال الطالب في شرح طوال الغرائب: لابن الأثير أيضاً.

قَسَّم ابن الأثير هذا الكتابَ إلى قسمين: الأول في أحاديث رسول الله على مما له فيه كلامٌ أو ذكرٌ سِيْقَ الحديثُ له، أو بُني عليه، ومعظمُ أحاديث هذا القسم يدور على أحاديث الوُفود التي وفدت على رسول الله على وأحاديث المولد والمبعث، ودلائل النبوة وخصائصه على والقسم الثاني في آثار جماعة من أصحابه على ويعضِ التابعين لهم وضي الله عنهم أجمعين.

صدًر المؤلِّفُ هذا الكتابَ بمقدمة كاشفة أبان فيها عن منهجه، وهو يُورد الحديث كاملًا، ثم يذكر في آخره من أخرجه، ويعقِّب بما قيل في الحديث جرحاً وتعديلًا، وقبولًا وردّاً.

وهو مطبوعٌ.

11 \_ المجرَّد للغة الحديث: لعبد اللطيف بن يوسف، الشيخ موفَّق الدين البغدادي (المتوفى سنة ٦٢٩ هـ).

كان المصنّفُ قد وَضَع كتاباً في غريب الحديث رتّبه على حروف المعجم، واتّخذ فيه استيعابَ الغريب، وإيجاز التفسير، رَغّب إليه بعضُهم أن يجرّد كلماته اللّغوية من أحاديثها ليعمل بها كتاباً أشد وجازة من ذلك الكتاب، وعلى ترتيبه فخرج كتابُه هذا: «المجرّد للغة الحديث». نهج فيه نهجَ الاختصار الشديد.

وهو مطبوعٌ .

١٣ ـ الدُّرُّ النَّثير تلخيص نهاية ابن الأثير: للحافظ أبي الفضل جلال الدين

<sup>(</sup>١) من مقدمة التحقيق لكتاب النهاية بتصرف: (١/٧، ٨).

عبد الرحمٰن بن أبي بكر السُّيوطي (المتوفيٰ سنة ٩١١ هـ).

اختصر فيه السيوطيُّ كتابَ «النهاية» لابن الأثير، ناهجاً فيه نهجَ ابن الأثير في الترتيب والتفسير، فتركَّز اختصاره على حذف الأحاديث كلِّها إلاَّ مواضع نجد فيها أجزاءً من الحديث لضرورة دَعَتْ الحاجةُ إليها، لا يتمُّ الوقوفُ على المعنى إلاَّ بها.

واكتفئ بهاذا الحذف، فلم يغيِّر شيئاً من «النهاية» إلاَّ ما ندر من حذف بعض المشتقّات، أو بعض المواضع التي فصَّل فيها ابنُ الأثير بالتأصيل الدَّلالي، إضافة إلى اختصاره أحياناً ما فصَّله ابنُ الأثير في الشرح الإجمالي لبعض الأحاديث.

وهو مطبوعٌ.

١٤ ـ مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولَطائف الأَخبار: للعلاَّمة محمد طاهر الصَّدِيقى الفَتَنى الكُجْرَاتي (المتوفئ سنة ٩٨٦ هـ).

جَمَع فيه المؤلِّفُ كلَّ غريبِ الحديث وما أُلِّفَ فيه، فَجاءَ كالشرح للصَّحاح الستة، وهو كتابٌ متَّفقٌ على قبوله بَيْنَ أهل العلم منذ ظَهَرَ في الوجود.

وهو مطبوعٌ.



# ٣ ـ مُخْتَلِفُ الحديثِ ومُشْكِلُه

## أوَّلاً: تعريف «مختلف الحديث»

### تعريف «المختلف» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: (مُخْتِلف): اسمُ فاعلٍ من اخْتَلَفَ. قالَ الفيروزآبادي: «اختلف ضدّ اتّفق»(١). ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَخْلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِم ﴾. ووَرَد اسم الفاعل في مواضع من كتاب الله تعالى، منها قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّكُمْ لَفِى قَوْلِمُغْلِفِ﴾. أي: غير متفقي، أو متناقضي.

واصطلاحاً: وعرَّفه علماء المصطلح بتعريفاتٍ نذكر منها تعريفَ الإمام النَّووي والحافظ ابن حجر.

تعريف النَّووي: «مختلف الحديث هو أن يأتي حديثان متضادّان في المعنى ظاهراً» ( $^{(Y)}$ . تعريف ابن حجر: «هو الحديث المقبولُ إنْ عُوْرضَ بمثله وأمكن الجمع بينهما» ( $^{(P)}$ .

وعرَّفه أستاذنا الشيخ الدكتور نور الدين عِتْر فقال: «هو ما تعارَضَ ظاهرُه مع القواعد فأوهم معنى باطلاً، أو تعارض مع نص شرعي آخر»(٤).

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) التقريب والتيسير لمعرفة سنن البشير النذير: ص: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) شرح نخبة الفكر ص: ٥٨ ـ ٥٩ .

<sup>(</sup>٤) منهج النقد في علوم الحديث: ص: ٣٣٧.

### شروط اندراج الحديث في هذا النوع:

وقد تبيَّن ممَّا سَبَق في التعريف أنَّ الحديث لا يكون مندرجاً في هـُـذا النوع من علوم الحديث إلاَّ إذا تحقَّقت فيه شروطٌ أربعة ، هي :

#### الشرط الأول:

أن يكون الحديثُ من نوع «المقبول» وهو قسيمُ «المردود»، ومقتضى هذا أنَّ الحديث «المردود» لا يشمله مختلفُ الحديث؛ لأنَّ دفع التعارض والبحث عن مسالك التوفيق بين ما تعارض من سُنن النبيِّ ﷺ مختصرٌ بالثابت من السُّنن، والمقبول من الأخبار.

أمَّا المردود منها لعَدَم ِثبوته، فإنه لا يشتغل بالتوفيق بين ما تعارض منه مع غيره من نوعه، بل يُكتفئ بردَّه من بعد أن يبين وجهُ هاذا الرَّد وسببه.

### الشرط الثاني:

أن يَرِد حديثُ آخر معارضٌ له في المعنى الظاهري، فلا تُعتبر من «مختلف الحديث» تلك الأخبار والآثار التي يُفسد أوّلها آخرها، أو آخرها أولها (١). وإنَّما تُعَدّ هاذه وأمثالُها من نوع «مشكل الحديث» وسيأتي تعريفُه قريباً.

#### الشرط الثالث:

أن يكون الحديثُ المعارضُ صالحاً للاحتجاج به، ولو لم يكن في رتبة معارضه صِحَّةً وحسناً.

فإذا كان الحديثُ المعارضُ ضعيفاً، فإنَّ الحديث القويِّ لا تؤثِّر فيه مخالفةُ الضعيف (٢) إلا أن يُوجَد للحديث الضعيف شواهدُ ومتابعاتٌ تعضده وتَجبُر ضَعْفَه، فعند ثذِ يمكن للمعارضة أن تقع بينهما.

<sup>(</sup>١) يذكر ابن قتيبة نماذج منها في "تأويل مختلف الحديث"، ص: ١٣٠، ١٣٢، ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المقنع» ل ٥٦ ب، و «إسبال المطر على قصب السكر» للصنعاني: ص ٦٠ - ٦١.

#### الشرط الرابع:

أن يكون الجمعُ أو الترجيحُ بين الحديثين المتضادَّين ممكناً.

وقد تستبين معالمُ الطريق بصفةِ أكثر وضوحاً إذا عُلِمَ أنَّ الحديث \_ باعتبار المعارضة وعدمها \_ ينقسم إلى أقسام ثلاثة:

الأول: المُحْكَم: وهو الحديثُ المقبولُ الذي سَلِمَ من المعارضة.

الثاني: النَّاسخ: وهو الحديثُ المقبولُ الذي عارضه مثلُه وأمكن إثبات تأخُّره \_ زمناً \_ عن معارضه.

الثالث: مُخْتَلِف الحديث: وهو الحديثُ المقبولُ الذي عارضه ظاهراً مثله وأمكن الجمع.

### حُكم «مختلف الحديث»:

يختلف الحُكم في «مختلف الحديث» باختلاف ما له من أقسام. وينقسم مختلف الحديث إلى قسمين:

#### القسم الأول:

أن يكون الحديثان المتعارضان مما يمكن الجمعُ بينهما.

#### ځکمه:

يجب الجمع بينهما. ويتعيّن، ولا يُصار إلى قواعد أخرى ما دام الجمعُ ممكناً؛ لأنَّ في الجمع إعمالًا للدّليلين معاً، وإعمال الدّليلين أولى من إهمال أحدهما أو إهمالهما جميعاً.

وقد مثّل أكثرُ من صَنَّف في علوم الحديث لهاذا القسم بحديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ مرفوعاً: «لا عَدْوَى ولا طِيرَةَ ولا هامَةَ ولا صَفَرَ»(١).

مع حديث عبد الرحمٰن بن عَوْف \_ رضي الله عنه \_ عن رسول الله ﷺ: ﴿لا يُوْرَدُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، في كتاب: الطب، باب: الفأل، برقم: (٥٧٥٧).

المُمْرِضُ على المُصِحِّ (1).

#### القسم الثاني:

أن يتضادَّ الحديثانُ ويتعارضا على وجه لا يمكن معه الجمعُ بينهما.

#### حُكمه:

لا يخلو الأمرُ في مثل هاذا من إحدى حالتين:

الأولى: أن يثبت نسخ أحدهما الآخر.

الثانية: أن لا يعرف التاريخُ ولا يمكن النسخ فيُصار عند ذلك إلى الترجيح.

فإذا لم يظهر لأحد الحديثين وجهٌ مُرَجِّحٌ له على الآخر فيتوقَّف عندثذِ عن العمل بكِلاَ الحديثين.

ويذكر الحافظُ ابنُ كثير حُكْمَ «التوقُّف» أيضاً ويُضيف قائلاً: «أو يهجم فيُفتي بهاذا في وقتِ وبهاذا في وقتِ كما يفعل أحمدُ في الروايات عن الصحابة \_ رضي الله عنهم \_(٢).

#### مثال «مختلف الحديث»:

حديث: «إذا بَلَغ الماءُ قُلَّتَيْن لم يَحْمِل الخَبَثَ»(٣).

وحديث: «الماءُ طهورٌ لا ينجسه شيءٌ إلاَّ ما غَيَّر طعمَه أو لونَه أو ريحَه»(٤).

فظاهرُ الحديث الأوَّل أنَّ الماء إذا بَلَغ مقدارَ قُلَّتين فأكثر لا ينجس سواء تغيَّر أحدُ أوصافه أم لم يتغيَّر، وظاهرُ الحديث الثاني أنَّ الماء يتنجَّس إذا تغيَّرت إحدى أوصافه سواء كان قليلاً دون القُلَّتين أو كثيراً أكثر من قُلَّتين، فظاهرُ كلِّ حديثٍ معارضٌ للحديث الآخر، ولكن يمكن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب: السلام، باب: لا عدوى ولا طيرة، برقم: (٢٢٢١).

<sup>(</sup>۲) اختصار علوم الحديث: ص: ۱۷۵.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في أبواب الطهارة، باب: ما جاء أنَّ الماء لاينجسه شيءٌ، برقم: (٦٧)، وأبو داود في
 كتاب: الطهارة باب: ما ينجس الماء، برقم: (٦٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في أبواب: الطهارة، باب: الحياض، برقم: (٥٢).

الجمعُ بين الحديثين بالقول: إنَّ كلَّ حديثِ منهما يخصِّصُ عمومَ الحديث الآخر، فالماء إذا بلغ قُلَّتين لا ينجس إلَّا إن تغيَّرت إحدى أوصافه، وإذا لم يبلغ قُلَّتين تنجَّسَ وإن لم تتغيَّر إحدى أوصافه، وبذلك نكون قد عملنا بالحديثين معاً ودفعنا عنهما إشكالَ التَّعارض<sup>(۱)</sup>.

### لا تعارُضَ في كلامه ﷺ:

إِنَّ كلام رسول الله ﷺ لا يُمكن أن يتعارض بحالٍ من الأحوال. قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اَلْمُوكَ ۚ إِنَّ كلام رسول الله ﷺ وقال: ﴿ أَفَلاَ يَتَذَبَّرُونَ اَلْقُرَءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَنْدِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ عَنِ اللّهَوَى ۚ إِنَّا لَا يَعْدَ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اللّهِ عَلى اللهِ الله تعالى رسولَه ﷺ على تناقض، إذا لانتفت الحكمة من التحليف واتباع الرُّسُل. كيف وقد قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ السَّهِ أَشَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا الله وَالْمِي وَلَمْ اللّهِ عَالَى : ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلّا لِتُبَيِّنَ لَمُمْ الّذِي النّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَا اللهُ وَاللّهُ وَالْمَا اللهُ عَالَيْ اللّهُ وَالْمَا اللهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَيْكَ ٱلْكُمْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولُولُولُ اللّهُ وَالْمُولُولُ اللّهُ وَالْمُولُولُولُ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَيْ اللّهُ مَا اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَا لَا اللهُ عَلَيْ وَمُ اللّهُ وَالْمُولُولُ اللّهُ وَالْمُ وَرَحْمَةُ لِللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا وَلَا اللهُ عَلَيْ وَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

بَيْدَ أَنَّ كلامَ ﷺ قد يصل إلينا بعد روايته متعارضاً ظاهراً. وإنّما يكون ذلك لاختلاف الرُّواة في نقله، بحيث يُمكن ترجيحُ روايةِ على أخرى. أو يكون ذلك لعَدَم القُدرة على التوفيق للوَهْلَة الأولى، ثمّ يوفّق بأن يحمل عامٌ على خاصَّ أو مُطْلَقٌ على مقيّدٍ أو غير ذلك. أو يكون ذلك؛ لأنّ الحديث الآخر ناسخٌ للأوّل. فكلامه ﷺ منزّهٌ عن التناقُض لا بُدَّ.

قال الإمام الشافعي ـ رحمه الله تعالى ـ: «وأولى أن لا يَشُكَ عالمٌ في لُزومها، وأن يعلم أنَّ أحكام الله ثمَّ أحكام رسوله لا تختلف، وأنَّها تجري على مثالِ واحدِ»(٢).

وقال القاضي أبو بَكْر محمَّد بن الطَّيِّب الباقِلَّاني: «الأخبار على ضربَين، ضربٌ منها أن يعلم أنَّ رسول الله ﷺ تكلَّم به إمَّا بضرورةٍ أو دليلٍ، ومنها ما لا يعلم كونه متكلِّماً به. وكلُّ خبَريْن علم أنَّ النبي ﷺ تكلّم بهما فلا يَصِحُّ دخولُ التعارُضِ فيهما على وجه وإنْ كان ظاهرُهما متعارضَيْن؛ لأنّ معنى التعارض بين الخبرين والقرآن من أمرٍ ونَهْي وغير ذلك أن يكون مُوجِبُ أحدِهما منافياً لمُوجِب الآخر، وذلك يبطل التكليف إنْ كانا أمراً ونهياً، وإباحةً

<sup>(</sup>١) انظر: «الإيضاح في علوم الحديث؛ ص: ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) في «الرسالة» تحت عنوان: الفرض المنصوص الذي دَلَّت السنَّة على أنه إنما أراد الخاصّ.

وحظراً، أو يُوجِب كون أحدهما صِدقاً والآخر كذباً إنْ كانا خبرَيْن، والنبيُ ﷺ منزَّهٌ عن ذلك أجمع ومعصومٌ منه باتفاق الأمّة وكلّ مثبتِ للنبوَّة (١٠).

وقال ابن قَيِّم الجَوْزِيَة: «لا تعارُضَ بحمد الله بين أحاديثه الصحيحة. إذا وقع التعارضُ فإمَّا أن يكون أحدُ الحديثين ليس من كلامه ﷺ، وقد غَلِطَ فيه بعضُ الرُّواة مع كونه ثقةً ثَبْتاً، فالثقة يَغْلَط. أو يكون أحدُ الحديثين ناسخاً للآخر إذا كان ممّا يقبل النسخ. أو يكون التعارضُ في فهم السَّامع لا في نفس كلامه ﷺ، فلا بُدَّ من وجه من هاذه الوجوه انثلاثة (٢)(٣).

### أهمية علم مختلف الحديث:

يُعْتَبَرُ (علمُ مُختلِف الحديث) من أهم أنواع علوم الحديث نظراً لاحتياج جميع العلماء المختصِّين بالعلوم الشرعية كافة إليه، فيحتاجه المحدِّثُ والمفسِّرُ والفقيهُ والأصوليُّ والمتكلِّمُ وغيرُهم.

قال الإمام النَّووي: «هـٰذا فنٌّ من أهمّ الأنواع، ويُضْطَرُ إلى معرفته جميعُ العلماء من الطوائف»(٤).

ومن يُطالِع بعض المصنَّفات في هاذا الفنِّ مثل كتاب: «اختلاف الحديث» للشافعي وكتاب «مشكل الآثار» للطَّحاوي وكتاب «مشكل الحديث وبيانه» لابن فُوْرَك يُدرِك أهمية هاذا العلم في معرفة الأحكام الفقهية، وفي دفع المَطَاعِن عن هاذا الدِّين الحنيف من قِبَل أعداء الإسلام من الزَّنادقة، ومن سارَ على منهاجهم واتَّبع خُطَاهم، هؤلاء الذين يدَّعون أنَّ الأحاديث تُناقِض بعضها أو تُخالِف القرآنَ الكريمَ، فيتسرَّعون في حكمهم عن قصدٍ للأحاديث تُناقِض بمن الوَهلة الأولى. وللأسف قد تَبعَ هؤلاء بعضُ الجَهلَة أو المتجاهلين من أبناء جِلْدَتنا، حتى راحَ بعضُهم يُعارِض القرآنَ الكريمَ بأحاديث واهية جهلاً منه بأنَّ الضعيف

<sup>(</sup>١) انظر: «الكفاية في علم الرواية» ص: ٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدي خير العباد: (٤/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الاجتهاد في علم الحديث» ص: ٣٤١ \_ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٤) التقريب والتيسير لمعرفة سنن البشير النذير: ص: ٩٠.

لا يعارض به القويّ الثابت!(١).

قال العلاَّمة عبد الرحمٰن بن يحيى المُعَلِّمي اليَمَاني ـ رحمه الله تعالىٰ ـ في حقِّ واحدٍ من هؤلاء: «وأبو ريّة يُبيح لنفسه أن يُعارض نصوصَ القرآن وإجماع أهل الحقّ بأحاديث وأخبارٍ وحكاياتٍ لا يعرف حال أسانيدها. ومنها الضعيفُ والواهي والساقطُ والكذبُ، ويكثر من ذلك»(٢).

## ضوابط مختلف الحديث:

أمّا ضوابطُ مختلف الحديث، فهي ما يلي:

١ \_ الضابط الأوّل: لا يُعَدُّ احتلافُ التنوُّع من مختلف الحديث.

٢ \_ الضابط الثاني: لا يُعْتَبر أثرُ الأحاديث الضعيفة في مختلف الحديث.

٣ ـ الضابط الثالث: لا يُعْتَبر أثرُ الموقوف والمقطوع في مختلف الحديث.

وهانده الضَّوابطُ قد ألمح إليها الإمامُ الشافعي في كتابه «اختلاف الحديث». قال تحت عنوان «باب الاختلاف من جهة المباح»:

«عن ابن عبّاسٍ \_ رضي الله عنهما \_ أنَّ رسول الله ﷺ وَضَّا وَجْهَه ويديه ومَسَح برأسه مَرَّةً . مرَّةً .

وعن حُمْران مولى عثمان بن عَفَّان ـ رضي الله عنه ـ أنَّ النبيِّ ﷺ تَوَضَّأُ ثلاثاً .

وعن عبد الله بن زيد\_رضي الله عنه \_أنَّ رسول الله ﷺ غسل وجهَه ثلاثاً ويديه مرَّتين، ومسح رأسَه وغسل رجلَيه.

قال الشافعي: ولا يُقال لشيء من هاذه الأحاديث مختلفٌ مُطْلَقاً، ولكنّ الفعل فيها يختلف من وجهِ أنّه مباحٌ، لا اختلاف الحلال والحرام، والأمر والنّهي. ولكن يقال: أقلّ

<sup>(</sup>١) الاجتهاد في علم الحديث: ص: ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأنوار الكاشفة» ص: ١٢.

ما يُجزئ من الوضوء مرةٌ، وأكمل ما يكون من الوضوء ثلاث»(١).

وقال الشافعيّ في آخر خطبة كتابه «اختلاف الحديث»: «وجماع هاذا أن لا يُقْبَل إلاً حديثٌ ثابتٌ. . فإن كان الحديثُ مجهولاً أو مرغوباً عمّن حمله كان كما لم يَأْتِ؛ لأنّه ليس بثابتٍ» (٢). وهاذا هو معنى الضابط الثاني.

وأمًا في معنى الضّابط الثالث فقد قال الشّافعيُّ: «ويعلم أنَّ الحديث إذا رواه النَّقاتُ عن رسول الله ﷺ فذلك ثبوته، وأن لا نعوِّل على حديثٍ ليثبت أن و افقه بعضُ أصحاب رسول الله ﷺ، ولا يرد لأن عمل بعض أصحاب رسول الله ﷺ عملاً يخالفه»(٣)(٤).

## ثانياً: تعريف «مُشْكِل الحديث»

كثيراً ما يَرِدُ هــــذا المصطلحُ مقارناً لــ: «مُختلِف الحديث»، بل إنه يختلط به في كثيرٍ من المصنّفات، وعلى ألسنة العامّة وبعض الخاصّة.

من أجل ذلك يتعيَّن الحديثُ عن هاذا النوع، وبيان خصائصه ومميزاته، حتى تتضّع علاقته بـ: «مختلف الحديث» وحتى يظهر ما بينهما من أَوْجُهِ الاتفاق والافتراق.

## تعريف «مشكل الحديث» لغةً واصطلاحاً:

لغةً: يُقال عن الأمر المشتبه وغير المستبين: «مُشْكِلٌ».

ويُقال: «أشكل عليَّ الأمرُ، إذا اختلط. وأشكلتْ عليَّ الأخبارُ وأحكلت: بمعنىٰ واحد. والأشكل عند العرب: اللَّونان المختلطان» (٥٠).

<sup>(</sup>۱) ص: ۲،٤١.

<sup>(</sup>٢) ص:٤٠.

<sup>(</sup>٣) اختلاف الحديث: ص:٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الاجتهاد في علم الحديث» ص: ٣٤٢ \_ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: (١١/ ٣٥٧).

ويُقال أيضاً: «أشكل الأمر: أي: التبس»(١).

وأصله من: المماثلة. قال ابن فارس: «الشّين والكاف واللّام معظم بابه: المماثلة، تقول: هاذا شكل، أي: مثله، ومن ذلك يُقال: أمرٌ مشكلٌ، كما يُقال: أمرٌ مشتبهٌ، أي: هاذا شابه هاذا، وهاذا دخل في شكل هاذا...»(٢).

فَمِمًا تَقَدَّم يَمَكُنُ القُولَ ـ إذَن ـ بأن المشكل ـ لغةً ـ هو: المختلطُ والملتبسُ، وكلُّ ما لا يبين.

واصطلاحاً: «المُشكل»: كلمة يستعملها بعضُ الأصوليّين في مصنّفاتهم عَلَماً على هــاذا القسم من «أقسام الكلام باعتبار الخفاء والظهور».

ف: «المشكل» عند هؤلاء الأصوليين هو: اللَّفظُ أو الكلامُ الذي خفي المرادُ به على السامع، وكان خفاؤه لأجل الصِّيغة (٣) ولا يُدْرَك إلا بالعقل (٤).

ويُعَدُّ «المُشْكِلُ» قسيماً لـ: «الخفيِّ»، إلاَّ أنَّ خفاء «الخفيِّ» إنَّما هو لعارضٍ آخر غير الصيغة، بخلاف «المشكل» فإنَّ خفاءه لأجل الصّيغة.

أُمَّا «المشكلُ» عند المحدِّثين فيختلف معناه عن المعنى الذي مَرَّ ذكره عند الأصوليين. وفيما يلى القول في هاذا.

يقول الإمام أبو جعفر الطَّحَاوي في مقدِّمة كتابه «مُشكِل الآثار»: «فإني نظرتُ في الآثار المروية عنه صلَّى اللهُ عليه وآله وسلَّم بالأسانيد المقبولة التي نَقَلها ذوو التثبيتِ فيها والأمانة عليها، وحُسن الأداء لها، فوجدتُ فيها أشياءَ مما سقطت معرفتها والعلم بما فيها عن أكثر الناس، فمَالَ قلبي إلى تأمُّلِها وتبيانِ ما قدرت عليه من مشكلها، ومن استخراج الأحكام التي

القاموس المحيط: (٣/ ٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة: (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) أي: لكونها محتملة لمعان كثيرة.

<sup>(</sup>٤) انظر: «مختلف الحديث بين المحدّثين والأصوليين»: للدكتور أسامة الخياط، ص: ٣٠ ـ ٣١.

فيها، ومن نفي الإحالات عنها»(١).

فيُمكِن استخلاصُ تعريف الطَّحاوي لـ: «مشكل الحديث» من هاذا بأنه: «آثارٌ مرويّةٌ عن رسول الله ﷺ بأسانيدَ مقبولة، وُجد فيها أشياءٌ غابَ عن كثيرٍ من الناس علمُ معانيها، ودفعُ ما فيها من إحالاتِ ظاهريةٍ».

واشتمل هاذا التعريفُ على الصُّفات والخصائص التالية:

١ - كونُه (٢) آثاراً مرويةً عن رسول الله على.

٢ ـ كونُ رواة هاذه الآثار عُدولًا ضابطين.

٣ ـ وجودُ ما يشعر بالإحالات في هذه الآثار. أي: تلك الأمور المستحيلة عقلاً أو شرعاً أو عقلاً وشرعاً معاً مما استغلق فهمه على وجهه، أو تعسَّر تأويلُه على كثيرٍ من الناس. فاختيج في دفع هذا الإشكال إلى نظر وتأمَّل.

فيُمكن القول \_ من كلِّ ما تقدَّم \_ أنَّ «مشكل الحديث» هو: «أحاديثُ مرويّةٌ عن رسول الله ﷺ بأسانيدَ مقبولة يُوهِم ظاهرها معاني مستحيلةً، أو معارضةً لقواعد شرعية ثابتة»(٣).

### الفروق بين «مُختلف الحديث» و «مُشْكِل الحديث»:

قد تبيَّن \_ ممَّا سبَق \_ أنَّ بين كلِّ من «مُختلف الحديث» و «مشكل الحديث» فروقاً ظاهرة يتميّز بها كلُّ واحدٍ منهما عن الآخر، ويزول بها اللَّبْسُ والتَّداخلُ.

وفيما يلي ذِكْر هاذه الفروق:

الفرق الأول :

أنَّ مدار «مختلف الحديث» قائمٌ على وجود معنى التَّعارُض والاختلاف بين الحديثين.

<sup>(</sup>۱) «مشكل الحديث»: (۱/ ۲).

 <sup>(</sup>٢) أي: كون مشكل الأثار.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مختلف الحديث بين المحدثين والأصوليين»: ص: ٣١ ـ ٣٢.

أي أنه: إذا لم يُوجَد تعارُضٌ بينهما فلا يتحقَّق معنى: «مختلف الحديث».

أمًّا «مُشْكِلُ الحديث» فلا يقتصر إشكالُه على وُجودِ تعارُضِ بين حديثين أو أكثر فحسب، وإنَّما ينشأ الإشكالُ فيه عن أسبابِ أخرىٰ كثيرةٍ مع ذلك.

أي: أنَّ التَّعارُضَ بين الحديثين هو سببٌ من الأسباب التي ينشأ عنها «مشكلُ الحديث»، غير أنَّ للإشكال أسباباً أخرىٰ كذلك.

#### الفرق الثاني:

أنَّ «مختلف الحديث» مقصورٌ على ما قد يقع من تعارُضِ بين الأحاديث دون غيرها من أدلة الشَّرع.

أمًا "مشكلُ الحديث" فلا يقتصر على هاذا النوع من أنواع التَّعارُض فقط، بل يتجاوَزُ ذلك إلى أنواع أخرى، نذكر فيما يلي البعض منها.

النّوع الأوّل: من مشكل الحديث ما يكون إشكالُه بسبب معنى الحديث نفسِه بغير معارضة:

مثال ذلك ما رَوَتْ عائشة \_ رضي الله عنها \_ أنَّ النبيَّ ﷺ دَخَل عليها وعندها امرأةً. قال: «مَنْ هانه؟». قالت: فلانةٌ \_ تُذْكَر من صلاتها \_ قال: «مَنْ هانه عليكم بما تُطِيقون فوالله لا يَمَلُ الله حَتّى تَمَلُّوا»(١).

وموضعُ الشَّاهد من الحديث هو قولُه ﷺ: «. . . فوالله لا يَمَلُّ الله حتى تَمَلُّوا».

أمَّا وجهُ الإشكال فيه: فهو نسبةُ المَلَلِ إلى الله ـ تعالى ذكره ...

النَّوع الثاني: من «مشكل الحديث» ما يكون إشكالُه بسبب تعارُض آية وحديث:

مثالُ ذلك قولُه ﷺ في حديث جَرير بن عبد الله البَجَلِيّ ـ رضي الله عنه ـ: «إنَّكم سَتَروْنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مالكٌ في الموطأ، في كتاب الصلاة: «باب ما جاء في صلاة الليل؛ وفيه انقطاع، برقم: (٢٥٨)، والبخاريُّ في كتاب الإيمان: «باب أحب الدين إلى الله أدومه»، برقم: (٤٣).

رَبَّكُم كَمَا تَرَوْنَ هَاذَا القَمرَ، لا تُضَامُون في رؤيته»(١). مع قول الله تعالىٰ: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ الْأَبْصَدُرُ وَهُوَ اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ الْأَبْصَدُرُ وَهُوَ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى

فالحديث: يُثبِت الرؤية للمؤمنين يوم القيامة.

والآية: تُشعِر بعدم تحقُّق ذلك؛ لكونه \_ سبحانه \_ لا تُدرِكه الأبصارُ.

النوع النَّالث: ومن «مُشْكِل الحديث ما يكون إشكالُه بسبب مخالفة الحديث الإجماع:

مثالُ ذلك ما روته أمُّ سَلَمة ـ رضي الله عنها ـ قالت: كنتُ عند رسول الله ﷺ وعنده ميمونة، فأقبل ابنُ أمّ مكتوم ـ وذلك بعد أن أُمرنا بالحجاب ـ فقال النبيُّ ﷺ: «احتجبا منه»، فقلنا يا رسول الله! أليس أعمى ولا يبصرنا ولا يعرفنا؟! فقال النبيُّ ﷺ: «أفعمياوان أنتما، ألستما تبصرانه؟»(٢).

ويذكرابنُ قُتَيْبَة طعنَ الطَّاعنين في هاذا الحديث بأنَّ: «الناسُ مُجْمِعُون على أنه لا يحرم على النِّساء أن ينظرن إلى الرجال إذا استترن، وقد كنَّ يخرجن في عهد رسول الله ﷺ إلى المسجد ويصلِّين مع الرجال»(٣).

## النَّوع الرَّابِع: من «مُشكل الحديث» ما يكون إشكالُه بسبب مخالفة الحديث للقياس:

مثال ذلك ما رُوي عن عبد الله بن عَمْرو بن العاص \_ رضي الله عنهما \_ أنه قال: جاء رجلان يختصمان إلى رسول الله ﷺ فقال رسول الله ﷺ لعمرو بن العاص: «اقْضِ بينهما». قال: وأنتَ هاهنا يا رسول الله؟!. قال: «نعم»، قال: على ما أقضي؟. قال: «إن اجتهدتَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التوحيد: باب قول الله تعالىٰ: ﴿ وُبُوُّهُ يُوَكِيٰ إِنَّاضِةً﴾ ، برقم: (٧٤٣٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده: (٦/ ٢٩٦ د ٤/ ٦٣، ٦٤).

<sup>(</sup>٣) أجاب أبو داود السِّجستاني عن حديث نَبَهان عن أمّ سلمة بأنه خاصِّ بأزواج النبي ﷺ، وأجاب ابن قتيبة بنفس هلذا الجواب، لكن ذكر ابن حجر في «الفتح» في حديث أم سلمة احتمال أن يكون أمر النبي ﷺ لهما بذلك «لكون ابن أم مكتوم كان أعمىٰ فلعله كان منه شيءٌ ينكشف ولا يشعر به...» (انظر: «فتح الباري» ٩/ ٣٣٧، د ٤/ ٦٣، ٢٤، و«تأويل مختلف الحديث» ص: ٢٢٥).

فأصبتَ لك عشرة أجور، وأن اجتهدتَ فأخطأتَ فلك أجرٌ واحدٌ »(١١).

قال ابن قتيبة: «قالوا: وهاذا الحكمُ لا يجوز على الله تبارك وتعالى؛ وذلك لأن الاجتهاد الذي يُوافِق الحطاً وليس عليه أن يصيب، الاجتهاد الذي يُوافِق الحطاً وليس عليه أن يصيب، إنّما عليه أن يجتهد، وليس يناله في موافقة الصواب من العمل والقصد والعناية واحتمال المشقّة إلا ما يناله مثله في موافقته الخطأ»(٢).

النَّوع الخامس: من «مُشْكِل الحديث» ما يكون إشكالُه بسبب معارضة الحديث للعقل والحِسّ :

مثالُ ذلك ما رواه الإمامُ مالكٌ عن العلاء بن عبد الرحمٰن قال: دخلنا على أنس بن مالك \_ رضي الله عنهما \_ بعد الظُهر فقام فصلًى العصرَ، فلمّا فرغ من صلاته ذكّرناه تعجيل الصلاة أو ذكرها، فقال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «تلك صلاةُ المنافقين، تلك صلاةُ المنافقين، تلك صلاةُ المنافقين، يجلس أحدُهم حتى إذا اصْفَرَّت الشمسُ وكانت بين قرني الشيطان أو على قرن الشيطان قام فنقر أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلاً»(٣).

#### الفرق الثالث:

أنَّ دفع التَّعارُض الواقع بين الحديثين لا يتأتَّى إلا بإعمال قواعدَ محدَّدةِ جعلها العلماءُ سبيلاً يسلك لدَرْء التعارض .

أي: أنَّ الاعتماد إلى العقل وحده لا يؤدِّي إلى إزالة التعارض ورفعه (٤).

بخلاف الحال في المشكل<sup>(٥)</sup> فإنَّ المراد به لا يُدرَك، \_غالباً \_ إلا بالعقل. أي: أنه

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في سننه: (٢٠٣/٤).

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث: ص: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالكٌ في الموطأ في كتاب: الصلاة، باب: النهي عن الصلاة بعد الصبح وبعد العصر، برقم: (١٤).

<sup>(</sup>٤) المقصود بالقواعد التي يعمل بها في دفع التعارض: قاعدة الجمع وقاعدة النسخ وقاعدة الترجيح.

 <sup>(</sup>٥) سواء ما كان منه في الحديث أو في غيره من أدلة الشرع.

يحتاج ـ في إدراكه ـ إلى تأمُّل.

#### الفرق الرابع:

أنَّ صنيع بعض من صَنَّف في «مُختِلف الحديث» و«مُشكِل الحديث» وجعلهما في مؤلَّف واحدِ<sup>(۱)</sup> يُشعر بوجود معنى المفارقة والمفاصلة بين هاذين النوعين . حيث إنَّه حين يُورِد قضية من قضايا «مختلف الحديث» ويذكر وجه المعارضة فيها يعقب ذلك بقوله: «وهاذا تناقض واختلاف»، أو: «هاذا مختلف لا يشبه بعضُه بعضاً»، ونحو ذلك من العبارات .

أمًّا حين يُورد قضيةً من قضايا «مُشكِل الحديث» فإنه لا يذكر هلذه العبارات وأمثالها.

فذلك مِن الدَّليل على تميز كِلاَ النوعين واختلافه عن الآخر ـ ويمكن ـ بعد كلِّ ما تقدَّم بيانه من فوارق بين «مُختلِف الحديث» و «مُشكِل الحديث» ـ القولُ: إنَّ «مُشكِل الحديث» هو في ـ الواقع ـ أعَمُّ من «مُختلِف الحديث»، حيثُ إنَّ المُشكِل يَشْمُل المختلف كما يشمل غيرَه، و «المختلفُ» نوعٌ من أنواع «مشكل الحديث».

فالعلاقة بينهما \_ إذن \_ علاقة عموم وخصوص ؛ لأنَّ كلَّ «مختلف حديث »: مشكلٌ، وليس كلُّ «مشكل » مختلف حديث (٢).

#### 

يتبدَّىٰ جليّاً ـ بدراسة عبارات المتقدِّمين ممَّن كان لهم نصيبٌ في الحديث عن هلذين النَّوعين من أنواع علوم الحديث \_ أنَّ المصنِّفين في هلذين النوعين طائفتان:

الأولى: طائفةٌ خلطت «مشكل الحديث» به: «مختلف الحديث» وجعلتهما في مصنَّف واحدِ على صورة مُوْهِمة أنهما شيءٌ واحدٌ!

ومن هلذه الطائفة: أبو محمد بن قُتيبة الدِّينَوَرِيّ (المتوفى سنة ٢٧٠ هـ) في كتابه:

<sup>(</sup>١) كابن قتيبة في كتابه: «تأويل مختلف الحديث».

<sup>(</sup>٢) انظر: «مختلف الحديث بين المحدِّثين والأصوليين»، ص: ٣٣ ـ ٣٨.

«تأويل مختلف الحديث». وكذلك الإمام أبو جعفر الطَّحاوي (المتوفى سنة ٣٢١ هـ) في كتابه: «مشكل الآثار».

الثانية: طائفةٌ أفردت أحدَ النوعين بالتأليف ولم تخلط به النوع الآخر .

ومن هاذه الطائفة: الإمامُ محمَّد بن إدريس الشَّافعي (المتوفى سنة ٢٠٤ هـ) في كتابه: «اختلاف الحديث».

وكذلك فَعَل الذين مَن بعدهم من المتأخّرين ممّن عَرَض بالحديث لـ: «مُشكِل الحديث» و«مُختلفِ الحديث»، فإنهم فريقان أيضاً:

الأول: وهم الذين أومأوا إلى معنى كلِّ من النوعين وفرَّقُوا بينهما، ومن هؤلاء: الشيخ محمد بن محمّد أبو شهبة ـ رحمه الله تعالى ـ (المتوفى سنة ١٤٠٣ هـ) في كتابه: «الوسيط في علوم ومصطلح الحديث» والذي قال: «والحقُّ أنَّ بين (المُختلِف) و(المُشكِل) فرقاً في الاصطلاح، فمُختلِفُ الحديث يكون بوُجود تعارُضٍ: تضادِّ أو تناقُض بين حديثين أو أكثر، وأمّا مشكلُ الحديث فهو أعمُّ من ذلك، فقد يكون سببُه وجودَ تعارض بين حديثين أو أكثر، وقد يكون سببُه كونَ الحديث مشكلاً في معناه لمخالفته في الظاهر للقرآن مثلاً أو لاستحالة معناه أو لمخالفته لحقيقة من الحقائق. وعلى هاذا يكون «مشكلُ الحديث» بالنسبة إلى «مختلف الحديث» أعمُّ منه . فكلُّ مُخْتَلِفِ يُغتَبر مشكلاً ، وليس كلُّ مشكلٍ يُغتَبر من قبيل «مختلف الحديث» فبينهما عمومٌ وخصوصٌ مُطْلَقٌ (۱).

ومنهم كذلك: الشيخ محمد السَّماحي (المتوفئ سنة ١٤٠٤ هـ) في كتابه: «المنهج الحديث في علوم الحديث»(٢).

الثاني: وهَم الّذين صنعوا مثلَ ما صَنَع بعضُ الذين من قبلهم، فخلطوا بين النَّوعين، وجعلوا منهما شيئاً واحداً.

<sup>(</sup>١) انظر: «الوسيط»: ص: ٤٤٢ ـ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظرصفحة: ١٢٣.

ومن هؤلاء: الدكتور محمد عَجَاج الخطيب في كتابه: «أصول الحديث وعلومه ومصطلحه»(١).

والدكتور صُبْحي الصَّالح في: «علوم الحديث ومصطلحه»(٢).

ولا ريبَ أنَّ مذهب التفريق هو الصَّوابُ، بدليلِ ما تقدَّم من بيان الفوارق والاختلافات بينهما، ولكنِّي اخترتُ أنْ يكون تعريفُ «علم مختلف الحديث ومُشكِله» تحت عنوانِ واحدٍ؟ لأن أئمة الفنِّ الذين كتبوا في المصطلح لم يُفردوا واحداً منهما عن الآخر، بل تحدَّثوا عنهما في موضع واحدٍ.

### أشهر الكتب في «مختلف الحديث ومشكله»:

لقد انصرفت طوائفُ من العلماء قديماً إلى دراسة مختلف الحديث ومشكله، وسَبْرِ أغوارِه، وكَشْف أسرارِه وأستارِه. فعرض طائفةٌ منهم بالحديث عنه في مصنّفاتهم ورسائلهم في علوم الحديث ومصطلحه، ومن هؤلاء: أبو عبد الله الحاكم النّيسابوري (المتوفى سنة ٥٠٥ هـ) في كتابه: «معرفة علوم الحديث»، والحافظُ الخطيب البغدادي (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ) في «الكفاية في علم الرواية»، وإن لم يسمّياه باسمه الاصطلاحي الذي عُرف فيما بعد ـ ثم جاء عهدُ أبي عمرو بن الصّلاح (المتوفى سنة ١٤٣ هـ) فصنّف لتلامذته مقدّمته المعروفة في علوم الحديث، وعَرض فيه (المُختلِفَ الحديث) فجعله نوعاً من أنواع علوم الحديث التي أوردها في كتابه، وذكر فيه أطرافاً من قواعد هاذا العلم وجُمَلاً من ضوابطه، وكذلك فعل الذين جاءوا من بعد ابن الصلاح ممن ألّف في علوم الحديث ومصطلحه.

أذكر هنا الكُتبَ التي أُفردت لهذا الموضوع بصفة خاصَّة فمنها:

١ - اختلاف الحديث: للإمام أبي عبد الله محمد بن إدريس الشّافعي (المتوفئ سنة ٢٠٤ هـ).

انظرصفحة: ٦٣.

<sup>(</sup>۲) انظرصفحة: ۲۸۳.

لم يَقصِد الشَّافعيُّ بتأليفه هاذا الكتابَ إلى استقصاء جميع المتعارض من حديث رسول الله عَلَيْ ، بل كان مراده \_ رحمه الله تعالى \_ أن يذكر طَرفاً من الأخبار المتناقضة ، وجُملاً من الآثار المتعارضة \_ ظاهراً \_ ليَدُل بما يُورد من اعتراض ، وبما يذكر من جواب على سبيل التوفيق بينها ؛ فيجعل من ذلك منهجاً ومسلكاً يسلكه وينهجه كلُّ من ألفى بين حديثين \_ أو أكثر \_ تعارُضاً وتضاداً .

#### وهو مطبوعٌ.

٢ ـ تأويل مختلف الحديث في الرَّدِّ على أعداء الحديث، والجَمْع بين الأخبار التي ادَّعوا التَّناقُض والاختلاف: لأبي محمَّد عبد الله بن مسلم بن قُتيْبَة الدِّيْنَوَرِي (المتوفَّى سنة ٢٧٠ هـ).

افتتح ابنُ قتيبة هاذا الكتاب بمقدِّمة مسهبة مستفيضة. وهو يعقب فيه بعد الفراغ من عرض القضية في الأحاديث بسوق الجواب الذي يَدْرَأ به التعارض ويدفع به الاختلاف. ويبتدئ الجواب نافياً أن يكون ثمَّة تعارُضٌ وقع بين الحديثين أو الأحاديث، ثم يسوق الأدلة، ويُورد الشواهد، ويُقيم الحُججَجَ التي يبطل بها زعم من زعم أنَّ هناك تناقضاً بين الأحاديث المذكورة في القضية.

## وهو مطبوعٌ.

٣ ـ مُشْكِلُ الآثار: للإمام الحافظ المحدِّث الفقيه أبي جعفر أحمد بن محمد بن سَلَمة الأزدى الطَّحاوي (المتوفئ سنة ٣٢١ هـ).

وهو من أجلِّ الكُتب وأحسنها في هاذا الموضوع، يستهلُّ فيه الطحاويُّ القضية التي يريد التحدُّث عنها بقوله: «بابُ» ثم يُردف ذلك بذِكر موضوع الباب، والقضية التي يتناولها بالدراسة فيقول: «بيان ما أشكل علينا مما رُوي عنه ﷺ. . . » ويذكر موضوع الباب. وربما قال: «بيان مُشكل ما رُوي عنه عليه الصَّلاة والسَّلام».

ثم يُورِد حديثَ الباب بسنده . وإذا كان للحديث طُرُقٌ أخرىٰ استوعبها وأوردها كذلك، حتى إذا انتهىٰ من ذلك بَيَّن أنَّ هناك من الآثار المروية ما يعارض حديثَ الباب ويخالفه، وهو يذكر ذلك على صفة الإخبار، وربما ذكره بصيغة سُؤالِ لسائل بأن يقول: «فسأل سائلٌ هل يختلف هلذا الحديث والحديث الذي رويتموه...» ويذكر الحديث ويسوقه مسنداً أيضاً، ويُورِد شواهدَه ومتابعاتِه إِنْ كان وُجد ثُمَّة شيء منها.

فإذا فرغ من ذلك كلَّه شرع في الجواب عن الاعتراض وبيَّن وجه التوفيق بين ما تعارض ظاهراً واتَّفقَ حقيقة وواقعاً. كما أنه قد يُجيب عن الاعتراضات التي ربما ترد على ما ذكر من جواب.

وهو مطبوعٌ.

٤ - مُشكِل الحديث وبيانه: لأبي بكر محمد بن الحسن المعروف بابن فُورك (المتوفئ سنة ٤٠٦ هـ).

وقد صنَّفه فيما اشتهر من الأحاديث النبوية التي يُوهِم ظاهرها التشبيه والتجسيم والتعارض، مما يتذرَّع به الملحدون للطعن في الدين، فبَيَّن المرادَ منها، وأبطل كثيراً من الادِّعاءات والشُّبهات، مستدلًّا بالحجج النقلية والعقلية.

وهو مطبوعٌ .

التحقيق في اختلاف الحديث: للحافظ أبي الفَرَج، عبد الرحمٰن بن علي بن
 البغدادي، المعروف بـ: «ابن الجوزي» (المتوفى سنة ٥٩٧ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ المعتصر من المختصر من مشكل الآثار: لأبي المحاسن، يوسف بن موسى المطلى (المتوفى سنة ٨٠٣هـ).

وهو مطبوعٌ.

٧ ـ تأويل الأحاديث الموهِمة للتشبيه: للحافظ جلال الدين عبد الرحمٰن بن أبي بكر السُّيوطى (المتوفى سنة ٩١١ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٨ ـ مشكلات الأحاديث النبوية وبيانها: للشيخ عبد الله على النجدي القصيمي
 (المتوفي سنة ١٣٥٣ هـ).

وهو يحتوي على الأحاديث النبوية التي استشكلتها العلوم الحديثية من طِبَّيةِ وجغرافيةِ وفلكية وحِسَّيّةِ إلخ. . وفيه بيانها بنفس العلوم الحديثة.

تصدَّى المصنَّفُ لتأويل تلك المشكلات بمنهجية وأسلوب تقرَّب المعاني للقارئ المعاصر دون الخوض في حشد النُّقول من المصادر، وأراد ـ رحمه الله تعالى ـ من خلال عرضه لتلك المشاكل ومعالجتها أن يُخاطب قارئ اليوم بالأسلوب الذي يروق له وإقناعه بالحُجَّة والبرهان، فكان له ما أراد.

وهو مطبوعٌ.

٩ ـ دفع التعارض عن مختلف الحديث: لحسن مظفر الرزو (معاصر).

وهو مطبوعٌ.

١٠ ـ مختلف الحديث بين الفقهاء والمحدّثين: للأستاذ نافذ حسين حمّاد (معاصر).

وهو مطبوعٌ

١١ - مختلف الحديث وموقف النُقَّاد والمحدِّثين منه: للشيخ أسامة عبد الله خَيَّاط (معاصر).

وهو مطبوعٌ.

ملحوظة:

يُوجَد الكثيرُ من مسائل هـذا الفَنِّ في كُتب شروح الحديث، وممَّن له عنايةٌ بذلك من أصحاب الشُّروح:

١ ـ الإمام حَمْد بن سليمان الخَطَّابي (المتوفئ سنة ٣٨٣ هـ) في كتابيه: «أعلام الحديث» شرحه على «سنن أبي داود».

٢ - والإمام محمد بن علي المازري (المتوفئ سنة ٥٦٣ هـ) في كتابه: «المُعْلِم بفوائد صحيح مسلم».

٣ ـ والإمام أحمد بن عُمر القُرطبي (المتوفئ سنة ٢٥٦ هـ) في كتابه: «المُفهِم في شرح ما أشكل من تلخيص مسلم».

٤ - والإمام النّووي (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ) في شرحه على صحيح مسلم: «المنهاج على صحيح مسلم بن الحجّاج».

• - والحافظ ابن حجر (المتوفى سنة ٨٥٢ هـ) في: «فتح الباري بشرح صحيح البخاري».

وغيرهم.





### ٤ ـ ناسخ الحديث ومنسوخه

# تعريفه اللُّغوَي والاصطلاحي:

لغة : (النَّسْخُ) يُسْتَعْمل لإزاء معنين: أحدُهما: الزَّوالُ على جهة الانعدام. والثاني: على جهة الانتقال.

أمًّا (النسخُ) بمعنى الإزالة فهو أيضاً على نوعين:

النوع الأول: نسخ إلى بدل نحو قولِهم: نسخ الشَّيبُ الشَّبابَ، ونسخت الشمسُ الظُّلِّ، أي: أذهبَتْه وحَلَّتْ محلَّه.

والنوع الثاني: نسخ إلى غير بدل، إنَّما هو رفع الحكم وإبطاله من غير أن يُقيم له بدلاً، يقال: نسخت الريحُ الآثارَ، أي: أبطلتْها وأزالتْها.

وأمًّا (النسخُ) بمعنى النقل فهو نحو قولك: نسختُ الكتابَ، إذا نقلتَ ما فيه، وليس المرادُ به انعدامَ ما فيه (١).

قال الفيروزآبادي: «نَسَخَه \_ كَمَنَعَه \_: أي: أزاله وغيَّره وأبطله، وأقام شيئاً مُقامَه. والكتاب: كتبه عن معارضة. والتناسخ والمناسخة في الميراث: موتُ ورثة بعد ورثة، وأصلُ الميراث قائمٌ لم يقسم. وتناسخ الأزمنة: تداولها، أو انقراض قرني بعد قرن آخر »(۲).

<sup>(</sup>١) الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار: ص: ٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: «القاموس المحيط» مادة (نسخ).

واصطلاحاً: (النسخ) في اصطلاح المحدُّثين عبارةٌ عن «رفع الشارع حكماً منه متقدّماً بحكم منه متاخّر» (١٠).

قال ابن الصَّلاح: وهذا حدٌّ وَقَع لنا سالمٌ من اعتراضاتٍ وَرَدَتْ على غيره (٢).

قال الشيوطي: "فالمرادُ برفع الحُكم قطعُ تعلَّقِهِ عن المكلَّفين، واحترز به عن بيان المُجْمَل، وبإضافته للشارع: عن إخبار بعض من شاهد النسخ من الصحابة، فإنَّه لا يكون نسخا، وإن لم يحصل التكليفُ به لِمَن لم يَبْلُغُه قبل ذلك إلاَّ بإخباره، وبالحكم: عن رفع الإباحة الأصلية، فإنَّه لا يُسَمَّى نسخا، وبالمتقدّم: عن التخصيص المتصل بالتكليف، كالاستثناء ونحوه، وبقولنا: بحكم منه متأخّر: عن رفع الحُكم بموت المكلّف. أو زوال تكليفه بجنوني ونحوه، وعن انتهائه بانتهاء الوقت، كقوله ﷺ: "إنَّكم مُلاقو العَدُوِّ غداً، والفطرُ أقوىٰ لكم فأفطروا" ")، فالصَّومُ بعد ذلك اليوم ليس نسخاً "(٤).

## أهمية معرفة الناسخ من المنسوخ:

إنَّ (علم الناسخ والمنسوخ) علم جليلٌ وركنٌ عظيمٌ لا يَسْتغني عن معرفته العلماءُ ولا يُنكِره إلاَّ الجَهَلةُ الأغبياء لما يترتَّب عليه من النَّوازل في الأحكام، ومعرفة الحلال والمحرام (٥)، لذا قال ابنُ عبَّاس ـ رضي الله عنهما ـ «من لم يعرف الناسخ من المنسوخ خلط الحلال بالحرام» وفَسَر الحكمة في قوله تعالى: ﴿ يُوْقِي الْحِكَمةُ مَن يَشَاهُ وَمَن يُوْتَ الْحِكَمةُ وَمَن يُشَاهُ وَمَن يُوْتَ الْحِكَمةُ وَمَن يُوْتَ الْحِكَمةُ وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا اللَّابُ بمعرفة ناسخ القرآن ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه ومقدّمه ومؤخّره وحلاله وحرامه (٢)، فمعرفته إذن أكيدة ، وفائدته

<sup>(</sup>۱) انظر: «علوم الحديث» ص: ۲٥٠. و «تدريب الراوي» (۲/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلمٌ من حديث أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ بلفظ: «إنَّكم مصبّحوا عدوّكم، والفطر أقوى لكم، فأفطروا». كتاب الصيام، باب أجر المفطر في السفر إذا تولى العمل، برقم (١١٢٠).

 <sup>(</sup>٤) تدریب الراوي: (۲/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي: (٢/ ٦٢).

<sup>(</sup>٦) مناهل العرفان: (٧٠/٢).

عظيمةٌ كما قال القرطبي رحمه الله تعالى .

وقد حَظِيَ هـنذا الفَنُّ عند سَلَفِنا بالعناية والدِّراسة لِمَا له من الأهمية البالغة في ثبوت الأحكام الشرعية، ورفعها ومعرفة المتقدِّم منها من المتأخِّر. وقد وَرَدَتْ فيه آثارٌ عن الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ ومَن بعدهم مِن العلماء تبيِّن مكانة هـنذا العلم وتحذِّر من الفتيا بين الناس بدون معرفته.

فعَنْ أبي عبد الرحمٰن السُّلَمي قال: مَرَّ عليُّ بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ برجلٍ يَقُصُّ فقال: أعرفتَ الناسخ من المنسوخ؟ قال: لا. قال: هلكتَ وأهلكتَ (١).

وقال الزُّهري: أعيى الفقهاء وأعجزهم أن يعرفوا ناسخَ حديث رسول اللهِ ﷺ من منسوخه.

وقال أحمد: حدَّثنا عبدُ الرحمٰن بن مهدي قال أخبرني سليمٌ عن ابن عَوْن عن محمد قال: جهدتُ أن أعلم الناسخَ من المنسوخ.

وكما أوجبوا على المتعلِّم معرفتَه، وحذروا من التسرُّع والاجتراء من القول به على آيةٍ أو حديثٍ إلا عن يقينِ وبصيرةٍ.

قال أبو جعفر الطَّبَري «لا يَحِلُّ أن يُفْتَى في دين الله تعالى إلا رجلاً عارفاً بكتاب الله بناسخه ومنسوخه، ومُحْكَمه ومتشابهه، وتأويله وتنزيله، مَكِّيَّه ومَدَنِيِّه، وما أُرِيْدَ به، ويكون بعد ذلك بصيراً بحديث رسول الله ﷺ وبالناسخ والمنسوخ منه، ويعرف من الحديث مثل ما عرف من القرآن، ويكون بصيراً باللغة وما يحتاج إليه للسنة والقرآن، ويستعمل هاذا مع الانصاف، ويكون بعد هاذا مُشرِفاً على اختلاف أهل الأمصار، وتكون له قريحة بعد هاذا. فإن كان هكذا فله أن يتكلم ويُفتي في الحلال والحرام، وإذا لم يكن هكذا فليس له أن يُفتى»(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الناسخ والمنسوخ» للنحاس، ص: ۹، و«الناسخ والمنسوخ» لهبة الله بن سلام، ص: ٤، و«الفقه والمتفقه» للخطيب (١/ ٨٠/)، و«الاعتبار» للحازمي، ص: ٦، و«الدر المنثور» للسيوطي (١٠٦/١).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير: (٤/٧/٤)، تحقيق الشيخ أحمد شاكر.

وذكر أبو محمد بن الحسن النَّقَاش قال: «حدَّثنا عبد الله بن محمود، وقال: سمعتُ يحيى بن أَكْثَم يقول: ليس من العلوم كلِّها علم "هو واجبٌ على العلماء وعلى المتعلَّمين وعلى كافَّة المسلمين من علم ناسخ القرآن ومنسوخه؛ لأن الأخذ بناسخه واجباً فرضاً، والعمل به واجبٌ لازمٌ ديانة ، والمنسوخُ لا يُعْمَل به ، ولا يُنتهى إليه فالواجبُ على كلُّ عالم عليم ذلك: لئلا يُوجِب على نفسه وعلى عباد الله أمراً لم يُوجِبه الله ، أو يضع عنهم فرضاً وجبه الله ، أو يضع عنهم فرضاً أوجبه الله ، أو يضع عنهم فرضاً

وقال ابنُ حَزْم ـ رحمه الله تعالىٰ ـ: «لا يَحِلُّ لمسلم يُؤمِن بالله وباليوم الآخر أن يقول في شيء من القرآن والسُّنَة هاذا منسوخٌ إلا بيقين؛ لأن الله عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ وَمَا آرَسَلَنَا مِن رَبُّكُم مِن رَبِّكُم مِن رَبِّكُم مِن رَبِّكُم مَن وَكُلُّ ما أنزل الله تعالى في القرآن الكريم أو على لسان نبيّه فَفَرْض اتباعه، فمن قال في شيء في ذلك أنه منسوخٌ فقد أوجب ألا يُطاع ذلك الأمرُ وأسقط لزوم اتباعه، وهاذه معصيةٌ لله تعالى مجرَّدةٌ، وخلافٌ مكشوفٌ إلاّ أن يقوم برهانٌ على صِحَّة قوله وإلا فهو مفترٍ مبطلٌ، ومن استجاز خلاف ما قلنا فقوله يُؤوَّلُ إلى إبطال الشريعة كلِّها؛ لأنه لا فرقَ بين دعواه النسخ في آيةٍ أخرى، وحديث آخر، فعلى هاذا لا يَصِحُّ شيءٌ من القرآن والسُّنَة وهاذا خروجٌ على الإسلام، وكلُّ ما ثبت بيقينٍ فلا يبطل بالظنون (٢).

ويقول الحازميُّ: «هو علمٌ جليلٌ ذو غورٍ وغموضٍ، دارت فيه الرؤوسُ وتاهتْ في الكشف عن مكنونه النفوسُ، توهَّم بعضُ من لم يحظ بمعرفة الآثار إلا بآثارٍ، ولم يحصل من طريق الأخبار إلا الأخبار أنَّ الخطب فيه جَللٌ يسيرٌ، والمحصولُ منه قليلٌ غيرُ كثيرٍ، ومن أمْعَنَ النظرَ في اختلاف الصحابة في الأحكام المنقولة عن النبي ﷺ اتَّضح له ما قلناه».

ثم قال: «ألا ترى الزُّهري \_ وهو أحدُ من انتهى إليه علمُ الصحابة وعليه مدارُ حديث

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله: (٢/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام: (٤/٨٥٤).

الحجاز \_ وهو القائل: (لم يُدَوِّنُ هاذا العلمَ أحدٌ قبل تدويني) وكان إليه المرجعُ في الحديث وعليه المُعَوَّلُ في الفتيا كيف استعظم هاذا الشأنَ مخبراً عن فقهاء الأمصار (١١).

# النسخ في كلام المتقدِّمين قد يُخالِف اصطلاحَ المتأخِّرين:

قال ابن قَيِّم الجَوْزِيّة: «مرادُ عامة السَّلَف بـ: (الناسخ والمنسوخ) رفعُ الحُكمِ بجُملته تارةً، وهو اصطلاحُ المتأخِّرين، ورفعُ دلالةِ العامِّ والمُطْلَقِ والظاهرِ وغيرها تارةً، إمَّا بتخصيصٍ أو تقييدٍ، أو حملِ مُطْلَقٍ على مُقيَّدٍ، وتفسيره وتبيينه، حتى إنّهم ليُسَمُّون الاستثناءَ والشرطَ والصفةَ نسخاً، لتضمّنِ ذلك رفع دلالة الظاهر وبيان المراد.

فالنسخُ عندهم وفي لسانهم هو: بيانُ المراد بغير ذلك اللَّفظ، بل بأمرِ خارجِ عنه. ومن تأمَّلَ كلامَهم رأى من ذلك فيه ما لا يُحْصَى، وزال عنه به إشكالاتُ أوجبها حملُ كلامِهم على الاصطلاح الحادث المتأخّر»(٢).

قال المحدِّث الشيخ ظفر أحمد العُثماني التَّهَانَوي رحمه الله تعالى: «فالحاصلُ أنّ (النسخ) عندهم (أي: المتقدِّمين) لا يختص ببيان التبديل، بل يَعُمُّ جميعَ أنواع البيان. وقد كَثُرَ استعمالُ النسخ بهاذا المعنى العام في كلام الحافظ النَّقَاد إمام المحدِّثين في زمانه ورئيس الحنفيّة في عصره أبي جعفر الطَّحَاوي رحمه الله تعالىٰ.

ومَن لم ينتبه لمراده يُطْلِق عليه لسانَ الاعتراض، ويجعله هدفاً لِسهام المَلام، ويقول: دعوىٰ النسخ لا تُقْبَل إلاَّ ببيان التاريخ، أو بدليلٍ آخر سِواه ولا دليلَ هناك إلخ. ومن جهل مرادَ المتكلّم فلا يلومنَّ إلاَّ نفسَه. والله المستعان»(٣).

## حَدُّ النَّسخ:

حَدُّ النسخ هو بيانُ انتهاء زمان الآمر الأوَّل فيما لا يتكرَّر، وأمَّا ما علق بوقتٍ ما، فإذا خرج ذلك الوقتُ، أو أدَّى ذلك الفعل سَقَط الأمرُ به، فليس هنذا نسخاً، فلو كان هنذا

<sup>(</sup>١) الاعتبار: ص:٤،٥.

<sup>(</sup>٢) أعلام الموقعين: (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>٣) قواعد في علوم الحديث: ص: ٤٥٨ \_ ٤٥٩.

نسخاً لكانت الصَّلاةُ منسوخةً إذا خرج وقتُها. والصَّيامُ منسوخاً إذا وَرَد الليلُ. والوطءُ منسوخاً بالإحرام والحيض، والصّيامُ منسوخاً بانقضاء أشهره وغيره (١١).

# هل النَّسْخ جائزٌ عقلاً وواقعاً؟

يقول الإمام الشَّوكاني: «النَّسخُ جائزٌ عقلاً وواقع سمعاً بلا خلاف في ذلك بين المسلمين من غير فرقٍ بين كونه في الكتاب أو السنة»(٢).

## شروط النَّسخ:

١ ـ أن يكون المنسوخُ شرعيّاً لا عقليّاً.

٢ ـ أن يكون النَّاسخُ منفصلاً عن المنسوخ متأخراً عنه فإنَّ المقترن كالشَّرط والصَّفة والاستثناء لا يُسَمَّى نسخاً بل تخصيصاً.

٣ ـ أن يكون النسخُ بشرع فلا يكون ارتفاعُ الحكم بالموت نسخاً بل سقوط تكليف.

٤ ـ أن لا يكون المنسوخُ مقيّداً بوقفٍ وإلاّ فلا يكون انقضاءُ ذلك الوقت نسخاً له.

٥ ـ أن يكون الناسخُ مثل المنسوخ من القُوَّة أو أقوى منه.

٦ ـ أن يكون المقتضي للمنسوخ غير المقتضى للناسخ حتى يلزم البداء.

٧ ـ أن يكون مما يجوز نسخُه فلا يدخل النسخُ أصلَ التوحيد؛ لأن الله سبحانه بأسمائه
 وصفاته لم يزل ولا يزال، ومثل ذلك ما علم بالنَّصُ أنه يتأيَّد ولا يتأقَّت.

الأوامر في نسخها وإثباتها تنقسم أربعة:

١ ـ قسمٌ ثَبَت لفظُه وحكمُه.

٢ ـ قسم ارتفع حكمه ولفظه.

٣ ـ قسم ارتفع لفظه وبقي حكمه.

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول: ص: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول: ص: ١٨٥.

### ٤ ـ قسم ارتفع حكمه وبقى لفظه.

ففي هنذه الأقسام الثلاثة الأواخر يقع النسخُ، وأمَّا القسم الأول فلا نسخَ فيه أيضاً.

فأمّا عن القسم الأوَّل فيقول ابن حَزْم: «أمَّا الذي ثبت لفظُه وحكمُه فسائرُ الآيات المُحْكَمات، وأمَّا عن القسم الثاني. قد رُوِّيْنا أنَّ رجلاً قرأَ آيةً وحفظها ثم أراد قراءتها فلم يقدر فشكا ذلك إلى رسول الله ﷺ، فأخبر عليه السَّلام أنها رُفعت. ومن ذلك العشر رضعات المُحَرَّمات.

وأمًّا عن القسم الثالث فيقول: فآيةُ الرَّجم وآيةُ الخمس رضعات المُحَرَّمات، وقد تَعَلَّل قومٌ في هلذا الحديث بقول عائشة ـ رضي الله عنها ـ؛ فتُوُفِّي رسولُ الله ﷺ وأنها لمما يقرأ من القرآن.

وأمَّا عن القسم الرابع فيقول تعالىٰ: ﴿ فَأَمْسِكُوهُ كَ فِي اَلْبُسُوتِ ﴾ [النساء: ١٥]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَعَلَى اَلَذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ فَمَن نَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَن نَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُد تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٤] وآياتٌ كثيرةٌ جدّاً (١٠).

# هل يقع النَّسخُ على الأمر أم على المأمور به؟ :

يقول ابن حزم: "إنَّ النسخ إنما يقع على الأمر، ولا يجوز أن يقع على المأمور به أصلا؛ لأن المأمور به أصلاً؛ لأن المأمور به هو فِعلُنا، وفِعلُنا لا يخلو من أحد وجهين، إمَّا أن يكون قد وقع منا بعدُ، وإمَّا أن يكون لم يقع منا بعدُ، فإن كان قد وقع منا بعد فقد فني؛ لأن أفعالنا أعراضٌ فانيةٌ ولا يجوزُ أن ينهى عما قد فني إذْ لا سبيلَ إلى عودته أبداً.

واستدلَّ على ذلك بقوله: «وبرهانُ ما ذكرناه قولُه تعالى: ﴿ اللهُ مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَقَ نُنسِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦] فأخبر تعالى أنَّ الآية هي المنسوخة لا أفعالنا المأمور بها والمنهي عنها، والآية هي الأمرُ الواردُ من قبله تعالى، بإيجاب ما أَوْجَب أو تحريمِ ما حَرَّم. وأمَّا المأمورُ به فهي حركاتُنا وأعمالُنا من صلاةٍ وصيامٍ وإقامةِ حدَّ وغيرِ ذلك وصَحَّ ما ذكرنا نصًا.

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام: (١/٥٦٦).

## فيما يجوز فيه النَّسخُ وفيما لا يجوز فيه النسخ:

قَسَّم ابن حَزْم في كتابه «التقريب لحدود المنطق» الكلام كلَّه إلى أربعة أقسام:

١ ـ أمر ٢ ـ رغبة.

٣ ـ خبر ٤ ـ استفهام.

وقال: «إنَّ النسخ لا يجوز إلاَّ في الكلام الَّذي معناه الأمرُ أو النَّهيُ، أمَّا عن الاستفهام والخبر والرغبة فلا يقع فيها نسخٌ، وإنما يُسَمَّى الرجوعُ عن الخبر وعن الاستفهام استدراكاً. والرجوعُ عن الرغبة يُسَمَّى استقالةً أو تنزُّهاً عما انحطَّ إليه قبل ذلك.

فمثلاً: قولُ الله تبارك وتعالى: ﴿ مَقَامُ إِبْرَهِيمٌ وَمَن دَخَلَهُم كَانَ مَامِئاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فإنما هاذا أمر لنا بأن نُؤمِن كلَّ من دخل مقامَ إبراهيم وليس هاذا خبراً، ولو كان خبراً لكان كذباً؛ لأنه قد قتل الناس حوله ظلماً وعُدُواناً».

### هل يجوز نسخ الناسخ؟

يقول ابن حَزْم: «لا فَرْقَ بين أن ينسخ تعالى حكماً بغيره وبين أن ينسخ ذلك الثاني بثالث، وذلك الثالث برابع، وهكذا قل ما زاد، كلُّ ذلك ممكنٌ إذا وُجد برهانٌ على صحّته. وقد جاء في بعض الآثار: أصليت الصّلاة ثلاثة أحوال، وأُحِلَّ الصّيام ثلاثة أحوال، فكان عاشوراء فرضاً، ثم نسخ فرضُه بصيام رمضانَ بشرطِ أنَّ من شاءَ صامَ ومن شاءَ أطعم مسكيناً وأفطر هو، ثم نسخ ذلك بإيجاب الصّيام على الحاضر المطيق الصحيح البالغ العاقل، وكان من نامَ لا يَحِلُّ له الأكلُ ولا الوطء، ثم نسخ ذلك بإباحة كلُّ ذلك في اللّيل والحظر لصيام اللّيل إلى الفجر. وقد أوردنا في كتاب النكاح من ديواننا الكبير المُستمّى بالإيصال ـ بأصّح أسانيد ـ أنَّ نكاح المُتْعة أباحه اللهُ تعالى، ثم نسخه ثم أباحه ثم نسخه إلى يوم القيامة».

## نسخ القرآن بالسنة والسنة بالقرآن:

يقول ابن حَزْم: «إنَّ السُّنَّةَ المنقولةَ بالتَّواتُر، والسُّنَّةَ المنقولةَ بأخبار الآحاد كلُّ ذلك

ينسخ بعضُه بعضًا، وينسخ الآيات من القرآن، وينسخه الآيات من القرآن، وبرهانُ ذلك ما بيّنًاه في باب الأخبار من هذا الكتاب<sup>(۱)</sup> مِن وُجوب الطَّاعة لِمَا جاء عن النبي عَلَيْ كوُجوب الطَاعة، لما جاء في القرآن ولا فَرْق، وأنَّ كلَّ ذلك من عند الله بقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمَوْكَ ﴾ [النجم: ٣].

فإذا كان كُلِّ من وحي من عند الله عزَّ وجلَّ، والقرآن وحيٌ، فنسخ الوحي بالوحي جائزٌ؛ لأنّ كلَّ ذلك سَواءٌ في أنه وحيٌ.

واحتج من منع ذلك بقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيٌّ ﴾ [يونس: ١٥]».

فقال ابن حَزْمٌ. «وهاذا لا حُجَّةَ لهم فيه؛ لأننا لم نقل إنَّ رسول الله ﷺ بَدَّله من تلقاء نفسه، وقائلُ هاذا كافرٌ، وإنما نقول: إنه عليه السلام بَدَّله بوحي من عند الله تعالى، كما قال آمراً له أن يقول: ﴿ إِنَّ أَتَيْعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ [الأنعام: ٥٠].

فصَحَّ بهاندا نصَّا جوازُ نسخِ الوحي بالوحي، والسُّنَّة وحيٌ فجازَ نسخُ القرآن بالسُّنَّة، والسُّنَّة بالقرآن».

ويقول ابن حَزْم: «إِنَّ السُّنَّة مثل القرآن من وَجْهَين:

أحدهما: أنَّ كِلاهما من عند الله عزَّ وجلَّ على ما تلونا آنفاً من قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَى عَلَا عَالِمَا عَلَا عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَالِمَ عَلَا عَالِحَالِقَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَل

والثَّاني: استواؤهما في وجوب الطَّاعة بقوله تعالى: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠]، وبقوله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ [النساء: ٥٩]، وإنما افترقا في أن لا يكتب في المصحف غير القرآن، ولا يُتلئ معه غيرُه مخلوطاً به وفي الإعجاز فقط».

النسخ بين مُثبتيه ومُنْكِريه:

أجمع المسلمون على أنَّ (النسخ) جائزٌ عقلًا، وواقعٌ شرعًا، وكذلك أجمع أهلُ

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام: (١٤/ ٢١٧).

الشرائع جميعاً ما عدا اليهود والنصاري.

فالشريعةُ الإسلاميةُ التي جاء بها خاتمُ الأنبياء ﷺ ناسخةٌ لكلِّ الشرائع السابقة، كما وقع نسخُ حكم لحكم في شريعتنا الإسلامية.

وقد استمرَّ المسلمون على هاذه الحال ما يزيد على ثلاثة قرونٍ، لم يَشُكَّ مسلمٌ واحدٌّ في أنَّ دين الإسلام هو دينُ البشرية كلّها حتى تقوم الساعة، كما أنه لم يَشُكَّ واحدٌ منهم أنَّ بعض الأحكام التي شرعها الإسلامُ قد نسختها أحكامٌ أخرىٰ في موضوعها.

وقد ظهر في القرن الرابع الهجري الشيخُ أبو مسلم محمد بن بحر الأصفهاني (المتوفى سنة ٣٢٢ هـ)، واشتهر عنه أنه يُنكِر النسخَ، وقد اضطربت أقوالُ العلماء في تبيين حقيقة ما ذهب إليه، وذلك بسبب اضطرابات النقل عنه.

والصحيحُ أنّه \_ رحمه الله تعالى \_ يرى وقوعَ النّسخ بين الشرائع بعضها مع بعضٍ، وأنّ شريعة الإسلام ناسخةٌ لكل الشرائع السّابقة، ولكنه يُنكِر وقوعَ النسخ في الشريعة الواحدة (١).

وقد ردَّ ابنُ حَزْم على الذين أنكروا النَّسخ، فقال ـ رحمه الله تعالىٰ ـ: «إنَّ مُنْكِري النَّسخ قالوا: ليس من الحكمة أن يأمر الله تعالىٰ بشيء أمس ثم ينهىٰ عن مثله اليوم.

فيُقال لهم: أخبرونا أيّ حكمة أوجبت عليه تعالى أن يأمر أمس بما أمر به، أترى لو لم يأمر تعالى بما أمر به لكانت تبطل حكمتُه، أو لو أمر بغير ما أمر به لكانت تبطل حكمتُه؟ أو ترون إذا قدس الأرض المقدَّسة ولعن (أريحا) أو قدس أريحا ولعن (أوراشلم) أكان ذلك مفسداً لحكمته؟ وإذا حظر العمل في السَّبت وأباحه في الأحد، أرأيتم لو عكس الأمر أكان ذلك مبطلاً لحكمته؟ فإنْ راموا فرقاً بين شيء من ذلك لحقوا بالمجانين. وجاهروا بما لا يفهم وبما يعلم بُطْلانه».

ثم يقال لهم: «أليس الله تعالى قد ملَّك قوماً من الكُفَّار العُصاة الظَّلَمة ومَكَّنهم، وأذَلَّ

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة المحقق ل: «ناسخ الحديث ومنسوخه» لابن شاهين.

قوماً من الكُفَّار العُصَاة الظَّلَمَةَ وملَّك غيرهم رِقابهم. وملَّك قوماً صالحين فضلاءَ مؤمنين ومَكَّنهم وبَسَط أيديهم. وأذَلَّ قوماً صالحين فضلاء مؤمنين وملَّك غيرهم رِقابهم.

فما الَّذي جعل هاذا حكمة دُون عكس كلِّ ذلك؟ وما الفَرْقُ بين هاذا من أفعاله تعالى وبين أن يأمر اليوم بأمرِ ثم ينهى عن مثله غداً، وما يفرق بين كلِّ ما ذكرنا إلا عديمُ عقلٍ أو قاحِ سخيفٌ». (١).

## • المذاهب في النسخ:

على العموم المذاهب في النسخ خمسة، هي:

الأول: النسخ جائزٌ عقلاً وواقعٌ شرعاً في الشريعة الواحدة، وبين الشرائع المختلفة. وهـنـذا هـو مذهبُ الجمهور ما عدا أبا مسلم الأصفهاني رحمه الله تعالى .

الثاني: النسخ جائزٌ عقلاً وواقعٌ شرعاً بين الشرائع بعضها مع بعضٍ، وغيرُ واقعٍ في شريعة سيدنا محمد ﷺ. وهاذا هو رأيُ أبي مسلم رحمه الله تعالىٰ.

الثالث: النسخ جائزٌ عقلاً وواقعٌ شرعاً غير أنَّ شريعة محمد ﷺ غيرُ ناسخةِ لشريعة موسئ عليه السلام ... وهنذا هو مذهبُ العيسوية من اليهودية .

الرابع: النسخ جائزٌ عقلاً وغيرُ واقع شرعاً. وهـٰـذا مذهبُ العنانية من اليهود.

الخامس: النسخ محالٌ عقلاً وشرعاً. وهنذا مذهبُ الشمعونية من اليهود(٢).

### • أمارات النسخ في الحديث:

يُعْرَف (النسخ) في الحديث بالعلامات التالية:

أَوَّلاً: تصريحُ النبيِّ عَلَيْهُ بالنَّسخ:

أمثلة ذلك:

١ ـ المسبوق يصلِّي ما فاته ثم يدخل مع الإمام في الصَّلاة ونسخ ذلك :

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام: (١/٥٧٣).

<sup>(</sup>٢) انظر مقدمة «ناسخ الحديث ومنسوخه».

المنسوخ، حديثٌ صحيحٌ عن معاذ بن جبل \_ رضي الله عنه \_: «كان النَّاسُ على عهد رسول الله ﷺ إذا سُبِقَ أحدُهم بشيء من الصَّلاة سألهم فأشاروا إليه بالذي سُبِقَ به، فيُصَلِّي ما سُبِقَ به ثم يدخل معهم في صلاتهم»(١).

الناسخ: «فجاء معاذُ والقومُ قعودٌ في صلاتهم فَقَعَد معهم، فلمَّا سَلَّم رسولُ الله ﷺ قام فقضي ما سُبقَ به، فقال رسول الله ﷺ: اصنعوا ما صنعَ معاذ»(٢).

نوع النسخ: السُّنَّةُ بالسُّنَّة.

### ٢ ـ النهي عن زيارة القبور ثم الرُّخصة فيها:

المنسوخ والناسخ، حديثٌ صحيحٌ عن بُرَيْدَة \_ رضي الله عنه \_: «كنتُ نهيتُكم عن زيارة القبور . . . فزُوْرُوها، فإنَّها تُذَكِّر الآخِرَةَ» (٣) .

نوع النسخ: السُّنَّةُ بالسنة.

# ٣ ـ استحلالُ النبيِّ ﷺ الحرمَ ونسخ ذلك:

المنسوخ والناسخ، حديثٌ صحيحٌ عن ابن عبَّاس \_ رضي الله عنه \_ يوم فتح مكَّة: «إنِّي لم أُحرِّم مَكَّة، ولكنَّ الله عزَّ وجلَّ حَرَّمها، وأنَّها لم تَحِلَّ قبلي ولا تَحِلُّ لأحدِ بعدي إلىٰ يوم القيامة، وإنما أَحَلَها اللهُ عزَّ وجلَّ لي ساعةً من نهارٍ»(١٤).

نوع النَّسخ: السُّنَّة بالسُّنَّة.

### ٤ \_ وجوبُ الهِجُرة ونسخه:

المنسوخ: حديثٌ صحيحٌ عن بُرَيْدَة \_ رضي الله عنه \_: «ادعهم إلى التحوُّل من دارهم إلى دار المهاجرين».

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/ ١٣٥)، برقم: (٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: التخريج السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في أبواب: الجنائز، باب: ما جاء في الرخصة في زيارة القبور، برقم: (١٥٠٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنَّفه: (١/ ٣٧٨).

الناسخ: حديثٌ صحيحٌ عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ يوم فتح مكَّة: «لا هِجرةَ ولكن جهادٌ ونِيَّةٌ، وإذا استنفرتم فانفروا»(١٠).

وبتصريح من عائشة ـ رضي الله عنها ـ في حديث صحيح عنها: «لا هجرة بعد الفتح، إنما كانت الهجرة قبل الفتح حين يُهاجر الرجل، بدِينه إلى رسول الله ﷺ، وأمّا حين كان الفتح، فحيث شاء الرّجلُ عبد الله لا يضيع»(٢).

نوع النَّسخ: السُّنَّة بالسُّنَّة.

## ٥ ـ النَّهي عن قِتال المُشرِكين في الأشهر الحرم ونسخ ذلك:

المنسوخ: حديثٌ مُرْسَلٌ عن ابن إسحاق، فيه: أنَّ عبد الله بن جَحْش ورَهْطاً معه الذين بعثهم الرَّسولُ ـ عليه الصَّلاة والسَّلام ـ لترصد قريش، قاموا بقتل بعضهم وأسرِ بعضهم، فجاءوا بهم إلى الرَّسول ـ ﷺ فقال: «ما أمرتُكم بقتالٍ في الشهر الحرام».

الناسخ: قولُه عزَّ وجلَّ: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ فِتَالِ فِيهُ قُلَّ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرُُّ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفُرُ الِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ ء مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهُ ﴾ .

نوعُ النسخ: السُّنَّةُ بالكتاب.

## ٦ \_ لُبْسُ الدِّيباج ونسخه:

المنسوخ: «لبس النبيُّ ﷺ يوماً قباءَ ديباج أُهدِي له».

الناسخ قولُه ﷺ: «نهاني عنه جبريلُ» كلاهما في حديثٍ صحيحٍ عن جابر رضي الله عنه (٣).

نوع النسخ: السُّنَّة بالسنة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الحج، باب: لا يحل القتال بمكة، برقم: (١٧٣٧).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ١٧)، برقم: (٢١٦٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في صحيحه: (١٢/ ٢٤٥)، برقم: (٥٤٢٨).

# ٧ ـ إباحةُ لُبُس خواتيم الذَّهب ونسخها:

المنسوخ والناسخ: حديثٌ صحيحٌ عن ابن عُمَر ـ رضي الله عنهما ـ فيه: «إنَّ رسول الله ﷺ اصْطَنَع خاتماً من ذهب فقال: «إني كنتُ ألبس هـُـذا الخاتم وأجعل فَصَّه من داخل ـ فرَمَى به ثم قال ـ والله لا ألبسه أبداً»(١).

نوع النسخ: السُّنَّةُ بالسنة.

# ثانياً: تصريحُ الصَّحابِي - رضي الله عنه - بالنَّسخ:

قال ابنُ الصَّلاح: «ومنها (أي: من أقسام النَّسيخ) ما يُعْرَف بقول الصَّحابي»(٢).

وعبارةُ الحافظ ابن حجر في «شرح نخبة الفكر» كالتالي: «ومنها ما يجزم الصحابيُّ بأنّه متأخِّرٌ» (٣).

#### أمثلة ذلك:

#### ١ \_ استقبال القبلة:

المنسوخ والنَّاسخ: حديثٌ صحيحٌ عن أنس ـ رضي الله عنه ـ أنَّ النبيَّ ﷺ كان يصلِّي نحوَ بيت المَقْدِس، فَنَزَلتْ ﴿ فَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآءُ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةُ تَرْضُلُهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَارُ الْمَسْجِدِ الْحَرَاءُ ﴾ (٤).

نوعُ النَّسخ: السُّنَّةُ بالكتاب، وقال بعضُهم: إنَّ المنسوخ قولُه تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَالنَّهُ الْمَشْرِقُ وَالنَّاسِخ: قولُه تعالى: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطَرَ اللَّهُ إِنْ المَسْجِدِ الْعَرَارِ وَإِنَّهُ لِلْحَقُّ مِن زَيِّكٌ وَمَا اللَّهُ بِغَنْهِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الأيمان والنذور، باب: من حلف على الشيء...، برقم: (٦٦٥١).

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) ص:٦١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب: المساجد، باب: تحويل القبلة . . . ، برقم: (٥٢٧) .

فيكون نوع النسخ: الكتابُ بالكتاب.

## ٢ \_ ما نسخ من الكلام في الصّلاة:

المنسوخ والنَّاسخ: حديثٌ صحيحٌ عن زَيْد بن أَرْقَم \_ رضي اللهُ عَنه \_ قال: «إِنْ كُنّا لنتكلَّم في الصَّلاة على عهد رسول الله ﷺ يكلِّمُ أحدُنا صاحبَهُ بحاجته حتى نَزَلتْ هاذه الآيةُ: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى الصَّكَوْ وَ الصَّكَوْ وَ الْوُسُطَىٰ وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِبِينَ ﴾ فأمرنا بالسُّكوت (١).

نوعُ النسخ: السُّنَّةُ بالكتاب.

#### ٣ ـ صلاة الخوف:

المنسوخ والناسخ: حديث صحيحٌ عن أبي سعيد الخُدْرِيِّ - رضي الله عنه -: قال: «حُبِسْنا يوم خَنْدَق عن الصَّلاة حتى كان بعد المغرب بهوي من الليل حتى كفينا - ثم قال - فدعا رسولُ الله ﷺ بلالاً فأمره، فأقام الظهرَ فصَلاً ها فأحسن صلاتَها كما كان يصلِّبها في وقتها، ثمَّ أقام العصرَ فصلاً ها كذلك، ثم أقام العشاءَ فصلاً ها كذلك أيضاً، قال: وذلك قبل أن يُنزِل اللهُ في صلاة الخوف ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا آمِنهُمْ فَاذَكُرُوا اللهَ كَمَا عَلَمَكُم مَالَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

نوعُ النسخ: السُّنَّة بالكتاب.

#### ٤ \_ الصَّلاة على المنافقين:

المنسوخ والناسخ: حديث صحيحٌ عن ابن عُمَر \_ رضي الله عنهما \_، لمَّا ماتَ عبدُ الله بن أُبَيّ وأراد النبيُ \_ ﷺ \_ أن يصلّي عليه، قال عمر: قد نَهاك اللهُ أن تُصَلّي على المنافقين، فقال: «أنا بين خيرتَيْن ﴿ آسَتَغُفِرَ لَهُمُ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرُ ﴾ فأنزل اللهُ ﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى آحَدِ فِيهُم مَّاتَ أَبْدًا وَلاَ نَقُمْ عَلَى قَبْرِفَ ﴾ فترك الصّلاة عليهم (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب: أبواب العمل بالصلاة، باب: ما ينهى من الكلام في الصلاة، برقم: (١٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنَّفه: (١/ ٤١٦)، برقم: (٤٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في: كتاب الجنائز، باب: الكفن في القميص، برقم: (١٢١٠).

نوعُ النسخ: السُّنَّة بالكتاب.

#### ٥ ـ الاستغفار لموتئ المُشركين ونسخه:

المنسوخ والناسخ: حديثٌ صحيحٌ عن المُسَيَّب لمَّا حَضَرتْ أَبَا طَالَب الوَفَاةُ قَالَ النبيُّ \_ يَّكُلُمُ مَا كَانَ لِلنَّبِيَ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنَ عَنك»، فَنَزَلَتْ ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيَ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنَ عَنك»، فَنَزَلَتْ ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنَ مَا تَالِيْ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنَ مَا يَسَتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِي قُرْئِكَ مِنْ بَعْدِمَا بَيَّنَ لَمُمْ أَنَهُمْ أَصَحَنَ لَلْمُ مَا تَجَدِيدٍ ﴾ (١٠).

نوعُ النسخ: السُّنَّة بالكتاب.

ثالثاً: معرفة التاريخ:

أمثلة ذلك:

# ١ \_ في الغُسل مع الإكسال:

قال الحازمِيُّ: «ومنها أن يكون التاريخُ معلوماً نحو ما رواه أُبَيُّ بن كَعْب ـ رضي الله عنه ـ قال: «قلتُ يا رسول الله! إذا جامعَ الرّجُلُ المرأةَ فلم يُنزِل؟ فقال رسول الله ﷺ: يغسل ما مَسَّ المرأةَ منه ثم يتوضَّأ ويُصَلِّي»(٢).

هنذا حديث يَدُلُ على أَنْ لا غُسْلَ مع الإكسال، وأَنَّ مُوجِب الغسل الإنزال. ثمَّ لمّا استقرينا طُرُقَ هنذا الحديثِ أفادنا بعضُ الطُّرق أَنَّ شرعيّةَ هنذا كان في مبدأ الإسلام، واستمرَّ ذلك إلى بعد الهجرة بزمانِ. ثمَّ وجدنا الزهريَّ قد سأل عُزْوَة عن ذلك فأجابه عروةُ أَنَّ عائشة ـ رضي الله عنها ـ حَدَّثُتُه أَنَّ رسول الله ﷺ كان يفعل ذلك ولا يغتسل، وذلك قبل فتح مكة. ثمّ اختسل بعد ذلك وأُمِرَ الناسُ بالغسل "(").

## ٢ ـ أكل لحوم الحُمر الأهلية ونسخ ذلك (يوم خيبر):

المنسوخ: حديثٌ ضعيفٌ عن أمّ نَصْر المُحَارِبيَّة قالت: جاء رجلٌ إلى النبيِّ عَلَيْ فسأله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب: الجنائز، باب: إذا قال المشرك ثم مات: لا إله إلا الله، برقم: (١٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الغسل، باب: غسل ما يصيب من رطوبة فرج المرأة، برقم (٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار: ص: ١٠.

عن لحوم الحمر الأهلية، فقال: أليس ترعى الكلا وتأكل الشَّجَر؟ قال: بلى، قال: فأصب من لحمها.

الناسخ: حديثٌ صحيحٌ عن عليّ \_ رضِي الله عنه \_ أنَّ النبيَّ ﷺ نهى عن نكاح المُتْعَة يوم خَيْبَرَ وعن لحوم الحمر الأهلية.

نوع النسخ: الشُّنَّة بالسنة(١١).

# رابعاً: دلالة الإجماع:

قال الحازِميُّ: «ومنها ـ أي: من أمارات النَّسخ ـ أن تجتمع الأمةُ في حُكْمِ على أنَّه منسوخٌ »(٢).

قال ابن الصَّلاح: «والإجماعُ لا يَنْسَخ ولا يُنْسَخ، ولكن يَدُلُّ على وجود ناسخِ غيره»(٣).

وأوضح الزَّرْكَشِيُّ السَّبَبَ في أنَّ الإجماع لا يُنسَخ به فقال: «والتحقيقُ أنَّ الإجماع لا يُنسَخ به؛ لأنَّه لا ينعقد إلاَّ بعد الرسول ﷺ، وبعده يرتفع النسخ، وإنَّما النسخ يرفع بدليل الإجماع»(٤).

من أمثلة ما عُرف نسخه بدلالة الإجماع حديثُ بَهْزِ بن حكيمٍ عن أبيه عن جَدِّه في زكاة الإبل: «ومن منعها فإنَّا آخذوها وشطرَ ماله»(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في كتاب: الصيد، باب: تحريم أكل لحوم الحمر الأهلية، برقم: (٤٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) الاعتبار: ص:١٠.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص: ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط في أصول الفقه: (٤/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، برقم: (١٥٧٥). والنسائي في كتاب الزكاة، باب عقوبة مانع الزكاة، ٥/١٦، وباب سقوط الزكاة من الإبل إذا كانت رسلاً لأهلها ولحمولتهم، ٥/ ٢٥. والحديث سنده حسن؛ لأنّ فيه بهز بن حكيم عن أبيه عن جدّه، وباقي رجال أبي داود ثقات. والله أعلم.

قال الزَّركشيُّ: «اتّفقت الصحابةُ على تَرْكِ استعمالهم هـنذا، فَدَلَّ عدولُهم عنه على نسخه»(١).

ومن أمثلة ما عُرف نسخُه بدلالة الإجماع أيضاً حديثُ جابر \_ رضي الله عنه \_ قال: «كنّا إذا حججنا مع النبيِّ ﷺ فكُنّا نُلبِّي عن النِّساء ونرمى عن الصِّبيان»(٢).

قال الترمذي: أجمع أهلُ العلم أنَّ المرأة لا يُلَبِّي عنها غيرُها، بل هي تُلَبِّي عن نفسها، ويُكْرَه لها رفعُ الصَّوت بالتلبية (٣).

قال الحازمي: «فهاذا معظمُ أماراتِ النَّسخ. وعند الكُوفيِّين زياداتٌ أُخَر نحو حُسْن الظَّنِّ بالراوي. وهو كما ذكر الطَّحاوي في كتابه، فإنَّه روى الأحاديث الصحيحة في غَسل الإناء سبع مرّاتٍ من وُلوغ الكلب، ثمّ جاء إلى حديث عبد الملك بن أبي سليمان عن عطاء عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ موقوفاً عليه أنَّه قال: إذا وَلَغ الكلبُ في الإناء فأهْرِقُهُ ثمّ اغْسِلُه ثلاثَ مَرّاتٍ. فاعتمد على هاذا الأثر وترك الأحاديث الثابتة في الوُلوغ، واستدلَّ به على نسخ السَّبع على حُسن الظَّن بأبي هريرة؛ لأنّه لا يخالف النبيَّ ﷺ فيما يرويه عنه إلاً فيما ثبت عنده نسخُه، إلى غير ذلك من نظائره التي لا يكترث بها (٤٤).

# أشهر الكتب في ناسخ الحديث ومنسوخه:

١ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: للإمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشَّيباني
 (المتوفي سنة ٢٤١ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٨٠).

٢ ـ ناسخ الحديث ومنسوخه: لأبي بكر الأثرم، أحمد بن محمد بن هانئ الطَّائي الطَّائي (المتوفئ سنة ٢٦١ هـ).

<sup>(1)</sup> البحر المحيط في أصول الفقه: (١٥٣/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب: الحجّ، باب: التلبية عن النساء والرمي، برقم: (٩٢٧).

<sup>(</sup>٣) الجامع: (٣/٢٦٦).

<sup>(</sup>٤) الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار: ص: ١٠.

ذكره الكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٠).

٣ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: لأبي داود سليمان بن الأشعث السَّجِسْتاني (المتوفئ سنة: ٢٧٥ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٠).

٤ ـ ناسخ الحديث ومنسوخه: لأبي الشيخ ابن حَيَّان عبد الله بن محمد الإصبهاني (المتوفئ سنة ٣٦٩ هـ).

ذكره الكتَّاني في «الرسالة المستطرفة» (ص: ٨٠).

• ـ ناسخُ الحديث ومنسوخه: لأبي حفص، عمر بن أحمد بن عثمان بن شاهين، (المتوفير سنة ٣٨٥ هـ).

وهو من أهم الكتب في هذا الموضوع، ومن أهم ميزات هذا الكتاب أنّه: عالَجَ موضوعَ النسخ في الحديث في وقت كانت المكتبة الإسلامية فيه فقيرة للغاية، وبالنسبة لهذا الموضوع فلم يكن قد ظهر في الأفق حتى يومها شيءٌ يُذْكَر في ذلك، سوى ما أثر عن الإمام الشافعي ـ رحمه الله تعالىٰ ـ من نتف أو مباحث متفرّقة.

كما أنه حَفِظَ لنا طائفةً من السُّنن التي ضاعتُ أصولُها ولم نَعُدُ نسمع عنها إلا مجرَّد اسمها، كالسُّنن لابن جُريْج، وكالمُسْنَد لابن المبارك، وغيرهما من كتب السُّنن التي ذهبت مع أدراج الرِّياح، وعَفي عليها الزمنُ.

وهو مطبوعٌ.

٦ ـ الناسخ والمنسوخ: للحافظ أبي علي، محمد بن علي بن حسين الإسفرائيني
 (المتوفى سنة ٣٧٢ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٧ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: لابن سلامة، أبي القاسم، هبّة الله بن سلامة بن نصر بن علي (المتوفى سنة ١٠٤ هـ).

وهو مخطوطٌ.

٨ - إعلام العالم بعد رُسوخه بحقائق ناسخ الحديث ومنسوخه: للحافظ جمال الدين أبي الفرج عبد الرحمٰن بن علي البغدادي، المعروف بـ: «ابن الجَوْزي» (المتوفئ سنة ٩٧ هـ).

جَعَل المؤلِّف فصولاً بين يدي الكتاب شبيهة بالمقدِّمات حتى تكون توطئة لكلامه عن الناسخ والمنسوخ في أحاديث الرسول ﷺ، ولهاذه الفصول التي قدَّمها ابنُ الجوزي أهميةُ بالغة خيث تُهيِّئ ذِهْنَ القارئ للدخول في الموضوع على هدى وبصيرةٍ، وقد رَتَّبه على نحو ترتيب كتب الفقه.

ولهاذا الكتاب قيمة علمية فائقة جعلته بحق الكتاب الثاني في هاذا الموضوع بعد كتاب «الاعتبار» للحازمي، حيث قد صار مصدراً للباحثين في هاذا الموضوع ينهلون منه ويعلون على اختلاف مشاربهم وعصورهم.

ويمتاز هذا الكتابُ عن غيره بحُسْن الترتيب والتبويب والتنسيق وكثرة المسائل الفقهية والآراء والتوجيهات، فهو يذكر المسألة، ويذكر آراءَ الأئمة فيها، ويرجِّح ما يختار أحياناً. ويذكر الأحاديث المتعارضة ثم يُبيِّن الصحيحَ والضعيفَ منهما. ويقرِّر عدمَ دخولِهما في باب الناسخ والمنسوخ إما لأنهما ليسا من بابه أو أنَّ كلا الفعلين جائزٌ.

وهو مطبوعٌ .

٩ ـ الاعتبار في بيان النَّاسخ والمنسوخ من الآثار: لأبي بكر، محمد بن موسئ بن
 عثمان بن حازم، زَيْن الدِّين الحازمي (المتوفئ سنة ٥٨٤ هـ)

قسَّم المؤلَّفُ الكتابَ إلى مقدّمة وأبوابٍ، أمَّا المقدَّمة، فإنه تكلَّم فيها عن النَّقاط المهمّة كمَدْخَلِ في علم الناسخ والمنسوخ.

ذكر اسم الباب الذي يحتمل فيه وقوعُ الناسخ والمنسوخ. وسرد الأحاديث التي يظنها منسوخةً وإيرادها بأسانيدها المتصلة إلى الرسول ﷺ. وبعد سَرْد الأحاديث التي يظنها منسوخةً يذكر آراءَ الطَّوائف المختلفة في الباب. ثم يذكر حُجَجَ كلِّ طائفةٍ مع سرد الأحاديث التي يظنها ناسخةً.

وهو مطبوعٌ.

١٠ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: لأبي المُؤيَّد محمد بن محمود بن محمد بن حسن الخوارزمي، المعروف بالخطيب (المتوفى سنة ٦٥٥ هـ).

وهو مخطوطٌ.

١١ ـ رسوخ الأحبار في منسوخ الأخبار: لبرهان الدين أبي إسحاق، إبراهيم بن عمر الجعبري.

١٢ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: للمُلاَّ علي القاري (المتوفئ سنة ١٠١٤ هـ). وهو مخطوطٌ.

رَفْخُ بعبر لارَجَوْبُ لِالْبَخِّرِي رُسِلْتِهُ لالْفِرْدُ وَكُرِي www.moswarat.com رَفِّحُ مجب (الرَّحِنِ) (الْفِخَّرِيُ (السِّكْتِرَ (الْفِرَ وَالْفِضَ www.moswarat.com

# ٥ ـ مُحْكَمُ الحديث

# تعريف «المُحْكَم» لغة واصطلاحاً:

لغةً: (المُحْكَم): الذي لا اختلافَ فيه ولا اضطرابَ، والذي لم ينسخ منه شيءٌ.

وقيل: ما لم يكن متشابهاً؛ لأنه أحكم بيانه بنفسه ولم يفتقر إلى غيره (١).

واصطلاحاً: فكلُّ ما لا يعرض فيه شبهة من حيث اللَّفظ أو المعنى فهو مُحْكَمٌ، وكلُّ ما لم يعارضه حديثٌ آخر فهو محكمٌ.

وأسبابُ ورود الحديث على قسمين، فقد يُذْكَر السبب في الحديث وقد لا يُذْكَر فيه، أو يُذْكَر في بعض طُرقه، وهذا ما يجب الاعتناء به.

فمن الأول: حديث سؤال جبريل عليه السلام عن الإيمان والإسلام والإحسان والسلام والإحسان والسَّاعة (٢)، وحديث: «أيُّ العمل أفضل؟» (٣) وغير ذلك.

ومن الثاني: حديث: «الخراج بالضّمان»<sup>(1)</sup>، نَقَل السيوطيُّ عن البُلْقِيني قولَه: في بعض طرقه عند أبي داود، وابن ماجه، أنَّ رجلاً ابتاع عبداً فأقام عنده ما شاء الله أن يُقيم، ثم وَجَد به عيباً فخاصَمَه إلى النبيِّ ﷺ فَرَّده عليه، فقال الرجلُ: يا رسول الله! قد استعمل غلامي، فقال ﷺ: «الخراج بالضمان»<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) لسان العرب

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الإيمان، باب: سؤال جبريل النبي ﷺ، برقم: (٥٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: الإيمان، باب: من قال: إن الإيمان هو العمل، برقم: (٢٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب: البيوع، باب: فيمن اشترى عبداً. . . ، برقم: (٣٥٠٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في كتاب: البيوع، باب: فيمن اشترى عبداً، برقم: (٣٠٠٩).

وما ذكر في هذا النوع من الأسباب قد يكون عقب ذلك السَّبب من لفظ النبيِّ ﷺ أو ما تكلُّم به في ذلك الوقت لأمور تظهر للعارف بهذا الشأن.

وقد اعتنى بهذا الفَنِّ جماعةٌ من الحُفَّاظ.

والمُشْكِلُ، والمتشابه، والمختلف عكسه \_ لما في ذلك من تماثل يصعب معه تمييزُ أحد الحديثين من الآخر.

فكلُّ ما أشكل معناه وغمض تفسيره، ولم يُنبئ ظاهره عن مراده فليس بمحكم، وعليه فالحديثُ من حيث العمل به وعدمه ما بين محكم ومختلف.

قال الحاكمُ في بيان معنى المُحْكَم: «الأخبار التي لا معارضَ لها بوجهِ من الوجوه»(١).

#### أهميته:

وهو من فنون الحديث المُهِمّة؛ وذلك أنَّ صلاحية الحديث للعمل به فوق صلاحيته للقبول \_ إذ العملُ يحتاج إلى أهلية نظرٍ في الحديث، ومعرفة ما يتصل به من فقه ولغة وضبط، وناسخ ومنسوخ، ولا كذلك القبول فإنه قائمٌ بتوافر شروطه.

وللاختلاف بين صلاحية الحديث للقبول وصلاحيته للعمل وجدنا من الأئمة الكبار المُعَوَّلِ عليهم في هذا الفنِّ من قد يترك العمل بظاهر حديث صحيح يراه ويعلمه بكون الدليل قد قام عنده على خلافه، إما بتخصيصه أو تقييدِه، أو نسخِه، أو تأويلِه، أو معارضتِه لظاهر حديثٍ آخر، أو آيةٍ من كتاب الله تعالى.

كان الإمامُ مالك يقول: "أَقِلُوا من هذه الأحاديث، فإنها لا تَصْلُح إلا لمن علم بتأويلها، كثيرٌ من هذه الأحاديث ضلالة، لقد خرجت مني أحاديث لوددتُ أني ضربتُ بكل حديثِ منها سوطين وأني لم أحدّث به "(٢)، وكان \_ رحمه الله تعالى \_ يرى العملَ بخلاف كثيرِ مما يروي.

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث: ص: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفقيه والمتفقه» (٢/ ٨٠)، و «ترتيب المدارك»: (١٤٩/١).

وقد أورد الخطيبُ بسنده إلى أبي نُعَيْم الفضل بن دُكَيْن قال: «كنتُ أَمُرُ على زُفَر بن الهزيل (١) من كبار أصحاب الإمام أبي حنيفة وهو محتب بثوب فيقول: يا أحول! تعالى حتى أُغربِل لك حديثك، فأريه ما قد سمعت، فيقول: هذا لا يُؤخَذ به، وهذا لا يُؤخَذ به، هذا ناسخٌ وهذا منسوخٌ (٢).

#### مثاله:

مثالُ الحديث المُحْكَم وهو كثيرٌ: ما أورده الحاكمُ في «معرفة علوم الحديث» (٣) بسنده إلى عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يقبل الله صلاةً بغير طهورٍ، ولا صدقةً من غلولٍ».

قال أبو عبد الله: «هذه سُنَّةٌ صحيحةٌ لا معارضَ لها».

#### أشهر الكتب فيه:

وممن صَنَّف في محكم الحديث: الإمامُ الحافظ الحجة عثمان بن سعيد بن خالد الدَّارمي (المتوفي سنة ۲۸۰ هـ).

قال الحاكم: «وله فيه كتابٌ كبيرٌ»(٤).

<sup>(</sup>١) زفر بن الهزيل البصري، الإمام البارع، موصوف بالحفظ والإتقان (المتوفى سنة ١٥٨ هـ).

<sup>(</sup>٢) احتبى الرجل: إذا جمع ظهره وساقه بثوب.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: (٨/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث: ص: ١٣٩ ـ ١٣٩.

رَفَّحُ حَبَّى لَارْجَحِيُّ لِالْبَخِّرِي لَّسِكْتِيَ لَالْإِرُّ لِالْفِرُوكِ لِسِّكِتِيَ لَالْفِرُوكِ www.moswarat.com



# ٦- فقه الحديث

#### تعريفه:

هو روحُ هذه العلوم، وثمرتُها، وهو منها كالرَّأس من الجسد بالنسبة للإنسان. والحاجةُ إليه ماسَّةٌ إذ هو قَوامُ الشريعة، وبناءُ الدين، وزادُ الانطلاق، عَدَّه الإمامُ عليُّ بن المديني نِصْفَ العلم، وقال: «التفقُّهُ في معاني الحديث نِصْفُ العلم، ومعرفةُ الرِّجال نِصْفُ العلم» (١٠).

والمراد به هنا: فقهُ الحديث عن أهله؛ ليستدلَّ بذلك على أنَّ أهل هذا الصّنعة من تبحَّر فيها لا يجهل فقه الحديث، إذ هو نوعٌ من أنواع هذا العلم(٢).

#### أهميته:

وتأتي أهمية إثباتِ هذا الفنِّ إنصافاً لهم وانتصاراً ورَداً لقول من قال: إنَّ المحدَّثين مُجَرَّدُ نَقَلة للأخبار، لم يُحسِنوا تقريرَ الأحكام، أو استنباطَ الأدلة، حتى شاع أنهم لا يعرفون غيرَ الحديث، بل لقد استبعد البعضُ أن يكون للمحدِّث أيُّ نشاطٍ فقهيٍّ، وقالوا: قد يحمل الحديث من يكون له حافظاً ولا يكون فيه فقيها، فبإثباتِ تبحُرِهم في هذا الفنِّ تبطل هذه الأقوال.

كذلك فإنَّ طبيعة العلاقة بين علم الدراية والفقه قائمةٌ قويةٌ، ف: (الدِّرايةُ): العلمُ

<sup>(</sup>١) المحدث الفاصل: ص: ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) معرفة علوم الحديث: ص: ٦٣.

بالشيء، والمعرفة المدركة، والفطنة... هذا من حيث اللغة. و(الفقه): هو الفهم، وإدراك الشيء والعلم به، ويقال: (فَقِهَ) الرجلُ بالكسر، أي: فَهِمَ، و (فَقُهُ) بالضَّمِّ، أي: صار فقيهاً عالماً.

وكلاهما يحتاج إلى جَودة الذِّهن من جهةِ تهيئته لاقتناص كلِّ ما يرد عليه من المطالب.

وحُسْنِ الفهم الذي هو ساقُ الإسلام وعليه قيامُه، وهو عند المحدِّثين أَجَلُّ من الحفظ، كذا قال أبو علي النَّيسابوري: «الفهمُ عندنا أَجَلُّ من الحفظ»(١).

وقال سفيان الثُّوري: «تفسير الحديث خيرٌ من سماعه»(٢).

ولأهمية الفقه فقد كان الإمامُ مالكٌ يقولُ لابني أخته: أبي بكر وإسماعيل بني أبي أويس: «أراكما تُحِبّان هذا الشَّانَ وتطلبانه \_ يعني الحديث \_» فيقولان: نعم، قال: «إن أحببتما أن تنتفعا وينفع الله بكما، فأقِلاً منه وتفقَّها»(٣).

وقال: «ليس العلمُ بكثرة الرواية، وإنما العلمُ نورٌ يضعه الله في القلوب»(٤).

وقال الخطيب البغدادي: «العلمُ هو الفهمُ والدرايةُ، وليس بالإكثار والتوسُّعِ في الرواية»(٥).

#### من فقهاء المحدِّثين:

ذكر الحاكمُ أبو عبد الله النَّيْسابُوري منهم جماعةً.

١ ـ محمد بن مسلم بن شهاب الزُّهري (المتوفى سنة ١٢٤ هـ).

٢ ـ ويحيى بن سعيد الأنصاري (المتوفى سنة ١٤٣ هـ).

٣ ـ وعبد الرحمن بن عمرو الأوزاعيّ (المتوفي سنة ١٥٧ هـ).

تذكرة الجفاظ: (٢/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله: (٢/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) المحدث الفاصل: ص: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) ترتيب المدارك: (١/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٥) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع: (٢/ ١٧٤).

- ٤ ـ وسفيان بن عُيِّينة (المتوفى سنة ١٩٨ هـ).
- وعبد الله بن المبارك (المتوفى سنة ١٨١ هـ).
- ٦ ـ ويحيى بن سيعد القَطَّان (المتوفي سنة ١٩٨ هـ).
- ٧ ـ وعبد الرحمن بن مهدى (المتوفى سنة ١٩٨ هـ).
- ٨ ـ ويحيى بن يحيى التَّميمي (المتوفي سنة ٢٢٦ هـ).
- ٩ ـ وأحمد بن محمد بن حنبل (المتوفى سنة ٢٤١ هـ).
- ١٠ ـ وعلى بن عبد الله المديني (المتوفي سنة ٢٣٤ هـ).
  - ١١ ـ يحيئ بن معين (المتوفى سنة ٢٣٣ هـ).
- ١٢ ـ وإسحق بن إبراهيم الحنظلي (المتوفي سنة ٢٣٨ هـ).
  - ١٣ ـ محمد بن يحيى الذُّهْلي (المتوفي سنة ٢٥٨ هـ).
- ١٤ ـ والإمام سيد الفقهاء محمد بن إسماعيل البخاري (المتوفى سنة ٢٥٦ هـ).
  - ١٥ ـ وأبو زُرْعَة عبيد الله بن عبد الكريم (المتوفى سنة ٢٦٤ هـ).
  - ١٦ ـ وأبو حاتم محمد بن إدريس الحَنْظُلي (المتوفي سنة ٢٧٧ هـ).
    - ١٧ ـ وإبراهيم الحَرْبي (المتوفي سنة ٢٨٥ هـ).
    - ١٨ ـ والإمام مسلم بن الحَجَّاج (المتوفى سنة ٢٦١ هـ).
    - ١٩ ـ وعثمان بن سعيد الدَّارمي (المتوفي سنة ٢٨٠ هـ).
  - ٢٠ ـ وأبو عبد الله محمد بن نصر المَزْوَزي (المتوفى سنة ٢٩٤ هـ).
    - ٢١ ـ وأحمد بن شعيب النَّسائي (المتوفي سنة ٣٠٣ هـ).
  - ٢٢ ـ وأبو بكر محمد بن إسحق بن خُزَيْمَة (المتوفى سنة ٣١١ هـ). (١٠).

 <sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث: ص: ٦٣ ـ ٨٥.

ويتميَّز فقهُ المحدَّثين بدِقَّته وبنائه لا يُوجَد عند غيرهم، ولذلك فهو بخلاف الفقه المألوف لدى الناس \_ فقه الرأي والقياس والفروع \_ فأصلُ طريقة المحدَّثين: القرآن \_ والحديث، وآثار الصحابة، واستنباط المسائل منها، وهي الطريقة التي تُوافِق الفطرة، وتتفق مع ما كان عليه كبار الصحابة.

بناء المسائل الفقهية على المصالح والأسرار التي نصَّ عليها القرآن أو السنة.

سلوك مسالك الوسطية والاعتدال والتيسير في الاستنباط والعمل.

وعليه فإن جانب النص هو الأقوى، ومجاله هو الأرحَبُ، ومن ثم فقد خرجت عنهم مسائل واختبارات أقاموها على النصوص، ودقائق من الفقه ما ليس لغيرهم، وانفردوا بما سلَّم به غيرهم لهم.

وهذا راجعٌ إلى كثرة النصوص التي بأيديهم، وتأثّرهم بطريقة شيوخهم الذين حملهم التورّع والاحتياط على الوقوف عند حدّ النصوص (١١).

# أشهر الكُتب في فقه الحديث:

وأمًّا في فقه الحديث فالمؤلَّفات كثيرةٌ لا تُحصَر، فمعظمُ كتب الشروح الحديثيَّة عُنيت ببيان ما يستنبط من الأحاديث من الفوائد والأحكام مثل:

١ - فتح الباري شرح صحيح البخاري: للحافظ أبي الفضل أحمد بن حجر العسقلاني
 (المتوفى سنة ٨٥٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٢ ـ شرح صحيح مسلم (المنهاج على صحيح مسلم بن الحجاج): للإمام أبي زكريا
 محيي الدين، يحيى بن شرف النَّووي (المتوفى سنة ٦٧٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

٣ ـ الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار وعلماء الأقطار فيما تضمّنه الموطأ من معاني الرأي والآثار وشرح ذلك كله بالإيجاز والاختصار: للإمام أبي عمر يوسف بن

<sup>(</sup>١) انظر: «التأصيل الشرعي لقواعد المحدّثين» ص: ٦٥٢ \_ ٦٥٦.

عبد الله بن عبد البَرِّ النمري الأندلسي (المتوفي سنة ٤٦٣ هـ).

وهو شرخ مستوعبٌ لموطأ مالكٍ، بيَّن فيه ما استنبطه العلماء من الموطأ على سبيل المقارنة، ولابن عبد البُرِّ على الموطأ أيضاً: «التمهيد لما في الموطّأ من المعاني والأسانيد» و «التقصى»، وكلها مطبوعة.

٤ ـ المفهم في شرح ما أشكل من تلخيص صحيح مسلم: لأبي العباس أحمد بن عمر القرطبي (المتوفى سنة ٦٥٦ هـ).

وهو مطبوعٌ.

و \_ إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام: لتقي الدين محمد بن علي بن دقيق العيد (المتوفى سنة ٧٠٢ هـ).

وهو مطبوعٌ .

٦ ـ طرح التثريب في شرح التقريب (تقريب الأسانيد وترتيب المسانيد): للحافظ زين الدين أبى الفضل عبد الرَّحيم بن الحسين العراقي (المتوفى سنة ٨٠٦هـ).

وهو مطبوعٌ .

وكتاب «تقريب الأسانيد» جمع فيه العراقي أحاديث الأحكام الواردة من طرق أصحِّ الأسانيد.

米 米 米

وقد وقع الفراغُ من تبييض مُسَوَّدَة هذا الكتاب، مساء يوم الأربعاء بتاريخ ٣/ شعبان، عام ١٤٢٨ هـ (الموافق ١٦/ آب عام ٢٠٠٧ م)، في حيِّ الصِّناعة بدمشق، حَرَسَها الله مدى الزَّمان.

والحمدُ لله على فضله في البدء والختام، وصلَّى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلَّم.

رَفْعُ حبر ((رَّحِيُ (الْلَجَنَّ يُّ (سِكنتر) (النِّرُ) (الِنْوور) www.moswarat.com

# الفمارس العامة

- ١ \_ فهرس المصادر والمراجع.
- ٢ \_ معجم مصطلحات الكتاب .
- ٣ \_ فهرس الموضوعات المفصّل.
- ٤ \_ فهرس الموضوعات المُجْمَل.

رَفْحُ حبر ((رَجِي الْخِتْرِي (سِكْتِر) (انِدْرُ) ((فِوْدِوكُسِ www.moswarat.com



# ٧ ـ فهرس المصادر والمراجع

- ١ آداب الشافعي ومناقبه: لابن أبي حاتم الرازي: تحقيق: الشيخ عبد الغني عبد الخالق،
   ط: دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢ ـ الاتجاهات الفقهية عند أصحاب الحديث في القرن الثالث الهجري: للدكتور عبد المجيد محمود عبد المجيد، ن: مكتبة الخانجي ـ القاهرة. ط: ١، عام ١٣٩٩ هـ.
- ٣ ـ أثر الحديث الشريف في اختلاف الأثمة الفقهاء: للشيخ محمد عوّامة، ن: دار البشائر
   الإسلامية \_ بيروت، ط: ٤، عام ١٤١٨ هـ.
- ٤ ـ الاجتهاد في علم الحديث وأثره في الفقه الإسلامي: للدكتور على نايف بقاعي، ن: دار
   البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤١٩ هـ.
- أجوبة أبي زرعة على أسئلة البرذعي: تحقيق: الدكتور سعيد سعيد الهاشمي، ن:
   المجلس العلمي، الجامعة الإسلامية ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام١٤٠٢هـ.
- 7 الأجوبة الفاضلة للأسئلة العشرة الكاملة: للإمام عبد الحي اللكنوي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، ط: ٣، عام ١٤١٤ هـ.
- ٧ ـ الإحكام في أصول الأحكام: لسيف الدين أبي الحسن، على بن أبي على بن محمد
   الآمدي، تحقيق: الشيخ عبد الرزاق عفيفي، ط: ١، عام ١٣٨٧ هـ.
- ٨ ـ أحوال الرجال: لأبي إسحاق إبراهيم بن يعقوب الجوزجاني، تحقيق: الأستاذ صبحي
   البدري السامرائي، ن: مؤسسة الرسالة ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٠٥ هـ.
- ٩ ـ أبجد العلوم: للشيخ صديق بن حسن القنوجي، ن: وزارة الثقافة والإرشاد القومي ـ دمشق، ط: ١، عام ١٩٧٨ م.

- ١٠ أربع رسائل في علوم الحديث: جمعها واعتنى بها: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن:
   مكتب المطبوعات الإسلامية \_ حلب، ط: ٦، عام ١٤١٩ هـ.
- ١١ ـ إرشاد طلاب الحقائق إلى معرفة سنن خير الخلائق ﷺ: للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف الدين النووي، تحقيق: الدكتور نور الدين عتر، توزيع: دار اليمامة ـ دمشق، ط: ٤، ٣٤٢٣ هـ.
- ١٢ ـ الإرشاد في معرفة علماء الحديث: لخليل بن عبد الله بن أحمد أبي يعلى الخليلي،
   ن: مكتبة الرشد ـ الرياض.
  - ١٣ ـ أساس البلاغة: لجار الله محمود بن عمر الزمخشري، ط: دار المعرفة ـ بيروت.
- ١٤ أسباب ورود الحديث: للحافظ جلال الدين أبي بكر السيوطي، تحقيق الأستاذ يحيى
   إسماعيل أحمد، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ١٥ ـ الإسناد من الدين: للشيخ عبد الفتاح أبو غُدَّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ١، عام ١٤١١ هـ.
- 17 ـ الإصابة في تمييز الصحابة: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ط: السعادة و البيجاوي ـ القاهرة.
- ۱۷ ـ أصول التخريج ودراسة الأسانيد: للدكتور محمود الطحان، ن: مكتبة المعارف ـ الرياض، ط: ٣، عام ١٤١٧ هـ.
- ۱۸ ـ أصول الجرح والتعديل وعلم الرجال: للدكتور نور الدين عتر، ن: اليمامة ـ دمشق، ط: ۱، عام ۱٤۲۲ هـ.
- ١٩ ـ الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الآثار: لمحمد بن موسى الحازمي، ن: داثرة المعارف العثمانية ـ حيدرآباد، ط: ١، عام ١٣١٩ هـ.
- ٢٠ ـ إعلام الأنام شرح بلوغ المرام من أحاديث الأحكام: للدكتور نور الدين عتر، ن:
   المؤلف، ط: ٨، عام ١٤١٨ هـ.
- ٢١ ـ الإعلان بالتوبيخ لمن ذمَّ التاريخ: للحافظ عبد الرحمن شمس الدين محمد بن عبد
   الرحمن السخاوي، ن: دار الكتاب العربي ـ بيروت، ط: ١، عام ١٩٦٣ م.

- ٢٢ الاغتباط بمن رُمي بالاختلاط: لبرهان الدين بن إسحاق، إبراهيم بن محمد بن خليل سبط ابن العجمى، ن: مكتبة المعارف.
- ٢٣ ـ الاقتراح في بيان الاصطلاح: لابن دقيق العيد، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط:
   ١ ، عام ١٤١٩ هـ.
- ۲۲ ـ الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع: للقاضي عياض بن موسى بن عياض اليحصبي، تحقيق: أحمد صقر، ن: دار التراث، القاهرة، ط: ٣، عام ١٣٨٩ هـ.
- ٢٥ ـ الإمام الترمذي والموازنة بين جامعه وبين الصحيحين: للدكتور نور الدين عتر، ن:
   مؤسسة الرسالة ـ بيروت، ط:٢، عام ١٤٠٨ هـ.
- ٢٦ ـ الإمام ابن ماجه وكتابه السنن: للشيخ عبد الرشيد النعماني، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدَّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية \_ حلب، ط: ٦، عام ١٤١٩ هـ.
- ٢٧ ـ الإمام الطحاوي: المحدّث الفقيه والأديب الشاعر: للأستاذ أحمد عبد الله الباتلي،
   ن: دار القلم ـ دمشق، ط:١، عام ١٤١٧ هـ.
- ٢٨ ـ أمراء المؤمنين في الحديث: للشيخ عبد الفتاح أبو غدَّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ١، عام ١٤١١ هـ.
- . ٢٩ ـ الأنساب: لأبي سعيد عبد الكريم بن محمد السمعاني، ط: دائرة المعارف \_ حيدر آباد (الدّكن).
- ٣٠ ـ الإيضاح في علوم الحديث: للدكتور مصطفى سعيد الخن والدكتور بديع السيد اللحام، ن: دار الكلم الطيب ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤١٩ هـ.
- ٣١ ـ الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث: للحافظ إسماعيل بن عمر بن كثير، (شرح الشيخ أحمد شاكر) تحقيق: الدكتور بديع السيد اللحام، ن: دار السلام، الرياض ط: ٢٣ عام ١٤٢١ هـ.
- ٣٧ ـ بحوث في تاريخ السنة المشرفة: للدكتور أكرم ضياء العمري، ن: مكتبة العلوم والحكم ـ المدينة المنورة، ط: ٥، عام ١٤١٥ هـ.
- ٣٣ ـ البداية والنهاية: للحافظ إسماعيل بن عمر الدمشقي ابن كثير، ن: دائرة المعارف ـ بيروت، عام ١٣٩٧ هـ.

- ٣٤ البرهان في أصول الفقه: لعبد الملك بن عبد الله الجويني، تحقيق الدكتور عبد العظيم الديب، ن: مطابع الدوحة الحديثية \_ قطر، ط: ١، عام ١٣٩٩ هـ.
- ٣٥ ـ بغية الملتمس في سباعيات حديث الإمام مالك بن أنس: لصلاح الدين بن خليل العلائي، تحقيق: الأستاذ حمدي عبد المجيد السلفي، ن: عالم الكتب ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٠٥ هـ.
- ٣٦ ـ بلغة الأريب في مصطلح آثار الحبيب: للشيخ محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ٢، عام ١٤٠٨ هـ.
- ٣٧ ـ بيان الوهم والإيهام الواقعين في كتاب الأحكام: للحافظ أبي الحسن علي بن محمد بن القطان، تحقيق: الدكتور الحسين آيت سعيد، ن: دار طيبة \_ الرياض، ط: ١، عام ١٩٩٧ م.
- ٣٨ التأصيل الشرعي لقواعد المحدثين: للدكتور عبد الله شعبان، ن: دار السلام الرياض، ط: ١، عام ١٤٢٦ هـ.
- ٣٩ ـ التأصيل لأصول التخريج وقواعد الجرح والتعديل: للشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد، ن: دار العاصمة ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤١٣ هـ.
- ٤٠ ـ تأمّلات منهجية في تاريخ السنة وأصول الحديث: للدكتور موسى إبراهيم الإبراهيم،
   ن: دار الثقافة ـ الدوحة، ط: ١، عام ١٤١٣ هـ.
- ا ٤ تاج العروس من جواهر القاموس: لأبي الفيض محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، ن: دار مكتبة الحياة بيروت.
- ٤٢ تاريخ أبي زرعة: تحقيق: الأستاذ شكر الله القوجاني، ن: مجمع اللغة العربية، دمشق.
- ٤٣ ـ تاريخ أسماء الثقات: لأبي حفص عمرو بن شاهين، تحقيق: السيد صبحي السامرائي، ن: الدار السلفية الكويت، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ٤٤ ـ تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام: للحافظ شمس الدين الذهبي، تحقيق:
   الدكتور بشار عواد معروف، ن: عيسى الحلبي ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٩٧٧ م.

- ٤٥ ـ تاريخ أصبهان: لأبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، ن: ليدن، ط:١، عام
   ١٩٣١ م.
  - ٤٦ ـ تاريخ بغداد: لأحمد بن على بن ثابت البغدادي، ط: القاهرة، عام ١٣٤٩ هـ.
- 27 ـ تاريخ تدوين الحديث وشبهات المستشرقين: للدكتور حاكم عبيسان المطيري، ن: مجلس النشر العلمي، جامعة الكويت ـ الكويت، ط: ١، عام ٢٠٠٢ م.
- 44 ـ تاريخ جرجان: لأبي القاسم حمزة بن يوسف السهمي، تصحيح: الشيخ عبد الرحمن المعلمي، ن: دائرة المعارف العثمانية ـ حيدر آباد (الدَّكن)، ط: ١ ، عام ١٣٦٩ هـ.
- ٤٩ ـ تاريخ خليفة بن خياط: تحقيق الدكتور أكرم ضياء العمري، ن: الآداب، النجف،
   دمشق، ط: ١، عام ١٣٩٧ هـ.
- • تاريخ التراث العربي: لفؤاد سزكين ن: الهيئة المصرية العامة للتأليف والترجمة القاهرة، ط: ١، عام ١٩٧١ م.
  - ١٥ التاريخ الصغير: لمحمد بن إسماعيل البخاري، ن: دار الوعى حلب.
- ٢٥ ـ تاريخ فنون الحديث: للشيخ محمد عبد العزيز الخولي، ن: دار القلم ـ بيروت،
   ط: ١، عام ١٩٨٩ م.
- ٥٣ ـ التاريخ الكبير: لمحمد بن إسماعيل البخاري، ن: دار المعارف العثمانية \_ حيدر آباد
   (الدكن) ط: ١، عام ١٣٦٢ هـ.
- ٥٤ ـ التاريخ: ليحيى بن معين (برواية الدقاق يزيد بن الهيثم) تحقيق: الدكتور أحمد
   محمود نور سيف، ن: مركز البحث العلمي \_ (جامعة أم القرى) مكة المكرمة.
- التأسيس في فن دراسة الأسانيد: للدكتور عمر إيمان أبو بكر، ن: مكتبة المعارف ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٢١ هـ.
  - ٥٦ ـ تأويل مختلف الحديث: لعبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، دار الجيل ـ ببروت.
- ٥٧ تحرير علوم الحديث: للشيخ عبد الله بن يوسف الجديع، ن: مؤسسة الريان بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٤ هـ.
- ٥٨ ـ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي: للشيخ عبد الرحمن بن عبد الرحيم

- المباركفوري، تحقيق: الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف، وعبد الرحمن محمد عثمان، ن: المكتبة السلفية ـ المدينة المنورة، ط: ٢، عام ١٤٠٦ هـ.
- ٩٥ ـ تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف: للحافظ جمال الدين أبي الحجاج يوسف بن الزكي المزي، تصحيح وتعليق: عبد الصمد شرف الدين، ن: الدار القيمة ـ بومباي، ط: ١، عام ١٣٨٤ هـ.
- ٦٠ ـ تحفة المستفيد في الجرح والتعديل ودراسة الأسانيد: للدكتور طاهر منصور عبد الرزاق، ن: دار اليقين ـ القاهرة، ط: ١، عام ٢٠٠٢ م.
- 71 ـ تحقيق اسم الصحيحين وجامع الترمذي: للشيخ عبد الفتاح أبو غدَّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ١، عام ١٤١٤ هـ.
- 77 تخريج الحديث الشريف: للدكتور علي نايف بقاعي، ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤٢٣ هـ.
- ٦٣ ـ تخريج الحديث ـ نشأته ومنهجيته: للدكتور أبي الليث الخير آبادي، ن: دار الشاكر ـ ماليزيا، ط: ١، عام ١٩٩٩ م.
- ٦٤ ـ تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي: لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، ن: المكتبة العلمية ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام ١٣٧٩ هـ.
- ٦٥ ـ التدليس في الحديث: حقيقته وأقسامه ومراتبه والموصوفون به: للأستاذ مسفر ابن
   غرم الله الدميني، ن: المؤلف ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤١٢هـ.
- 77 \_ التدليس وأحكامه وآثاره النقدية: للأستاذ صالح بن سعيد عومار الجزائري، ن: دار ابن حزم \_ بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٢هـ.
- ٦٧ ـ تدوين السنة النبوية: نشأته وتطوّره من القرن الأول إلى نهاية القرن التاسع الهجري:
   للدكتور محمد بن مطر الزهراني، ن: دار ابن القيم ـ الرياض، ط:١، عام
   ٢٠٠٥ م.
- ٦٨ ـ تذكرة الحفاظ: للحافظ أبي عبد الله شمس الدين الذهبي، ن: دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- ٦٩ ـ تشنيف المسامع بجمع الجوامع: لمحمد بن بهادر الزركشي، تحقيق: الدكتور

- عبد الله الربيع، والدكتور سيد عبد العزيز، ن: مكتبة قرطبة ـ القاهرة، ط: ٣، عام ١٤١٩ هـ.
- ٧٠ تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأثمة الأربعة: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ن: عبد الله هاشم البماني ـ القاهرة، عام ١٩٣٣ م.
- ٧١ ـ التعديل والتجريح ممن خرج له البخاري في الجامع الصحيح: لأبي الوليد سليمان بن خلف الباجي، تحقيق: أبو لبابة حسين، طبعة الرياض، عام ١٤٠٦ هـ.
- ٧٧ ـ التعريف بكتب الحديث الستة: للدكتور محمد أبو شهبة، ن: مكتبة العلم ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٤٠٩ هـ.
- ٧٣ ـ تغليق التعليق على صحيح البخاري: للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق الدكتور سعيد القذفي، ن: المكتب الإسلامي ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٠٥ هـ.
- ٧٤ \_ تقدمة الجرح والتعديل: لأبي محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، ن: دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد (الدكن).
- ٧٥ ـ تقريب التهذيب: للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق: الشيخ محمد عوامة، ن: دار الرشيد ـ حلب، ط: ٤، عام ١٤١٨ هـ.
- ٧٦ ـ التقرير والتحبير شرح التحرير في علم الأصول: لابن أمير الحاج، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤٠٣ هـ.
- ٧٧ ـ التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح: للحافظ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي، تحقيق: عبد الرحمن عثمان، ن: المكتبة العلمية ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام ١٣٨٩ هـ.
- ٧٨ ـ تكملة الإكمال: لمحمد بن عبد الغني البغدادي الحنبلي ابن نقطة، تحقيق: صالح المراد والدكتور عبد القيوم، ن: جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط:١، عام ١٤٠٨ هـ.
- ٧٩ ـ التكملة لوفيات النقلة: للحافظ زكي الدين عبد العظيم عبد القوي المنذري، تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، ن: مكتبة عيسى البابي الحلبي ـ القاهرة.

- ٨ التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: للإمام يوسف بن عبد الله بن عبد البر النّمري، ن: وزارة الأوقاف المغربية، المغرب.
- ٨١ ـ التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل: للشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلِّمي المعلِّمي المعلِّمي، تحقيق: الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الباكستانية، ط: ١، عام ١٤٠١ هـ.
- ٨٢ ـ تهذيب التهذيب: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ن: دائرة المعارف العثمانية ـ حيدر آباد (الدكن).
- ۸۳ ـ تهذیب الکمال في أسماء الرجال: للحافظ أبي الحجاج یوسف بن عبد الرحمن المزي، تحقیق: الدکتور بشار عواد معروف، ن: مؤسسة الرسالة ـ بیروت، ط:۱، عام ۱٤۰۲ هـ.
- ٨٤ ـ التواصل بين المذاهب الإسلامية: للدكتور فاروق حمادة، ن: دار القلم ـ دمشق،
   ط:١، عام ١٤٢٩ هـ.
- ٨٥ ــ توثيق النصوص وضبطها عند المحدّثين: للدكتور موفّق بن عبد الله بن عبد القادر، ن:
   المكتبة المكية، ط: ١، عام ١٤١٤ هـ.
- ٨٦ ـ توجيه النظر إلى أصول الأثر: للشيخ طاهر بن صالح بن أحمد الجزائري: تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ١، عام ١٤١٦ هـ.
- ٨٧ ـ توضيح الأفكار بمعاني تنقيح الأنظار: لمحمد بن إسماعيل الأمير الحسني الصنعاني، تحقيق: الأستاذ عبد السلام هارون، ن: مكتبة الخانجي ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٦٦ هـ.
- ۸۸ ـ تيسير مصطلح الحديث: للدكتور محمود الطحان، ن: مكتبة المعارف، الرياض، ط: ۸۸ عام ۱٤۰۷ هـ.
- ٨٩ \_ الثقات: لمحمد بن حبان بن أحمد البستي، ن: دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد (الهند)، ط: ١، عام ١٩٧٣ م.

- ٩ جامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ: لابن الأثير الجزري، تحقيق: الشيخ عبد القادر الأرناؤوط، ن: مكتبة الحلواني دمشق، ط: ١، عام ١٣٨٩ هـ.
- ٩ جامع التحصيل في أحكام المراسيل: لخليل بن الكيكلدي العلائي، تحقيق: الأستاذ
   حمدي عبد المجيد السلفى، ن: وزارة الأوقاف \_ بغداد، ط: ١، عام ١٣٩٨ ه\_.
- ۹۲ ـ جامع الترمذي: للإمام أبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، ن: دار السلام ـ الرياض، ط:١، عام ١٤٢٠هـ.
- 97 ـ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع: للحافظ أحمد بن علي الخطيب البغدادي، تحقيق: الدكتور محمد رأفت سعيد، ن: مكتبة الفلاح ـ الكويت، ط: ١، عام ١٤٠١ هـ.
- **٩٤ ـ الجرح والتعديل:** لابن أبي حاتم الرازي، ن: دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد (الدكن).
- ٩ الجرح والتعديل: للشيخ جمال الدين القاسمي الدمشقي، ن: مؤسسة الرسالة بيروت، ط: ٢، عام ١٤٠٥ هـ.
- ٩٦ ـ الجرح والتعديل بين المتشددين والمتساهلين: للدكتور محمد طاهر الجوابي، ن:
   الدار العربية ـ تونس.
- ٩٧ ـ الجمع بين رجال الصحيحين: لأبي الفضل محمد بن طاهر المقدسي ابن القيسراني،
   ن: دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد (الدكن)، ط: ١، عام ١٣٣٣ هـ.
- ٩٨ جمهرة الأمثال: لأبي بكر هلال العسكري، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، وعبد المجيد قطامش \_ القاهرة، ط: ١، عام ١٩٦٤ م.
- 99 ـ جهود المعاصرين في خدمة السنة النبوية المشرفة: للأستاذ محمد عبد الله أبو صعليك، ن: دار القلم ـ دمشق، ط:١، عام ١٤١٦ هـ.
- ١٠٠ جواب الحافظ أبي محمد عبد العظيم المنذري عن أسئلة في الجرح والتعديل: اعتنى به: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط:١، عام ١٤١١ هـ.
- ١٠١ ـ الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية: لأبي محمد عبد القادر بن محمد بن محمد

- القرشي الحنفي، تحقيق: الدكتور عبد الفتاح الحلو، ن: مكتبة عيسى البابي الحلبى \_ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٩٨ هـ.
- ۱۰۲ \_ حاشية الشيخ البناني على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع: لابن السبكي، ن: المطبعة الأزهرية \_ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٣٠ هـ.
- ۱۰۳ ـ حاشية الشيخ حسن العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوامع: لابن السبكى، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ١٠٤ ـ حجة الله البالغة: للإمام شاه ولي الله عبد الرحيم الدهلوي، ن: دار المعرفة ـ بيروت.
- ١٠٥ ـ الحديث والمحدِّثون: للأستاذ محمد محمد أبو زهو، ن: جامعة الأزهر ـ القاهرة،
   ط: ١، عام ١٣٧٨ هـ.
- 1.7 ـ الحطة في ذكر الصحاح الستة: للشيخ صديق حسن خان القنوجي، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٠٥ هـ.
- ١٠٧ ـ حلية الأولياء: لأبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، ن: دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- 1.۸ \_ خصائص المسند: لأبي موسى محمد بن عمر المديني، تحقيق: الأستاذ أحمد شاكر، ن: دار المعارف \_ القاهر، ط: ١، عام ١٣٧٣ هـ. (وهو مطبوع في أول المسند).
- ۱۰۹ ـ خلاصة تذهيب تهذيب الكمال في أسماء الرجال: لصفي الدين أحمد بن عبد الله الخررجي، بعناية الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، (وهي نسخة مصوّرة عن طبعة بولاق، ١٣٠١ هـ.).
- ۱۱۰ \_ الخلاصة في أصول الحديث: لحسين بن محمد الطيبي، تحقيق: الأستاذ صبحي السامرائي، ن: رئاسة ديوان الأوقاف \_ بغداد، ط: ١، عام ١٣٩١ هـ.
- ١١١ ـ خمس رسائل في علوم الحديث: جمعها واعتنى بها: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة،
   ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط:١، عام ١٤٢٣ هـ.

- 117 ـ دراسات في الجرح والتعديل: تأليف الدكتور محمد ضياء الرحمن الأعظمي، ن: عالم الكتب ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤١٥ هـ.
- 11٣ ـ دراسات في الحديث النبوي: تأليف: الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، ن: المكتب الإسلامي ـ بيروت، ط:١، عام ١٤١٣ هـ.
- ١١٤ ـ دراسات في منهج النقد عند المحدّثين: للدكتور محمد على قاسم العمري، ن: دار
   النفائس ـ عمان (الأردن)، ط:١، عام ١٤٢٠هـ.
- ۱۱۵ ـ دلائل التوثيق المبكر للسنة والحديث: للدكتور امتياز أحمد، ن: دار الوفاء ـ المنصورة، ط: ١، عام ١٤١٠ هـ.
- ١١٦ ـ دليل مؤلفات الحديث الشريف: للأساتذة محي الدين عطية، صلاح الدين حفني، ومحمد خير رمضان يوسف، ن: دار ابن حزم ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤١٨ هـ.
- ۱۱۷ ـ ذكر من يعتمد قوله في الجرح والتعديل: للحافظ شمس الدين محمد بن أحمد النهبي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ٦، عام ١٤١٩ هـ.
- ۱۱۸ ـ ذيل تاريخ بغداد: لمحب الدين محمد بن محمود المعروف بابن النجار البغدادي، ن: دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد (الدكن).
- ۱۱۹ ـ رجال صحيح البخاري (الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد): لأحمد بن محمد الكلاباذي، تحقيق: عبد الله الليثي، طبعة بيروت، عام ۱٤٠٧ هـ.
- ۱۲۰ ـ رجال الفكر والدعوة في الإسلام: للشيخ أبي الحسن علي الحسني الندوي، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ۲، عام ۱٤۲٦ هـ.
- ۱۲۱ ـ الرحلة في طلب الحديث: للحافظ الخطيب البغدادي، تحقيق: الدكتور نور الدين عتر، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۱۲۲ ـ الرسالة: للإمام محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: الشيخ أحمد محمد شاكر، ن: مكتبة مصطفى البابي الحلبي ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٥٨ هـ.
- ۱۲۳ ـ الرسالة المحمدية: للشيخ سيد سليمان الندوي، تحقيق: سيد عبد الماجد الغَوْري، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٣ هـ.

- 174 ـ الرسالة المستطرفة: للعلامة محمد بن جعفر الكتاني، ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط: ٦، عام ١٤٢١ هـ.
- 1۲0 ـ الرفع والتكميل في الجرح والتعديل: للإمام عبد الحي أبي الحسنات اللكنوي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ بيروت، ط: ٦، عام ١٤٢١ هـ.
  - ١٣٦ ـ الرواية في الإسلام: للأستاذ محمد على أحمدين، ن: مطبعة التقوى ـ القاهرة.
- ۱۲۷ \_ الرواية في الإسلام عند المحدثين: للأستاذ زاهد شاه محمد إسماعيل، رسالة ماجستير، كلية الشريعة، جامعة أم القرى \_ مكة المكرمة، عام ١٣٩٨ هـ.
- ۱۲۸ ـ السنة قبل التدوين: للدكتور محمد عجاج الخطيب، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط:٧، عام ١٤١٨ هـ.
- ۱۲۹ ـ السنة النبوية وبيان مدلولها الشرعي والتعريف بحال سنن الدارقطني: للشيخ عبد الفتاح أبو غدَّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية \_ حلب، ط: ١، عام ١٤١٢ هـ.
- 1۳۰ ـ السنة ومكانتها في الشريع الإسلامي: للدكتور مصطفى السباعي، ن: المكتب الإسلامي ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤١٩ هـ.
- ۱۳۱ ـ سنن ابن ماجه: للإمام أبي عبد الله محمد بن يزيد الربعي ابن ماجه القزويني، ن: دار السلام ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٢٠ هـ.
- ۱۳۲ ـ سنن أبي داود: للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، ن: دار السلام ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٢٠ هـ.
- ۱۳۳ \_ سنن الدارقطني: لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني البغدادي، طبعة هاشم عبد الله اليماني \_ القاهرة، عام ١٣٨٦ هـ.
- ۱۳۶ ـ سنن الدارمي: للإمام أبي محمد عبد الله الدارمي، تحقيق: الدكتور مصطفى ديب البغا، ن: دار القلم ـ دمشق، ط: ٢، عام ١٤١٧ هـ.
- 1۳0 \_ سنن النَّسائي: للإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن سنان النَّسائي، ن: دار السلام \_ الرياض، ط: ١، عام ١٤٢٠ هـ.

- ١٣٦ ـ سؤالات البرقاني للدارقطني في الجرح والتعديل: تحقيق: الدكتور عبد الرحيم القشقرى، طبعة باكستان، عام ١٤٠٤ هـ.
- ۱۳۷ ـ سؤالات ابن الجنيد: لإبراهيم بن عبد الله الختلي، تحقيق: الدكتور أحمد نور سيف، ن: مكتبة الدار ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام ١٤٠٨ هـ.
- ١٣٨ ـ سؤالات الحاكم النيسابوري للدارقطني في الجرح والتعديل: تحقيق: الدكتور موفق ابن عبد الله بن عبد القادر، مكتبة المعارف \_ الرياض.
- ۱۳۹ ـ سؤلات حمزة بن يوسف السهمي للدارقطني: تحقيق: الدكتور موفق بن عبد الله بن عبد الله بن عبد القادر، مكتبة المعارف ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
- 14. ـ سؤالات السجزي للحاكم النيسابوري: تحقيق: الدكتور موفق بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله القادر، ن: دار الغرب ـ بيروت.
- 1٤١ ـ سؤالات أبي عبيد الآجُري أبا داود السجستاني: تحقيق: الدكتور محمد علي قاسم العمري، ن: المجلس العلمي (الجامعة الإسلامية) ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام ١٤٠٦ هـ.
- 187 \_ سير أعلام النبلاء: للحافظ شمس الدين الذهبي، تحقيق: الشيخ شعيب الأرناؤوط، ومجموعة من الأساتذة، ن: مؤسسة الرسالة \_ بيروت، ط١، عام ١٤٠١ هـ.
- 187 ـ الشذا الفياح من علوم ابن الصلاح: للشيخ برهان الدين الأبناسي، تحقيق: صلاح الدين فتحى هَلَل، ن: مكتبة الرشد ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤١٨ هـ.
- 184 ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب: لعبد الحي بن العماد الحنبلي، ن: دار المسيرة ـ بيروت.
- 150 ـ شرح ألفاظ التجريح النادرة: للدكتور سعدي الهاشمي، ن: مكتبة دار العلوم والحكم ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام ١٤١٣ هـ.
- 187 \_ شرح ألفاظ التوثيق والتعديل النادرة أو قليلة الاستعمال: للدكتور سعيد الهاشمي، ن: مكتبة دار العلوم والحكم \_ المدينة المنورة، ط: ١ ، عام١٤١٣ هـ.
- ١٤٧ ـ شرح ألفية العراقي (فتح المغيث بشرح ألفية الحديث): للحافظ زين الدين عبد الرحيم بن حسين العراقي، طبعة القاهرة، ط:١، عام ١٣٥٥ هـ.

- ۱٤۸ ـ شرح شرح نخبة الفكر في مصطلحات أهل الأثر: للمحدِّث علي بن سلطان محمد الهروي القارىء، تحقيق: محمد نزار تميم وهيثم نزار تميم، ن: دار الأرقم بن أبى الأرقم \_ بيروت، ط:١، عام ١٤١٥ هـ.
- 189 ـ شرح علل الترمذي: للحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، تحقيق: الدكتور نور الدين عتر، ن: دار العطاء ـ الرياض، ط: ٤، عام ١٤٢١ هـ.
- 100 ـ شرح المنظومة البيقونية في مصطلح الحديث: للشيخ عبد الله سراج الدين، ن: دار الفلاح ـ حلب.
- ١٥١ ـ شرح النخبة: للإمام الحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق: الدكتور نور الدين عتر،
   ن: المؤلّف، ط:٣، عام ١٤٢١ هـ.
- ١٥٢ ـ الشرح والتعليل لألفاظ الجرح والتعديل: للأستاذ يوسف محمد صديق، ن: مكتبة
   ابن تيمية ـ الكويت، ط: ١، عام ١٩٩٠ م.
- ۱۰۳ ـ شرف أصحاب الحديث: للحافظ الخطيب البغدادي، تحقيق: الدكتور محمد سعيد خطيب أوغلي، ن: نشريات رئاسة الشؤون الدينية للجمهورية التركية ـ أنقرة، ط:۲، عام ۱۹۹۱م.
- 108 ـ شروط الأئمة: لمحمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن منده، تحقيق: الدكتور عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي، ن: دار المسلم ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤١٦ هـ.
- 100 \_ شروط الأثمة الخمسة: لمحمد بن موسى الحازمي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية \_ حلب، ط: ١، عام ١٤١٧ هـ.
- 107 \_ شروط الأثمة الستة: لمحمد بن طاهر المقدسي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ١، عام ١٤١٧ هـ.
- ۱۵۷ \_ صحيح ابن حبان: للإمام محمد بن حبان بن أحمد أبي حاتم التميمي البستي، تحقيق: الشيخ شعيب الأرناؤوط، ن: مؤسسة الرسالة \_ بيروت، ط: ٢، عام ١٤١٤ هـ.

- ١٥٨ \_ صحيح البخاري: للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، ن: دار السلام \_ الرياض، ط: ٢، عام ١٤٣١ هـ.
- 109 \_ صحيح مسلم: للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القُشيري، ن: دار السلام \_ الرياض، ط: ١، عام ١٤١٩ هـ.
- 17. \_ صيانة صحيح مسلم من الإخلال والغلط وحمايته من الإسقاط والسقط: للحافظ أبي عمرو بن الصلاح، تحقيق: الدكتور موفق بن عبد الله بن عبد القادر، ن: دار الغرب الإسلامي ـ بيروت، ط: ١، عام ١٩٨٤ م.
- 171 \_ الضعفاء: لأبي جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي، تحقيق: الأستاذ عبد المعطى أمين قلعجي، ن: دار الكتب العلمية \_ بيروت، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
  - ١٦٢ \_ الضعفاء والمتروكين: لأحمد بن شعيب النَّساني، ن: المكتبة الأثرية \_ باكستان.
- 177 \_ ضوابط الرواية عند المحدثين: للأستاذ الصديق بشير نصر، ن: منشورات كلية الدعوة الإسلامية \_ طرابلس الغرب، ط:١، عام ١٤١٢ هـ.
- 178 \_ ضوابط قبول عنعنة المدلس: دراسة نظرية وتطبيقية: للدكتور عبد الرزاق خليفة الشابجي، ن: مجلس النشر العلمي، جامعة الكويت ـ الكويت، ط: عام ٢٠٠٢ م.
- 170 ـ طبقات علماء الحديث: لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي الدمشقي الصالحي. تحقيق أكرم البوشي وإبراهيم الزيبق. ن: مؤسسة الرسالة، عام 18۰۹هـ.
  - ١٦٦ \_ الطبقات الكبرى: لمحمد بن سعد كاتب الواقدي، ن: دار صادر \_ بيروت.
- ١٦٧ \_ طبقات المدلِّسين: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ن: المطبعة الحسينية \_ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٢٢ هـ.
- 17۸ ـ ظفر الأماني بشرح مختصر السيد الشريف الجرجاني في مصطلح الحديث: للإمام محمد عبد الحي اللكنوي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ١، عام ١٤١٦ هـ.
- 179 \_ العقائد الإسلامية من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية: للشيخ عبد الحميد بن باديس، تحقيق: الأستاذ محمد الصالح رمضان، ن: دار الفتح ـ الشارقة، ط: ١، عام ١٤١٥ هـ.

- ۱۷۰ ـ علل الحديث: لابن أبي حاتم عبد الرحمن بن محمد الرازي، ن: المكتبة السلفية ـ القاهرة.
- ۱۷۱ ـ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية: لأبي عبد الرحمن بن علي بن الجوزي، طبعة لاهور، ط: ١، عام ١٣٩٩هـ.
- ۱۷۲ ـ العلل ومعرفة الرجال: للإمام أحمد بن محمد بن حنبل، طبعة أنقرة، عام ١٩٦٣ م.
- ۱۷۳ ـ علم أسباب ورود الحديث: للدكتور طارق أسعد حليمي الأسعد، ن: دار ابن حزم \_ بيروت، ط:١، عام ١٤٢٢ هـ.
- ۱۷٤ ـ علم الحديث: لشيخ الإسلام أحمد بن تيمية، تحقيق: موسى محمد علي، ن: دار الحرم للتراث ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ۱۷۵ ـ علم الرجال: تعریفه وکتبه: لسید عبد الماجد الغوري، ن: دار ابن کثیر ـ دمشق، ط:۱ ، عام ۱٤۲۸هـ.
- 1۷٦ ـ علم الرجال وأهميته: للشيخ عبد الرحمن المعلَّمي اليماني، ن: دار البصائر ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٠١ هـ.
- ۱۷۷ ـ علم زوائد الحديث: للدكتور خلدون الأحدب، ن: دار القلم ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤١٣ هـ.
- ۱۷۸ علم مصطلح الحديث: نشأته وتطوّره وتكامله: لسيد عبد الماجد الغَوْري، ن: دار ابن كثير \_ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٧ هـ.
- ۱۷۹ ـ علم طبقات المحدثين: أهميته وفوائده: للأستاذ أسعد سالم تيم، ن: مكتبة الرشد ـ الرياض.
- ۱۸۰ ـ علوم الحديث: للإمام أبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن الشهرزوري، تحقيق: الدكتور نور الدين عتر، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢١ هـ.
- ۱۸۱ \_ علوم الحديث أصيلها ومعاصرها: للدكتور أبي الليث الخيرآبادي، ن: مؤسسة الرسالة \_بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٦ هـ.

- ۱۸۲ ـ الفائق في غريب الحديث: لجار الله محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق: علي محمد النبهاوي، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢١ هـ.
- ١٨٣ فتح الباري بشرح صحيح البخاري: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ن: المكتبة السلفية ـ القاهرة.
- 1۸٤ ـ فتح الغفار بشرح المنار: لزين الدين بن إبراهيم بن نجيم الحنفي، تحقيق: الأستاذ عبد الرحمن البحراوي، ن: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ط: ١، عام ١٣٥٥ هـ.
- ١٨٥ فتح المغيث بحكم اللحن في الحديث: لأبي عبد الله محمد الإفراني الصغير، ن:
   دار الكتب العلمية \_ بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٤ هـ.
- ١٨٦ فتح المغيث بشرح ألفية الحديث: للحافظ أبي الفضل زين الدين العراقي، تحقيق: الأستاذ محمود ربيع، ن: مكتبة السنة القاهرة.
- ۱۸۷ فتح المغيث شرح ألفية الحديث: للحافظ عبد الرحمن السخاوي، ن: المكتبة السلفية ـ المدينة المنورة.
- ١٨٨ ـ الفَرْق بين الفِرَق: لعبد القادر بن طاهر التميمي، تحقيق: الأستاذ محمد محي الدين عبد الحميد، ن: دار المعرفة ـ بيروت.
- ١٨٩ ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل: لأبي محمد علي بن أحمد ابن حزم، ن: دار المعرفة ـ بيروت.
- ١٩٠ ـ فصل المقال في شرح كتاب الأمثال: لأبي عبيد البكري، تحقيق: الدكتور إحسان عباس والدكتور عبد المجيد عابدين ـ بيروت، ط: ١ ، عام ١٤٠٣ هـ.
- 191 الفهرس الشامل للتراث العربي الإسلامي المخطوط: الحديث النبوي الشريف وعلومه ورجاله: إعداد المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية. ن: مؤسسة آل البيت عمان، ط: ١، عام ١٤١١ هـ.
- ۱۹۲ ـ فهرست ابن خير: لمحمد بن خير بن عمر الإشبيلي، ن: دار الآفاق الجديدة ـ بيروت.

- 197 ـ الفوائد المستمدَّة من تحقيقات العلامة الشيخ عبد الفتاح أبو غدة: جمع وترتيب: الدكتور ماجد الدرويش، ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط١، عام ١٤٢٧ هـ.
- 194 قاعدة في الجرح والتعديل: لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن تقي الدين علي السبكي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، ط: ٢، عام ١٤١٩ هـ.
- ۱۹۰ ـ القاموس المحيط: لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، ن: مؤسسة الرسالة ـ بيروت، ط:٧، عام ١٤٢٤ هـ.
- 197 قفو الأثر في صفو علوم الأثر: للشيخ رضي الله محمد بن إبراهيم الحلبي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدَّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ٢، عام ١٤٠٨ هـ.
- ۱۹۷ ـ قواعد الأحكام في مصالح الأنام: لعز الدين عبد العزيز بن عبد السلام، تحقيق: الأستاذ طه عبد الرؤوف سعد، ن: دار الجيل ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤٠٠ هـ.
- ۱۹۸ ـ قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث: للشيخ جمال الدين القاسمي، تحقيق الشيخ محمد بهجة البيطار، ن: دار النفائس ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤١٤ هـ.
- 199 ـ قواعد في علوم الحديث: للشيخ ظفر أحمد العثماني التهانوي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية \_ حلب، ط: ٢، عام ١٣٩٢ هـ.
- ٢٠٠ ـ الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة: للحافظ محمد بن أحمد بن عثمان شمس الدين الذهبي، تحقيق: الشيخ محمد عوامة، ن: دار القبلة، مؤسسة علوم القرآن، ط: ١، عام ١٤١٣ هـ.
- ٢٠١ ـ الكامل في معرفة ضعفاء المحدِّثين وعلل الأحاديث: لأبي أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ۲۰۲ كتاب التعريفات: للعلامة علي بن محمد الشريف الجرجاني، تحقيق الدكتور محمد عبد الرحمن المرعشلي، ن: دار النفائس بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٤ هـ.
- ۲۰۳ ـ كتاب التمييز: للإمام مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، تحقيق: الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، مطبوعات جامعة الرياض ـ الرياض، ط: ١، عام ١٣٩٥ هـ.

- ۲۰۶ ـ كتابة الحديث بأقلام الصحابة: للدكتور ساجد الرحمن الصديقي، ن: دار الحديث ـ القاهرة، ط: ١، عام ٢٠٠٠ م.
- ٢٠٥ ـ كتب الزوائد: نشأتها وأهميتها: للأستاذ محمد عبد الله أبو صعليك، ن: دار القلم ـ دمشق، ط:١، عام ١٤١٧ هـ.
- ۲۰٦ ـ كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام: لعبد العزيز بن أحمد البخاري، ن: دار الكتب العربي ـ بيروت، ط: ١، عام ١٣٩٤ هـ.
- ۲۰۷ ـ الكشف الحثيث عمن رُمي بوضع الحديث: لبرهان الدين سبط ابن العجمي، تحقيق: الأستاذ صبحي السّامرائي، ن: وزراة الأوقاف والشؤون الدينية ـ بغداد، ط:١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ٢٠٨ ـ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: لمصطفى بن عبد الله حاجي خليفة، ن:
   وزارة المعارف التركية \_ استنبول، ط: ١، عام ١٩٤١ م.
- ٢٠٩ ـ الكفاية في علم الرواية: للحافظ الخطيب البغدادي، ن: الكتب الحديثة \_ القاهرة،
   عام ١٩٧٢ م.
- ٢١٠ ـ الكنى والأسماء: لأبي بشر محمد بن أحمد الدُّولابي، ن: دائرة المعارف العثمانية ـ حيدر آباد (الدكن)، ط: ١، عام ١٣٢٢ هـ.
- ۲۱۱ ـ الكواكب النيرات في معرفة من اختلط من الرواة الثقات: لمحمد بن أحمد ابن الكيال، تحقيق: الدكتور عبد القيوم عبد رب النبي، ن: دا ر المأمون للتراث ـ دمشق، ط:۱، عام ۱٤۰۱ هـ.
- ٢١٢ ـ لسان العرب: لابن منظور أبي الفضل جمال الدين الإفريقي، ن: دار صادر ـ بيروت، ط:١، عام ١٤٧٤ هـ.
- ۲۱۳ ـ لمحات في أصول الحديث: للدكتور محمد أديب صالح، ن: المكتب الإسلامي ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤١٨ هـ.
- ٢١٤ ـ لمحات من تاريخ السنة وعلوم الحديث: للشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ٤، عام ١٤١٧ هـ.

- ٢١٥ ـ لمحات موجزة في أصول علل الحديث: للدكتور نور الدين عتر، توزيع: دار
   القلم ـ دمشق، ط:٢، عام ١٤٢٥ هـ.
- ٢١٦ ـ اللمع في أسباب الحديث: للحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، تحقيق: غياث عبد اللطيف دحدوح، ن: دار المعرفة ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٥ هـ.
- ٢١٧ ـ المؤتلف والمختلف: لأبي الفضل محمد بن طاهر ابن القيسراني، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤١١ هـ.
- ٢١٨ ـ مباحث في علم الجرح والتعديل: للدكتور قاسم علي سعد، ن: دار البشائر
   الإسلامية ـ بيروت، ط:١، عام ١٤٠٨ هـ.
- ٢١٩ ـ المتكلمون في الرجال: للحافظ محمد بن عبد الرحمن السخاوي، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ٦، عام ١٤١٩ هـ.
- ۲۲۰ ـ المجروحين من المحدِّثين والضعفاء والمتروكين: لأبي حاتم محمد بن حبان التميمي البستي، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، ن: دار الوعي ـ حلب، ط: ۱۱، عام ۱۳۹٦ هـ.
- ٢٢١ ـ مجمع الأمثال: لأبي الفضل أحمد بن محمد الميداني، تحقيق: الأستاذ محي الدين عبد الحميد، ن: منشورات دار النصر ـ بيروت.
- ٢٢٢\_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: لنور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، ن: دار الكتاب\_بيروت، ط:١، عام ١٩٦٧ م.
- ۲۲۳ ـ مجموع فتاوى شيخ الإسلام: لشيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام المعروف بابن تيمية، تصوير الطبعة الأولى، عام ۱۳۹۸ هـ.
- ۲۲٤ ـ محاسن الاصطلاح شرح مقدمة ابن الصلاح: لشيخ الإسلام سراج الدين أبي حفص عمر بن رسلان البلقيني، تحقيق الدكتورة عائشة بنت عبد الرحمن، ن: دار المعارف ـ القاهرة.
- ۲۲۰ ـ المحدث الفاصل بين الراوي والواعي: الحسن بن علي بن عبد الرحمن الرامهرمزي، تحقيق: الدكتور محمد عجاج الخطيب، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط: ٣، عام ١٤٠٤ هـ.

- ۲۲۲ ـ المحصول في علم أصول الفقه: لمحمد بن عمر الرازي، تحقيق الدكتور طه جابر فياض العلواني، ن: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٠٠ هـ.
- ۲۲۷ ـ المحلَّى شرح المجلَّى: لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: الشيخ أحمد محمد شاكر والجزيري، ن: دار الطباعة المنيرية ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٥٠ هـ.
- ٢٢٨ ـ المختصر في علم رجال الأثر: للشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف، ن: جامعة
   الأزهر ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٩٧ هـ.
- ۲۲۹ ـ المختلطين: لخليل بن سيف الدين بن كيكلدي العلائي. تحقيق: الدكتور رفعت فوزى عبد المطلب، ن: مكتبة الخانجي ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٤١٧ هـ.
- ۲۳۰ ـ مختلف الحديث وموقف النقاد والمحدّثين منه: للدكتور أسامة عبد الله خيّاط، ن:
   مطابع الصفا ـ مكة المكرمة، ط: ١، عام ١٤٠٦ هـ.
- ۲۳۱ ـ المدخل إلى دراسة علم الجرح والتعديل: لسيد عبد الماجد الغَوْري. ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٨ هـ.
- ۲۳۲ ـ المدخل إلى دراسات الحديث النبوي الشريف: للشيخ أبي الحسن على الحسني الندوي، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٣ هـ.
- ٣٣٣ ـ المدخل إلى معرفة كتاب الإكليل: لأبي عبد الله الحاكم النَّيسابوري، تحقيق: الأستاذ معتز عبد اللطيف الخطيب، ن: دار الفيحاء ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٢ هـ.
- ٢٣٤ ـ المدخل في أصول الحديث: لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري (مجموعة رسائل الكمالية) ن: مكتبة المعارف ـ الطائف.
- ٢٣٥ ـ مرآة الأصول شرح مرقاة الوصول: للملاخسرو، ن: الشركة الصحافية العثمانية ـ استنبول.
- ۲۳۲ ـ المستدرك على الصحيحين: لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري، ن: دائرة المعارف العثمانية \_ حيدر آباد (الدكن)، ط: ١، عام ١٣٤١ هـ.

- ٢٣٧ ـ المستصفى من علوم الأصول: للإمام محمد بن محمد الغزالي، ن: دار العلوم الحديثية ـ بيروت.
- ٢٣٨ ـ المسند: للإمام أحمد بن محمد بن حنبل، طبعة بولاق الأميرية \_ القاهرة، ط: ٢،
   عام ١٣١٣ هـ.
- ۲۳۹ ـ مصادر الحديث ومراجعُه: دراسة وتعريف: لسيد عبد الماجد الغوري، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٩هـ.
- ۲٤٠ ـ مصادر الدراسات الإسلامية ونظام المكتبات والمعلومات: للدكتور يوسف بن عبد الرحمن المرعشلي، ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٢٧ هـ.
- ٢٤١ ـ المصباح في أصول الحديث: للسيد قاسم الأندجاني، ن: مكتبة الزمان ـ المدينة المنورة، ط: ٢، عام ١٤٠٨ هـ.
- ۲٤٢ ـ مصنّف ابن أبي شيبة: للإمام أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، تحقيق: كمال يوسف الحوت، ن: مكتبة الرشد ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٠٩ هـ.
- ٢٤٣ ـ مصنّف عبد الرزاق: للإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق: الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، ن: المكتب الإسلامي ـ بيروت، ط: ١، عام ١٣٩٢ هـ.
- ٢٤٤ ـ المصنوع في معرفة الحديث الموضوع: للإمام على القاري الهروي المكّي،
   تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب،
   ط:٥، عام ١٤١٤ هـ.
- ٧٤٥ ـ معجم ألفاظ وعبارات الجرح والتعديل المشهورة والنادرة: لسيد عبد الماجد الغوري، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٧هـ.
  - ٢٤٦ ـ معجم البلدان: لشهاب الدين ياقوت بن عبد الله الحموي، ن: دار صادر ـ بيروت.
- ٢٤٧ ـ معجم علوم الحديث النبوي: للدكتور عبد الرحمن إبراهيم الخميسي، ن: دار ابن حزم ـ بيروت، ط: ١، عام ١٤٢١ هـ.
- ۲٤٨ ـ معجم مصطلحات الحديث ولطائف الأسانيد: للدكتور محمد ضياء الرحمن الأعظمي، ن: مكتبة أضواء السلف ـ الرياض، ط: ١، عام ١٤٢٠ هـ.

- 7٤٩ ـ معجم المصطلحات الحديثية: للدكتور محمد أبي الليث الخير آبادي، ن: مؤسّسة الرسالة ناشرون ـ بيروت، ط:١، عام ١٤٢٦ هـ.
- ٢٥٠ ـ معجم المصطلحات الحديثية: لسيد عبد الماجد الغوري، ن: دار ابن كثير ـ دمشق،
   ط: ١ ، عام ١٤٢٨هـ.
- ۲۰۱ ـ معجم لغة الفقهاء: للدكتور محمد رواس قلعه جي. ن: دار النفائس ـ بيروت،
   ط:۲، عام ۱٤۲۷ هـ.
- ۲۰۲ ـ معرفة الثقات من رجال أهل العلم والحديث ومن الضعفاء وذكر مذاهبهم وأخبارهم: لأبي الحسن أحمد بن عبد الله بن صالح (بترتيب الهيثمي والسبكي)، تحقيق: عبد العليم عبد الحافظ البستوي، ن: مكتبة الدار ـ المدينة المنورة، ط:١، عام ١٤٠٥ هـ.
- ٢٥٣ ـ معرفة الصحابة عند المحدِّثين: للدكتور أحمد بن عبد الله الباتلي، ن: مكتبة الرشد ـ
   الرياض، ط: ١، عام ١٤٢٥ هـ.
- ٢٥٤ ـ معرفة علوم الحديث: لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: الأستاذ معظم حسين، ن: المكتب التجاري للطباعة والنشر ـ بيروت، ط: ١، عام ١٣٧٣ هـ.
- ۲۵٥ ـ المعرفة والتاريخ: لأبي يوسف يعقوب بن سفيان الفسوي، تحقيق الدكتور أكرم ضياء العمري، ن: مؤسسة الرسالة ـ بيروت، ط: ٣، عام ١٣٩٠ هـ.
- ٢٥٦ ـ معنى قول الإمام الطيبي إذا صحَّ الحديث فهو مذهبي: لشيخ الإسلام تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي، تحقيق: الدكتور علي نايف بقاعي، ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط: ١، عام١٤١٣ هـ.
- ۲۵۷ \_ المغني في أصول الفقه: لعمر بن محمد الخبازي، تحقيق الدكتور محمد مظهر بقا، ن: جامعة أم القرى \_ مكة المكرمة، ط: ١، عام ١٤٠٣ هـ.
- ۲۰۸ ـ المغني في الضعفاء: للحافظ شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: الدكتور نور الدين عتر، ن: دار المعارف ـ حلب، ط: ١، عام ١٣٩١ هـ.
- ۲۰۹ \_ مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم: لطا شكبري زاده أحمد بن مصطفى، ن: دار الكتب الحديثة \_ القاهرة، ط: ١، عام ١٩٦٨ م.

- ٢٦٠ ـ مفتاح كنوز السنة: ترجمة الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي، ن: دار إحياء التراث \_ بيروت.
- ٢٦١ ـ مقالات الكوثري: للعلامة الشيخ محمد زاهد الكوثري، ن: المكتبة التوفيقية ـ القاهرة.
- ٢٦٢ ـ المقنع في علوم الحديث: للحافظ سراج الدين ابن الملقن، تحقيق: الشيخ عبد الله بن يوسف الجديع، ن: دار فواز ـ الرياض، ط: ٢، عام ١٤١٣ هـ.
- ٢٦٣ ـ المنار المنيف في الصحيح والضعيف: للإمام ابن قيّم الجوزية، تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدّة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ط: ٦، عام ١٤١٢ هـ.
- ٢٦٤ ـ مناهج المحدّثين في تقوية الأحاديث الحسن والضعيفة: للدكتور المرتضى الزين أحمد، ن: مكتبة الهند\_الرياض، ط:١، عام ١٩٩٤ م.
- ٢٦٥ ـ مناهج المحدِّثين العامة في الرواية والتصنيف: للدكتور نور الدين عتر، ن: دار الرؤية ـ بدمشق، ط:٢، عام ١٤٢٤ هـ.
- ٢٦٦ ـ مناهج المحدِّثين العامَّة والخاصَّة (الصناعة الحديثية): للدكتور على نايف بقاعي، ن: دار البشائر الإسلامية ـ بيروت، ط:١، عام ١٤٢٤ هـ.
- ٢٦٧ ـ المنهاج الحديث في علوم الحديث: للدكتور شرف القضاة، ن: الأكاديميون للنشر والتوزيع ـ عمان (الأردن)، ط: ١، عام ١٤٢٥ هـ.
- ٢٦٨ ـ المنهج الإسلامي في الجرح والتعديل: للدكتور فاروق حمادة، ن: مكتبة المعارف ـ الرياض، ط:١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ٢٦٩ ـ المنهج الحديث في علوم الحديث: للدكتور محمد محمد السماحي، ن: دار العهد الجديد ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٣٨٢ هـ.
- ۲۷۰ ـ المنهج الحديثي عند ابن حزم الأندلسي: للأستاذ علي بوسريح، ن: دار ابن
   حزم ـ بيروت، ط:۱، عام ۱٤۲۲ هـ.
- ٢٧١ ـ منهج المتقدمين في التدليس: للأستاذ ناصر بن حمد الفهد، ن: مكتبة أضواء السلف ـ ٢٧١ ـ الرياض، ط: ١، عام ٢٠٠١ م.
- ۲۷۱ ـ منهج النقد عند المحدّثين: للدكتور محمد مصطفى الأعظمي، ن: مكتبة
   الكوثر ـ الرياض، ط: ٣، عام ١٤١٠ هـ.

- ۲۷۲ ـ منهج النقد في علوم الحديث: تأليف الدكتور نور الدين عتر، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط: ٣، عام ١٤١٨ هـ.
- ٢٧٣ ـ منهج المتقدمين في التدليس: للأستاذ ناصر بن حمد الفهد، ن: مكتبة أضواء السلف ـ الرياض، ط: ١، عام ٢٠٠١ م.
- ٢٧٤ ـ موارد الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد: للدكتور أكرم ضياء العمري، ن: دار القلم ـ دمشق، ط: ١، عام ١٣٩٥ هـ.
- ۲۷۰ ـ الموازنة بين المتقدّمين والمتأخّرين في تصحيح الأحاديث وتعليلها: للدكتور حمزة
   عبد الله المليباري، ن: دار ابن حزم ـ بيروت، ط: ۲، عام ۱٤۲۲ هـ.
- ۲۷٦ ـ موسوعة علوم الحديث وفنونه: لسيد عبد الماجد الغوري، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط:١، عام ١٤٢٨ هـ.
- ۲۷۷ ـ موسوعة المصادر والمراجع: للدكتور عبد الرحمن عطية، ن: دار الأوزاعي ـ بيروت، ط:٥، عام ١٤١٨ هـ.
- ۲۷۸ الموطأ: للإمام مالك بن أنس، ترقيم: الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي، ن: مكتبة عيسى البابي الحلبي القاهرة.
- ٢٧٩ الموقظة في علم مصطلح الحديث: للحافظ شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي،
   تحقيق: الشيخ عبد الفتاح أبو غدة، ن: مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب،
   ط:٤، عام ١٤٢٠ هـ.
- ٢٨٠ ـ ميزان الاعتدال في نقد الرجال: للحافظ شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، ن: عيسى الحلبي ـ القاهرة، ط: ١، عام ١٩٦٣ م.
- ۲۸۱ ـ ناسخ الحدیث ومنسوخه: لابن شاهین، تحقیق الدکتور محمد إبراهیم الحفناوي،
   (رسالة الدکتوراة)، جامعة الأزهر ـ القاهرة، عام ۱۳۹۹ هـ.
- ٢٨٢ ـ نزهة النظر شرح نخبة الفكر: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ن: مكتبة التراث الإسلامي ـ القاهرة.
- ٢٨٣ ـ نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية: لجمال الدين عبد الله بن يوسف الزيلعي، ن: المكتب الإسلامي ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٣٩٣ هـ.

- ۲۸٤ ـ نظرات جدیدة في علوم الحدیث: للدکتور حمزة عبد الله الملیباري، ن: دار ابن حزم ـ بیروت، ط:۲، عام ۱۳۹۳ هـ.
- ٢٨٥ ـ النكت على كتاب ابن الصلاح: للحافظ ابن حجر العسقلاني، تحقيق: الدكتور ربيع بن هادي، ن: الجامعة الإسلامية ـ المدينة المنورة، ط: ١، عام ١٤٠٤ هـ.
- ۲۸۲ \_ النكت على مقدمة ابن الصلاح: لمحمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق: الدكتور زين العابدين بن محمد، ن: مكتبة أضواء السلف \_ الرياض، ط: ١، عام ١٤١٩ هـ.
- ٢٨٧ ـ نهاية السول شرح على منهاج الوصول إلى علم الأصول: لجمال الدين الإسنوي، ن: دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط: ٢، عام ١٤٠٣ هـ.
- ۲۸۸ ـ النهاية في غريب الحديث والأثر: لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري، ن: دار الفكر ـ دمشق، ط: ١ ، عام ١٤١٨ هـ.
- ٢٨٩ ـ هدي الساري مقدمة فتح الباري: للحافظ ابن حجر العسقلاني، ن: المكتبة
   السلفية ـ القاهرة.
- ۲۹۰ ـ هدية العارفين: أسماء المؤلفين وآثار المصنفين: لإسماعيل باشا البغدادي، ن: استنبول، ط:١، عام ١٩٥١ م.
- ٢٩١ \_ الوسيط في علوم مصطلح الحديث: للدكتور محمد بن أبو شهبة، ن: عالم المعرفة \_ جدّة، ط: ١، عام١٤٠٣ هـ.
- ٢٩٢ ـ الوضع في الحديث وطريقة التخلّص منه: لسيد عبد الماجد الغَوْري، ن: دار ابن كثير ـ دمشق، ط: ١، عام ١٤٢٧ هـ.
- ۲۹۳ \_ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلَّكان، ن: دار صادر \_ بيروت، ط: ١، عام ١٣٩٧ هـ.





## معجم مصطلحات الكتأب

١

| لآباء عن الأبناء                |
|---------------------------------|
| الآحاد                          |
| آداب طالب الحديث ا ١٩٥          |
| آداب كتابة الحديث               |
| آداب المحدّث                    |
| 1                               |
| الأبناء عن الآباء               |
| أتباع التابعين                  |
| الأثر                           |
| الإجازةالإجازة                  |
| أحاديث الآحاد                   |
| الإخوة والأخوات                 |
| الأداء                          |
| أسباب ورود الحديث               |
| استقلال السنة بتشريع الأحكام ٥٥ |
| الأسماء والكنى                  |
| الإسناد                         |
| الإسناد العالي                  |

|                                   | أصح الأسانيد            |
|-----------------------------------|-------------------------|
| 910_77                            | الاعتبار                |
| 1V£                               | الإعلام                 |
| 207                               | الأقران                 |
| ٤٥٩                               | الأكابر عن الأصاغر      |
| ۳۰۸                               | ألفاظ الجرح والتعديل    |
|                                   | الألقاب                 |
| ٣٣                                | أمير المؤمنين في الحديث |
|                                   |                         |
|                                   | أوطان الرواة وبلدانهم   |
|                                   | أوهى الأسانيد           |
| •                                 |                         |
| 4                                 |                         |
|                                   |                         |
| £** T                             | التابعونالتابعون        |
| £.Y                               | التابعون                |
| £.Y                               | التابعونالتابعون        |
| £.Y                               | التابعون                |
| £.T                               | التابعون                |
| £*T                               | التابعون                |
| £*T                               | التابعون                |
| £17                               | التابعون                |
| £*T                               | التابعون                |
| £*T.  £1T.  NOO.  NOT.  NOO.  YYY | التابعون                |
| £***  £1**  600  700  700  707    | التابعون                |

| تدليس الشيوخ    |
|-----------------|
| تدليس الصيغ     |
| تدليس العطف     |
| تدليس القطع     |
| تدليس المتن     |
| التدوين         |
| تدوين السنة     |
| التصنيف ۱۸۱     |
| التعديل         |
| <b>ث</b>        |
|                 |
| الثقات والضعفاء |
| <u>হ</u>        |
|                 |
| الجرح           |
| الجرح والتعديل  |
| الجوامع٠٠٠      |
| ح               |
|                 |
| الحافظ          |
| الحاكم          |
| الحجة           |
| الحديثا         |
| الحديث الحسن    |
| الحديث الشاذ    |
| الحديث الصحيح   |

| الحديث الضعيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الحديث العزيزالمحديث العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الحديث الغريبالمحديث الغريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الحديث الفرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الحديث القدسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الحديث المتواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المتصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الحديث المحرّف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المُدرَج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المدلِّس ٥٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الحديث المُرسَل المناسل المرسَل |
| الحديث المُرسَل الخفيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الحديث المرفوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المستفيض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المُسنَد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المشهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المصحَّف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المضطرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المُعْضَل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الحديث المُعَلّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المعلَّق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحديث المعنعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المقطوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الحديث المقلوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| ٧٣٩ | لحديث المنقطع            |
|-----|--------------------------|
| ۸۰۱ | لحديث المُنكَر           |
| π   | الحديث الموضوع           |
| ٧١٥ | الحديث الموقوف           |
| 481 | الحديث المؤنَّن          |
| ۸۰۸ | حديثه مُنكَر             |
| 777 | الحسن                    |
| 7VV | حسن صحيح                 |
|     | حسن صحيح غريب            |
|     | حسن غریب                 |
|     | الحسن لذاته              |
|     | الحسن لغيره              |
| ١٣  | الحكمة                   |
|     | خ                        |
| 1.0 | <del>-</del>             |
| 10  | الخبر                    |
|     | 3                        |
| 7.7 | دراية الحديث             |
|     | j                        |
| WEA |                          |
|     | الراوي                   |
| 189 | الرواية                  |
| 173 | رواية الآباء عن الأبناء  |
| ٤٦٣ | رواية الأبناء عن الآباء  |
| ٤٥٩ | رواية الأكابر عن الأصاغر |

|                                         | واية الأقران        |
|-----------------------------------------|---------------------|
| 10V                                     | لرواية باللفظ       |
| 10V                                     | لرواية بالمعنى      |
| 171                                     | واية بعض الحديث     |
|                                         | واية الحديث         |
| £7V                                     |                     |
| Υ٩٦                                     | رواية المجهول       |
| ز                                       |                     |
|                                         | tenêl ()            |
| 471                                     | زيادات الثقات       |
| <b>w</b>                                |                     |
| ٤٦٧                                     | السابق واللاحق      |
| 9v9                                     | سبب ورود الحديث     |
| ٠,٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠ | السماع من لفظ الشيخ |
| N.Y                                     |                     |
| ·                                       | السند السافل        |
| ۱۲۰                                     | السند النازل        |
| NY 1_ 1Y                                | السند العالي        |
| 1_17                                    |                     |
| £                                       |                     |
| o                                       |                     |
| ٥                                       | السنة الفعلية       |
| ٥                                       | السنة القولية       |
|                                         |                     |

## ش

| شاذ ۷۹۵ ما د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شاهد ۲۰ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| شهادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| صحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لصحاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لصحيح لذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لصحيح لغيره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| صفة من تقبل روايته ومن ترد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الضبطا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ضبط الصدر ۲۸۱ ۲۸۱ ضبط الصدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ضبط الكتابفبط الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الضعيفالضعيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الطبقاتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <u>ع</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| العالي والنازل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| العدالة٠٠٠ ٢٩١_ ٢٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| العزيز العز |

| ۳۰۰  | علم الجرح والتعديل               |
|------|----------------------------------|
|      | ۼ                                |
| 4•V  | الغريب                           |
| 997  | غريب الحديث                      |
|      | ف                                |
| ۹۰۷  | الفرد                            |
| 1•71 | فقه الحديث                       |
|      | ق                                |
| 799, | القدسي                           |
| 179  | القراءة على الشيخ                |
|      | ك                                |
| Α١   | الكتابةالكتابة                   |
| ۸٥   | كتابة الحديث                     |
| 010  | كني المعروفين بالأسماء دون الكني |
|      | ٩                                |
| 798  | المبتدع                          |
| ٤٧٣  | المبهمات                         |
| ٤٧٣  | المبهم                           |
| ۲۳   | المتابع                          |
| 917  | المتابعة                         |
| ٧٠٥  | المتصل                           |
| ١٦.  | المتن                            |

| المتواتر                    |
|-----------------------------|
| المجهول                     |
| المحدِّث                    |
| محكم الحديث                 |
| المختلطالمختلط              |
| المختلطونالمختلطونالمختلطون |
| مختلف الحديث                |
| مختلف الحديث ومشكله         |
| المخضرمالمخضرمالله          |
| المدبَّجا                   |
| المدلِّسالمدلِّسالمدلِّس    |
| المدلَّس                    |
| مراتب التعديل وألفاظها      |
| مراتب الجرح وألفاظها        |
| مراتب الجرح والتعديل        |
| المُرسَل                    |
| المُرسَل الخفي              |
| مُرسَل الصحابي              |
| المرفوع                     |
| المزيد في متصل الأسانيد     |
| المسانيد                    |
| المستخرجات                  |
| المستدركات                  |
| المسلسل                     |
| VII TA                      |

| ٣٧ كَيْسُولُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مشكل الحديث المسام المسا |
| المصتفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المعاجم الحديثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| معرفة الإنحوة والأخوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المتصل المتعدد المت |
| المعلَّقالمعلَّق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المعنعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المفردات من الأسماء والكني والألقاب من الرواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المفيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المقطوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المكاتبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| من ذكر بأسماء مختلفة أو نعوت متعددة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| المناولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المنسوبون إلى خلاف الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المنسوبون إلى غير آبائهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المنقطع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المُنكَراللهُنكراللهُنكراللهُنكراللهُنكراللهُنكراللهُنكراللهُنكراللهُنكر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مُنْكُر الحديث مُنْكُر الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الموالي من الرواة والعلماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المؤتلف والمختلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المتشابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المتشابه المقلوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المتفق والمفترق٧٣٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| A0.0       | المتصنحف                                                                                                   |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| A1V        | المُدرَج المُدرَج                                                                                          |
| 4.8        | المستفيض                                                                                                   |
| 9.1        | المشهور                                                                                                    |
| ATT        | المضطربالمضطرب                                                                                             |
| ΛΥΥ        | المُعَلَّ                                                                                                  |
| ΑΨΨ        | المُعَلَّل                                                                                                 |
| ΛΥΥ        | المقلوب                                                                                                    |
| ۸٦٣        | الموضوع                                                                                                    |
| <b>YTY</b> | الموطآت                                                                                                    |
| ٧١٥        | الموقوف                                                                                                    |
| 981        | المؤنَّنالمؤنَّن المؤنَّن |
| ن          |                                                                                                            |
|            |                                                                                                            |
| ١٠٣٥       |                                                                                                            |
| 1.70       | الناسخ والمنسوخ                                                                                            |
| 9          |                                                                                                            |
| ١٧٥        | الوجادة                                                                                                    |
| YY         | الوجه                                                                                                      |
| rva        | الوحدان                                                                                                    |
| ۱۷Y        | الوصية                                                                                                     |
| ي          |                                                                                                            |
| ۰۰۰ ۱۰۸    | يروي المناكير ،                                                                                            |
|            |                                                                                                            |

رَفَّحُ عِب (لرَّحِيُّ الْخِثْرِيُّ رُسُلِيْرَ (لِنِزْرُ (لِفِرُوکِ www.moswarat.com



## فهرس الموضوعات المفصّل

| مقدمة الكتاب                                                           |
|------------------------------------------------------------------------|
| الباب التمهيدي                                                         |
| تعريف المصطلحات الأساسية لعلوم الحديث                                  |
| أقسام المصطلحات الأساسية لعلوم الحديث والمصطلحات الأساسية لعلوم الحديث |
| القسم الأول: تعريف أهم مصطلحات المتن والإسناد                          |
| ١ ـ الحديث                                                             |
| ٢_ السنة                                                               |
| ٣_ الحكمة                                                              |
| ٤ ـ الخبر                                                              |
| هُ _ الأثر                                                             |
| ٦ ـ المتن                                                              |
| ٧ _ السند                                                              |
| ٨ ـ السند العالي                                                       |
| ۹ _ السند الساقل                                                       |
| ١٠ ــ السند النازل                                                     |
| ١١ ـ الإسناد                                                           |
| ١٢ ـ الطريق                                                            |
| ١٣ ـ الوجه                                                             |
| ١٤ ـ الاعتبار                                                          |
| ١٥ ـ المتابع                                                           |

| ١٦ ـ الشاهد                                              |
|----------------------------------------------------------|
| ١٧ _ المسند                                              |
| القسم الثاني: تعريف الألقاب العلمية للمشتغلين بالحديث ٢٧ |
| ١ ـ المسند                                               |
| ٢ _ المحدّث                                              |
| ٣_الحافظ                                                 |
| ٤ ـ المفيد                                               |
| ٥ ـ الحجة                                                |
| ٦ _ الحاكم                                               |
| ٧_ أمير المؤمنين في الحديث                               |
| الباب الأول                                              |
| السنة النبوية: حجيتها وتدوينها                           |
| الفصل الأول: السنة النبوية مكانتها وحجيتها               |
| القسم الأول: تعريف «السنة» من حيث اللغة والاصطلاح ٤٦     |
| أولاً: السنة في اللغة                                    |
| ثانياً: السنة في الاصطلاح                                |
| أ_معنى السنة عند الفقهاء                                 |
| ب. معنى السنة عند الأصوليين                              |
| ج _ معنى السنة عند المحدّثين                             |
| سبب الاختلاف في تعريف السنة عند هؤلاء                    |
| أقسام السنة                                              |
| ١ ـ السنة التقريرية                                      |
| ٢ ـ السنة الخِلقية والخُلقية                             |
| ٣ ـ السنة الفعلية                                        |

| السنة القولية                                                       | ا _ ا  |
|---------------------------------------------------------------------|--------|
| م الثاني: مكانة السنة النبوية وحجبتها                               | لقس    |
| الاحتجاج بالسنة                                                     |        |
| ا: الكتاب                                                           |        |
| ُ: السنة                                                            | ئانياً |
| أ: الإجماع                                                          | ثالثاً |
| وتجاج على حجية السنة بالإجماع وبكونها معلومةً من الدين بالضرورة  ٥٠ | الا-   |
| ىاً: المعقول                                                        |        |
| مية السنة من عمل الصحابة من أقوال السلف                             | حج     |
| حجية السنة من عمل الصحابة                                           | Î      |
| . سنة النبي ﷺ وأبي بكر الصديق رضي الله عنه                          | ۱ ـ    |
| ـ سنة النبيّ ﷺ وعمر بن الخطاب رضي الله عنه                          | _ ٢    |
| _حجية السنة من أقوال السلف                                          | ب      |
| سم الثالث: استقلال السنة بتشريع الأحكام                             | الق    |
| سم الرابع: علاقة السنة النبوية مع القرآن الكريم                     | الق    |
| ـ تأكيد السنة وتأييدها لما جاء في القرآن الكريم                     | ١.     |
| ـ تفسير السنة وتبيينها لما أجمله القرآن                             |        |
| ـ بيان السنة لما أغفله القرآن                                       |        |
| لسم الخامس: التحذير من ترك العمل بالسنة وعاقبة مخالفتها ٧           |        |
| نسم الساديس: منكرو السنة والقائلون بعدم الاحتجاج بها١               |        |
| ـ منكرو السنة في العصر القديم                                       | _ Î    |
| به المنكرين للسنة                                                   | شب     |
| شبهة الأولى                                                         | ال     |
| شبهة الثانية                                                        |        |
| £                                                                   | ti     |

| ب_ منكرو السنة في العصر الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| التشكيك في حجية السنة مؤامرة على الإسلام٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الفصل الثاني: السنة النبوية كتابتها وتدوينها وتصنيفها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| القسم التمهيدي: كلمة في تعريف التدوين والتصنيف والكتابة كلمة في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| القسم الأول: تدوين السنة في القرن الأول الهجري٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الكتابة في حياة الرسول على الله الله الكتابة في حياة الرسول الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| كتابة الحديث في حياة الرسول على الله على المسلم على المسلم |
| الأحاديث التي وردت في النهي عن كتابة الحديث ثم السماح بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| أ_أحاديث النهي عن الكتابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ب_أحاديث السماح بالكتابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ج ـ رأي العلماء في تعارض هاذه الأحاديث٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| جهود الصحابة في تدوين السنة في هـٰـذا القرن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كتابة الحديث في جيل الصحابة في هاذا القرن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| كراهية بعض الصحابة كتابة الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تجويز بعض الصحابة كتابة الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الصحف التي كتبها الصحابة في الحديث ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| جهود التابعين في تدوين السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| كتابة الحديث في جيل التابعين فما بعدهم٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الحثّ على التزام السنة وحفظها وكتابتها والتثبت في روايتها وسماعها في التابعين ٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| تدوين التابعين للسنة في الصحف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الصحف التي كتبها التابعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| جهود الإمامين (عمر بن عبد العزيز وابن شهاب الزهري) في تدوين السنة ١٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| القسم الثاني: تدوين السنة في القرن الثاني الهجري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| تطوّر التدوين في هــٰـذا القرن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ممن اشتها بوضع المصنفات في الحديث في هلذا العصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ـم الثالث: تدوين السنة في القرن الثالث الهجري                             | لقس    |
|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| ات التدوين في هــٰـذا القرن                                               | ىميز   |
| ـم الرابع: تدوين السنة في القرن الرابع الهجري                             | لقس    |
| حاح                                                                       |        |
| ، علم مصطلح الحديث ١١٨                                                    |        |
| ، المستخرجات                                                              |        |
| سم الخامس: تدوين السنة في القرن الخامس الهجري ١٢١                         |        |
| :<br>أ: الجمع بين الصحيحين                                                |        |
| ُ: الجمع بين الكتب الخمسة أو الستة                                        |        |
| سم السادس: تدوين السنة بعد القرن الخامس إلى نهاية القرن التاسع الهجري ١٢٥ |        |
| م<br>حن والبلايا التي مرَّ بها هــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |        |
| رم المحدِّثين في هلذا القرن١٢٧                                            |        |
| سم السابع: نبذة عن خدمة السنة النبوية في العصر الحديث١٣١                  |        |
| ود علماء الهند في خدمة السنة                                              |        |
| ؟: في مجال التحقيق                                                        | أولا   |
| أ: في مجال التصنيف                                                        | ثانيًا |
| اء جمعيات لخدمات السنة                                                    |        |
| ياء مجالس الحديث                                                          |        |
| علماء الهند المعاصرين الذين لهم جهد عظيم في خدمة السنة ١٣٧.               |        |
| ـ جهود علماء مصر في خدمة السنة                                            |        |
| ـ جهود أهل الشام في خدمة السنة                                            |        |
| ـ جهود علماء العراق في خدمة السنة                                         |        |
| ـ<br>ـ جهود علماء المغرب في خدمة السنة                                    |        |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     |        |
| ـ<br>ـ حهو د علماء باكستان في خدمة السنة                                  |        |

## الباب الثاني تعريف الرواية والراوي وتعريف العلوم المتعلقة بهما

| 1.EV                                   | الفصل الأول: تعريف الرواية من حيث اللغة والاصطلاح |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 1 8 9                                  | القسم الأول: تعريف الرواية من حيث اللغة والاصطلاح |
| 189                                    | أولاً: الرواية في اللغة                           |
| 10                                     | ثانياً: الرواية في اصطلاح المحدثين                |
| 101                                    | الفرق بين الرواية والشهادة                        |
| ١٥٧                                    | القسم الثاني: أقسام الرواية                       |
| ١٥٧                                    | ١ ـ الرواية باللفظ                                |
|                                        | حكم الرواية باللفظ                                |
|                                        | ٢_الرواية بالمعنى                                 |
| ١٥٧                                    | حكم الرواية بالمعنى                               |
| ١٥٩                                    | أدلة جواز الرواية بالمعنى                         |
| ١٦٠                                    | ذكر بعض من روى بالمعنى فأخطأ                      |
|                                        | حجية الحديث المروي بالمعنى                        |
| ··<br>171                              | ٣ ــ رواية بعض الحديث                             |
| ٠١٣١                                   | حكم رواية بعض الحديث                              |
| ٠ ٣٢.                                  | القسم المثالث: شروط الرواية                       |
| ٠,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | الشرط الأول: أن تكون الرواية متصلة                |
| ٠,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | تعريف الرواية المتصلة                             |
| ١٦٤                                    | أهمية الرواية المتصلة                             |
| ٠,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | طرق تحمل الرواية المتصلة                          |
| ٠,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | تحمل الحديث                                       |
| 170                                    | الأداء                                            |

| طرق تحمل الرواية المتصلة والفاظ أدائها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ ـ السماع من لفظ الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢ _ القراءة على الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣ الإجازة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٤ المناولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥ ـ المكاتبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣- الإعلام ١٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧- الوجادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨- الوصية٧٧ ١٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أنواع تسمية فقد الاتصال في الحديث مسمسم من المعال في الحديث مسمسم المعاللة المعالم الم |
| ١ ـ المنقطع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٢ ـ المُّرْسَل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣_المعلَّق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤ ـ النَّمُعضَل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| كيفية التحقق من الرواية المتصلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الشرط الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تعريف التدليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كيفية ثبوت التدليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الأمور المفرعة من التدليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١ ـ المُرسَل الخفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| تعريف المُرسَل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الفرق بين المرسل الخفي والتدليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢ ـ المعنعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تعريف المعنعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| آراء العلماء في المعنعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| ١ ـ المؤنَّن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عريف المؤنن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| راء العلماء في المؤنن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لشرط الثالث: ألا يكون في الرواية شذوذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تعريف الرواية الشاذة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لفرق بين الرواية الشاذة والرواية المعللة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حكم الرواية الشاذة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| شرط الرواية الشاذة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أنواع الرواية الشاذة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الشرط الرابع: أن لا يكون في الرواية علة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تعريف العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حكم العلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| شروط العلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أنواع العلةأنواع العلم المستمالين المس |
| القسم الرابع: العلوم المستندة إلى الرواية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الأول: آداب طالب الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١ _ إخلاص النية في طلب الحديث الشريف ١٩٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢ ـ المناصحة وبذل الفائدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣ ـ التدرج في طلب الحديث والصبر عليه١٩٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤ ـ العمل بالعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥ ـ تعظيم المحدُّث وتبجيله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦ _ الاهتمام بتجويد الحديث١٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧ ـ الاحتراز عن الهجوم على مذهب معيَّن من المذاهب الفقهية ١٩٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| * أشهر المصنَّفات في الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| <ul> <li>١ - إخلاص النية في رواية الحديث</li> <li>٢ - التجلي بمكارم الأخلاق</li> <li>٣ - عدم التصدي للتحديث قبل التأهل لذلك</li> <li>٤ - ما يفتقر إليه المحدِّث</li> </ul> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>٢ ـ التجلي بمكارم الأخلاق</li></ul>                                                                                                                               |
| ٣- عدم التصدي للتحديث قبل التأهل لذلك                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                            |
| ٥ ـ الإمساك عن التحديث عند خوف الاختلاط                                                                                                                                    |
| ٦ ـ توقير من هو أولى منه والدلالة عليه                                                                                                                                     |
| ٧ ـ توقير مجلس الحذيث                                                                                                                                                      |
| ٨ ـ الاهتمام بتدريس الحديث                                                                                                                                                 |
| ٩ ـ الاشتغال بالتصنيف والانتاج العلمي                                                                                                                                      |
| ١٠ _ العناية بطالب الحديث                                                                                                                                                  |
| * أشهر المصنفات في هلذا الموضوع                                                                                                                                            |
| الثالث: آداب كتابة الحديث٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                   |
| القسم الخامس: تعريف أهم أنواع كتب الرواية٢٠٩                                                                                                                               |
| (١) ـ الصحاح                                                                                                                                                               |
| (۱) ـ الصحاح                                                                                                                                                               |
| شروح صحيح البخاري ٢١١ ٢١١                                                                                                                                                  |
| ٢ ـ صحيح مسلم                                                                                                                                                              |
| شروح صحیح مسلم ۱۱۶۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                           |
| ٣ ـ صحيح ابن خزيمة                                                                                                                                                         |
| ٤ - صحيح ابن حبان                                                                                                                                                          |
| ٥ ـ صحيح ابن السكن                                                                                                                                                         |
| ۷ ـ صحيح الإسماعيلي                                                                                                                                                        |
| ۸ ـ صحيح الحاكم النيسابوري                                                                                                                                                 |
| ٩ ـ المنتق لان الحاره د                                                                                                                                                    |

| ١٠ ــ المنتقى (للقرطبي)                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| ١١ _ الأحاديث المختارة: للضياء المقدسي ١١ _ الأحاديث المختارة: للضياء المقدسي |
| ١٢ _ صحيح ابن الشرقي                                                          |
| ١٣ ـ الإلزامات: للدارقطني                                                     |
| (٢) ــ الجوامع                                                                |
| ١ ـ جامع سفيان الثوري                                                         |
| ۲_جامع سفيان بن عيينة                                                         |
| ٣ ـ جامع معمر بن راشد                                                         |
| ٤ _ جامع البخاري                                                              |
| ٥ _ جامع مسلم                                                                 |
| ٦ ـ جامع الترمذي                                                              |
| (٣) السنن                                                                     |
| ١ ـ سنن ابن جريج                                                              |
| ٢ _ سنن سعيد بن منصور                                                         |
| ٣_سنن أبي جعفر                                                                |
| ٤ _ سنن الإمام الشافعي                                                        |
| ٥ ـ سنن الدارمي                                                               |
| ٦ _ سنن الترمذي                                                               |
| شروح سنن الترمذي                                                              |
| ٧ ـ سنن أبي داود                                                              |
| شروح سنن أبي داود                                                             |
| ٨ ـ سنن النسائي                                                               |
| شروح سنن النسائي                                                              |
| ٩ ـ سنن ابن ماجه                                                              |
| YV                                                                            |

| ١٠ ــ سنن الكشي                              |
|----------------------------------------------|
| ١١ ــ سنن أبي بكر الأثرم                     |
| ١٢ ــ سنن الخلال                             |
| ١٣ ــ سنن أبي قرة                            |
| ۱۶ ـ سن سهل بن أبي سهل                       |
| ١٥ _ سنن أبي الحسين                          |
| ١٦ ـ سنن أبي بكر                             |
| ۱۷ ــ سنن ابن لال ۱۷                         |
| ١٨ ـ سنن الدارقطني                           |
| شروح سنن الدارقطني                           |
| ١٩ ــ سنن أبي بكر النجار                     |
| ٢٠ ــ سنن أبيي إسحاق                         |
| ٢١ ــ سنن أبيي محمد                          |
| ۲۲ ـ سنن أبي قاسم                            |
| ۲۳ ـ السنن الكبرى: للبيهقي                   |
| ٢٤ ـ السنن الصغرى: للبيهقي                   |
| كتب ينبغي أن تعدّ في (السنن)                 |
| ١ ـ كتاب الآثار: لأبي يوسف                   |
| ٢ ـ كتاب الآثار: لمحمد بن الحسن الشيباني ٢٣٠ |
| ٣ _ كتاب الأم: للشافعي                       |
| ٤ ـ شرح معاني الآثار: للطحاوي                |
| ٥ ـ تهذيب الآثار: للطبري                     |
| ٦ ـ كتاب الشريعة: للآجري٢٣٢                  |
| ٧_معرفة السنن والآثار: للخطابي٢٣٢            |
| ٨ ـ شرح السنة: للبغوي                        |

| (٤) الموطأت                  |
|------------------------------|
| أشهر الموطآتأشهر الموطآت     |
| ١ ــ موطأ الإمام مالك        |
| روايات موطأ الإمام مالك      |
| ٢_ موطأ ابن أبي ذئب          |
| ٣_ موطأ إبراهيم بن أبي يحيى٧ |
| ٤ _ الموطأ الصغير: لابن وهب  |
| ٥ ـ موطأ إسماعيل القاضي      |
| شروح الموطأ للإمام مالك      |
| (٥) المصنفات                 |
| الفرق بين المصنفات والموطآت  |
| أشهر المصنفات                |
| ١ ـ مصنف وكيع بن الجراح      |
| ٢ ـ مصنف حماد بن سلمة        |
| ٣ ـ مصنف أبي الربيع          |
| ٤ _ مصنف عبد الرزاق          |
| ٥ ــ مصنف ابن أبي شيبة       |
| ٦ ــ مصنف بقي بن مخلد        |
| (٦) المسانيد                 |
| أشهر المسانيد                |
| ١ ـ مسانيد الإمام أبي حنيفة  |
| ٢ ـ مسند أبي داود الطيالسي   |
|                              |
| ٣_ مسند الإمام الشافعي       |
| ٥ _ مسند أحمد بن حنيل        |
| مستل احتمد لور حمير          |

| شروح مسند احمد                                |
|-----------------------------------------------|
| ٦ ــ مسند الروياني                            |
| ٧_ مسند ابن أبي عمر العدني                    |
| ۸ ــ مسند ابن منیع                            |
| ٩ ــ مسند سعد بن أبي وقاص                     |
| ١٠ ـ مسند عبد بن حميد                         |
| ١١ _ مِسند يعقوب بن شيبة                      |
| ١٢ _ مسند عبد الله بن عمر١٠                   |
| ١٣ ـ مسند الحميدي                             |
| ١٤ ـ مسند أمير المؤمنين أبي بكر الصديق ٢٤٧    |
| ١٥ ـ مسند البزار                              |
| ١٦ _ مسند أبي يعلى الموصلي                    |
| ١٧ _ مسند الشاشي                              |
| ١٨ _ مسند أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز ٢٤٨ |
| ١٩ _ مسند أم المؤمنين عائشة                   |
| ۲۰ ــ مسند أبي عوانة                          |
| ٢١ ـ مسند أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ٢١      |
| ٢٢ ـ مسند الشاميين                            |
| ۲۳ ـ مسند إبراهيم بن أدهم                     |
| (٧) المستخرجات                                |
| فوائد المستخرجات                              |
| أشهر المستخرجات،٥١                            |
| (أ) المستخرجات على «صحيح البخاري»٥١           |
| ١ ـ المستخرج على صحيح البخاري: للإسماعيلي ٥١  |
| ٢ ـ المستخرج على صحيح البخاري: للغطريفي٠٠٠ ٥٠ |

| ٢١ ـــالمستخرج على صحيح اليخاري: لابن ذهل               |
|---------------------------------------------------------|
| لا حالمستخرج على صحيح البخاري: لاين مردويه ٢٥١          |
| ع ـ المستخرج على صحيح البخاري: لأبي نعيم ٢٥١            |
| (ب) المستخرجات على اصحيح مسلم، ٢٥١ ٢٥١                  |
| ٦ - المستخرج على صحيح مسلم: لأحمد بن سلمة٠٠٠            |
| ٧ - المستخرج على صحيح مسلم: للإسفرائيني ٧               |
| ٨ - المستخرج على صحيح مسلم: لأبي جعفر الحيري ٢٥٢ ٢٥٢    |
| ٩ - المستخرج على صحيح مسلم: لأبي عوانة٧٥٠               |
| ١٠ - المستخرج على صحيح مسلم: لأبي عمران الجويني ٢٥٢ ٢٠٠ |
| ١١ - المستخرج على صحيح مسلم: لابن أصبغ ٢٥٢              |
| ١٢ - المستخرج على صحيح مسلم: للبلاذري ٢٥٢               |
| ١٣ - المستخرج على صحيح مسلم: لأبي الوليد١٠٠             |
| ١٤ - المستخرج على صحيح مسلم: للطوسي ٢٥٢                 |
| ١٥ - المستخرج على صحيح مسلم: لأبي عثمان الحيري٠٠٠       |
| ١٦ ـ المستخرج على صحيح مسلم: للهروي١٠                   |
| ١٧ - المستخرج على صحيح مسلم: للجوزقي١٧                  |
| ١٨ - المستخرج على صحيح مسلم: لأبي نعيم١٨                |
| (ج) المستخرجات على الصحيحين                             |
| ١٩ ـ المستخرج على الصحيحين: لابن الأخرم٠٠٠              |
| ٢٠ ـ المستخرج على الصحيحين: للماسرجسي٠٠٠                |
| ٢١ ـ المستخرج على الصحيحين: لابن الفرج الشيرازي ٢٥٣     |
| ٢٢ ـ المستخرج على الصحيحين: للبرقاني٢٠                  |
| ٣٣ ـ المستخرج على الصحيحين: لابن منجويه ٢٥٤             |
| ٢٤ ـ المستخرج على الصحيحين: لأبي نعيم ٢٥٤ ٢٥٤           |
| ٢٥ ـ المستخرج على الصحيحين: للهروى٠٠٠                   |

| ٢٠ ـ المستخرج على الصحيحين: لأبي محمد الخلال ٢٥٤             |
|--------------------------------------------------------------|
| ٢١ ـ المستخرج على الصحيحين: لأبي مسعود المليحي ٢٥٤ ٢١        |
| د) المستخرجات على «سنن أبي داود» ٢٥٤ ٢٥٤                     |
| ٢٠ _ المستخرج على سنن أبي داود                               |
| ۲۰ ـ المستخرج على سنن أبي داود                               |
| ٣٠ ـ المستخرج على سنن أبي داود                               |
| (هـ) المستخرجات على «جامع الترمذي» ٢٥٥.                      |
| ٣١ ـ المستخرج على سنن الترمذي: لأبي الطوسي                   |
| ٣٢ ـ المستخرج على سن الترمذي: لابن منجويه                    |
| (و) المستخرجات على كتب أخرى                                  |
| ٣٣ ـ مستخرج أبي نعيم الأصبهاني على «التوحيد»: لابن خزيمة ٢٥٥ |
| ٣٤ ــ المنتقى: لابن الجارود                                  |
| ٣٥_ المستدرك على الصحيحين: لأبي ذر الهروي٠٠٠                 |
| (۸) المستدركات                                               |
| أشهر المستدركات                                              |
| ١ _ المستدرك: للحاكم النيسابوري                              |
| ٢ ـ المستدرك على الصحيحين: لأبي ذر الهروي٧                   |
| ٣_الإلزامات: للدارقطني                                       |
| ٤ ـ كتاب المختارة: للضياء المقدسي                            |
| (٩) المعاجم الحديثية                                         |
| طريقة ترتيب المعاجم الحديثية                                 |
| فوائد المعاجم                                                |
| أشهر المعاجم                                                 |
| ١ _ معجم شيوخ أبي يعلى الموصلي                               |
| ٧ موجد إن الأعراب                                            |

| ٣ ـ المعجم الكبير: للطبراني                                            |
|------------------------------------------------------------------------|
| ٤ ـ المعجم الأوسط: للطبراني                                            |
| ٥ ـ المعجم الصغير: للطبراني                                            |
| ٦ ـ معجم أبي بكر الإسماعيلي                                            |
| ٧ ـ معجم ابن المقرئ                                                    |
| ٨ ـ معجم شيوخ ابن جميع                                                 |
| الفصل الثاني: تعريف الرواة والعلوم المتعلقة بهم ٢٦٥                    |
| القسم الأول: تعريف الرواة من حيث اللغة والاصطلاح والشروط والأهمية ٢ ٦٧ |
| تعريف الرواة                                                           |
| أولاً: تعريف الراوي لغة واصطلاحاً                                      |
| ثانياً: تعريف الراوي في اصطلاح المحدثين٢٦٩                             |
| شروط الراوي                                                            |
| الشرط الأول: الإسلام                                                   |
| معنى الإسلام ۲۷۱                                                       |
| طرق معرفة الإسلام                                                      |
| الشرط الثاني: العقل                                                    |
| معنى العقل وتدرجه                                                      |
| أولاً: معنى العقل                                                      |
| ثانياً: تدرج العقل                                                     |
| الشرط الثالث: البلوغ ٢٧٤                                               |
| طرق معرفة البلوغ                                                       |
| الشرط الرابع: العدالة                                                  |
| تعريف العدالة لغةً واصطلاحاً                                           |
| أولاً: العدالة في اللغة                                                |
| ثانياً: العدالة في اصطلاح المحدثين                                     |

| تعريفات للعدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ثبوت العدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الشرط الخامس: الضبط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تعريف الضبط لغةً واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| أولاً: الضبط في اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ثانياً: الضبط عند المحدثين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| أنواع الضبط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١ ـ ضبط الصدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٢_ ضبط الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كيفية معرفة الضبط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تعريف العلوم المستندة إلى الراوي وأهميتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| أهمية هالذه العلوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| القسم الثاني: تعريف العلوم المعرفة بحال الراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱ ـ صفة من تقبل روايته ومن ترد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (أ) تعريف العدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تعريف العدالة لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شروط العدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ثبوت العدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فروع اختلال العدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١ _حديث الراوي الكافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٢_رواية الصبيّ أو المجنون٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣ــرواية الفاسق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤ _ رواية التائب من الكذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥ ـ رواية المبتدع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الأحتما الأحتمان المان الأحتمان الأحتمان الأحتمان الأحتمان الأحتمان الأحتمان الأحتما |

| ٧ ـ رواية المجهول                                            |
|--------------------------------------------------------------|
| (ب) تعریف الضبط                                              |
| تعريف الضبط لغةً واصطلاحاً                                   |
| أنواع الضبط                                                  |
| ١ ـ ضبط الصدر                                                |
| ٢ ـ ضبط الكتاب                                               |
| طريقة معرفة ضبط الراوي                                       |
| فروع اختلال الضبط                                            |
| ۱ ـ رواية من اختلط وتغيّر                                    |
| ٢ ــ رواية من كثرت في حديثه الشواذ والغرائب ٢٩٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٣ ــ رواية من كثر في حديثه الغلط والوهم                      |
| ٤ ـ رواية من عُرف بالتساهل والسهو والغفلة في حديثه           |
| ٥ ـ رواية عمل العالم وفتياه على وفق حديث رواه أو مخالفته     |
| ٦ ـ رواية من عرف بالتساهل أو بقبول التلقين أو كثرة السهو     |
| ٧- رواية من حدَّث ونسي                                       |
| ٢ ـ علم الجرح والتعديل:                                      |
| تعريف الجرح والتعديل لغة واصطلاحاً٠٠٠٠ تعريف                 |
| أولاً: تعريف الجرح                                           |
| ثانياً: تعريف التعديل                                        |
| التعريف العام لعلم الجرح والتعديل                            |
| فائدة هلذا العلم                                             |
| مشروعية الجرح والتعديل                                       |
| ١ ـ القرآن                                                   |
| ٢_السنة                                                      |
| w v                                                          |

| مروط الجارح والمعدل           |
|-------------------------------|
| لفاظ الجرح والتعديل ومراتبهما |
| " ـ مراتب التعديل وألفاظها    |
| لمرتبة الأولى                 |
| حکمها                         |
| لمرتبة الثانية                |
| حکمها                         |
| لمرتبة الثالثة                |
| حکمها                         |
| لمرتبة الرابعة                |
| حکمها                         |
| المرتبة الخامسة               |
| حکمها                         |
| المرتبة السادسة               |
| حکمها                         |
| ٢ ـ مراتب الجرح وألفاظها      |
| المرتبة الأولى                |
| حکمها                         |
| المرتبة الثانية               |
| حکمها                         |
| المرتبة الثالثة               |
| حکمها                         |
| المرتبة الرابعة               |
| حكمها                         |
| الم تبة الخامسة               |

| حکمها ۳۱۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لمرتبة السادسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| حكمها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| * كتب الجرح والتعديل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۱) كتب الثقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١ ـ تاريخ الثقات: للعجلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٢ ـ كتاب الثقات: لابن حبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣ ـ مشاهير علماء الثقات: لابن حبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤ ـ تاريخ أسماء الثقات: لابن شاهين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥ ـ المدخل إلى الصحيحين: للحاكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦ ــ الثقات: لابن قطلوبغا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧ ـ الرُّواة الثقات: للذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨ ـ تذكر الحفاظ: للذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (٢) كتب الضعفاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١ ـ الضعفاء الكبير: للبخاري١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢ ـ الضعفاء: للجوزجاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣ ـ كتاب الضعفاء والمتروكين: لأبي زرعة الرازي٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤ ـ الضعفاء والمتروكين: للنَّسائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥ ـ الضعفاء: للعقيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦ ـ كتاب المجروحين من المحدِّثين والضعفاء: لابن حبان ٢٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧- الكامل في ضعفاء الرجال: لابن عدي ٧- الكامل في ضعفاء الرجال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٨_كتاب الضعفاء والمتروكين: للدارقطني٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٩ ـ المدخل إلى الصحيحين: للحاكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٠ _ كتاب الضعفاء: لأبي نعيم الضعفاء: لأبي نعيم عليه المستقلم المستقل |
| ١١ ـ الضعفاء والدضَّاعون: لابن الحدزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| ١٢ ـ المغني في العضفاء: للذهبي                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣ ــ ميزان الاعتدال في نقد الرجال: للذهبي ٢٢١ ـ                                |
| ١٤ _ ذيل على ميزان الاعتدال: للعراقي ٢٢٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠      |
| ١٥ ـ لسان الميزان: لابن حجر                                                     |
| ١٦ ـ الكشف الحثيث عمن رُمي بوضع الحديث: لسبط ابن العجمي                         |
| (٣) كتب جمعت بين الثقات والضعفاء                                                |
| ١ _ الطبقات الكبرى: لابن سعد                                                    |
| ٢ _ المعرفة والتاريخ: للفسوي                                                    |
| ٣_ التاريخ والعلل: لابن معين                                                    |
| ٤ _ معرفة الرجال: لابن معين                                                     |
| ٥ _ العلل ومعرفة الرجال: لأحمد بن حنبل                                          |
| ٦ _ التاريخ الكبير: للبخاري٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
| ٧_التاريخ الأوسط: للبخاري                                                       |
| ٨_التاريخ الكبير: لابن أبي خيثمة                                                |
| ٩_التاريخ: لأبي زرعة الدمشقي٣٢٦٩                                                |
| ١٠ _ الجرح والتعديل: لابن أبي حاتم١٠                                            |
| ١١ ـ كتاب الإرشاد: للخليلي                                                      |
| ١٢ ـ سير أعلام النبلاء: للذهبي١٢ ـ سير أعلام النبلاء: للذهبي                    |
| ١٣ _ بحر الدم فيمن تكلُّمَ فيهِ الإمام أحمد بمدح أو ذم: لابن عبد الهادي ٢٧٠٠٠٠٠ |
| ١٤ _ الجامع في الجرح والتعديل: للسيد أبي المعاطي النوري ٢٢٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| (٤) مصنَّفات في رجال كتب الحديث المخصوصة                                        |
| كتب في رجال «صحيح البخاري»                                                      |
| ١ _ أسامي من روى عنهم البخاري : لابن عدي ٢٢٨ ٣٢٨                                |
| ٢ _ الهداية والإرشاد: لأبي نصر الكلاباذي                                        |
| ٣ _ التعديل والتجريح لمن روي عنه البخاري: لأبي الوليد الباجي                    |

| في رجال «صحيح مسلم»                                  | كتب   |
|------------------------------------------------------|-------|
| جال صحيح مسلم: لابن منجويه                           | ۱ ـ ر |
| في رجال «الصحيحين»                                   | كتب   |
| لمدخل إلى معرفة الصحيحين: للحاكم                     | 1_1   |
| لجمع بين رجال الصحيحين: لابن القيسراني               | 1_ Y  |
| لمغني في معرفة رجال الصحيحين: لصفوت عبد الفتاح ٣٣٠   | ۲_ا   |
| في رجال «سنن أبي داود»                               |       |
| سمية شيوخ أبي داود: للجياني                          |       |
| ، في رجال «جامع الترمذي»                             |       |
| جال سنن الترمذي: للدورقي                             |       |
| ، في رجال «سنن النسائي»                              |       |
| -<br>رجال سنن النسائي: للدورقي                       |       |
| ، في «سنن ابن ماجه»                                  |       |
| -<br>المجرَّد في أسماء رجال سنن ابن ماجة : للذهبي    |       |
| -<br>، في رجال السنن الأربعة                         |       |
| رجال السنن الأربعة: للهكَّاري                        |       |
| رجال السنن الأربعة: لابن حجر                         |       |
| نفات في رجال الكتب الستة                             |       |
| المعجم المشتمل: لابن عساكر                           |       |
| الكمال في أسماء الرجال: للجماعيلي                    |       |
| تهذيب الكمال في أسماء الرجال: للمزي٣٣٣               |       |
| . تهذيب التهذيب: للذهبي                              |       |
| . الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة: للذهبي |       |
| ـ إكمال تهذيب الكمال: لمغلطاي                        |       |
| . نهاية السمل في رواية الأصمل: لسبط ابن العجمي       |       |

| ٣٣٥          | ١ ـ تهذيب التهذيب: لابن حجر ٢٠٠٠٠٠٠٠٠              |
|--------------|----------------------------------------------------|
| ٣٣٥          | ٥ ـ تقريب التهذيب: لابن حجر ٢٠٠٠٠٠٠٠٠              |
| 777          | ١٠ ـ خلاصة تهذيب الكمال: للخزرجي                   |
| <b>TTT</b>   | كتب رجال «الموطأ»                                  |
| ٣٣٦          | ١ ـ إسعاف المبطأ برجال الموطأ: للسيوطي             |
| <b>TTV</b>   | مصنفات في رجال الكتب العشرة                        |
| <b>TTY</b>   | ١ ـ التذكرة برجال الكتب العشرة: للحسيني            |
| ***          | مصنفات في رجال كتب الأئمة الأربعة                  |
| و حجر        | ١ ـ تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأثمة الأربعة: لابن |
| <b>YY</b> A  | كتب في رجال «مسند أحمد»                            |
| حسيني        | ١ ـ الإكمال في ذكر من له رواية في مسند أحمد: للـ   |
| لابن حجر ۲۳۸ | ٢ ـ تعريف الأوحد بأوهام من جمع رجال المسند: ا      |
| <b>۳</b> ٣۸  | كتب في رجال «مسند أبي حنيفة»                       |
| ΥΥΛ          | ١ ـ الإشارة بمعرفة رواة الآثار: لابن حجر           |
| ٣٣٩          | كتب في رجال «معاني الآثار»                         |
|              | ١ _ مغاني الأخيار في رجال معاني الآثار: للعيني .   |
| ٣٣9          | ٢ ـ الإيثار في معاني الآثار : لابن قطلوبغا         |
|              | ٣_كشف الأستار عن رجال معاني الآثار: للسُّندي       |
|              | ٤ _ الحاوي لرجال الطحاوي: للأعظمي                  |
| rr4          | كتب السؤالات                                       |
| ۳٤٠          | ١ _سؤالات ابن الجنيد لابن معين                     |
| ۳٤٠          | ٢ ـ سؤالات الدارمي لابن معين                       |
| (مام أحمل)   | ٣_العِلل ومعرفة الرجال (سؤالات عبد الله لأبيه الإ  |
| *E*          | ٤ _ سؤالات أبي بكر الأثرم لأحمد بن حنبل            |
| ، المديني    | ٥ _ سؤالات محمد بن عثمان بن أبي شيبة لعلى بن       |

| TE113T     | ٦ ــ سؤالات أبي داود للإمام أحمد               |
|------------|------------------------------------------------|
| ٣٤١        | ٧ ـ سؤالات الترمذي للبخاري                     |
| ٣٤١        | ٨ ـ سؤالات البرذعي لأبي زرعة الرازي            |
| ٣٤١        | ٩ ــ سؤالات أبي عبيد الآجري لأبي داود          |
| <b>787</b> | ١٠ ـ سؤالات أبي عبد الله بن بكير للدارقطني     |
| T{Y        | ١١ ـ سؤالات البرقاني للدارقطني                 |
| TEY        | ١٢ ـ سؤالات الحاكم للدارقطني                   |
| ي          | ١٣ ـ سؤالات حمزة بن يوسف السهمي للدارقطنم      |
| لنيسابوري  | ١٤ ـ سؤالات مسعود بن علي السجزي للحاكم اا      |
|            | ١٥ ـ سؤالات الحافظ السلفي لخميس الحوزي .       |
| T&T        | كتب الجرح والتعديل المخصَّصة بمكانٍ معيَّنٍ    |
| ٣٤٣        | ١ ـ تاريخ واسط: لبحشل                          |
| العربالعرب | ٢ ـ مختصر طبقات علماء إفريقية وتونس: لأبي      |
| ٣٤٥        | ٣_مشاهير علماء الأمصار: لابن حبان              |
| ۳٤٥        | ٤ ـ تاريخ الرِّقة: للقشيري                     |
| r 80       | ٥ ـ طبقات المحدّثين بأصبهان: لأبي الشيخ        |
| ۳٤٥        | ٦ ـ تاريخ داريّا: لأبي عبد الله الدَّاراني     |
| ۳٤٥        | ٧ ـ تاريخ نيسابور: للحاكم النيسابوري           |
| ۴٤٦        | ٨ ـ تاريخ علماء مصر: لابن الطحان               |
| re7        | ٩ _ تاريخ جرجان: لحمزة السهمي                  |
|            | ١٠ ـ ذكر أخبار أصبهان: لأبي نعيم               |
| *87        | ١١ ـ تاريخ بغداد: للخطيب البغدادي              |
| فعيفعي     | ١٢ ـ التدوين في أخبار قزوين: لعبد الكريم الراة |
| *£V        | ۱۳ ـ تاریخ مدینة دمشق: لاین عساک               |

| (٣) معرفة الصحابة                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------|
| نعريف «الصحابة» لغةً واصطلاحاً                                             |
| أدلة عدالة الصحابة من الكتاب والسنة والإجماع٣٥٠                            |
| ١ ـ من الكتاب١                                                             |
| ٢ ـ من السنة                                                               |
| ٣- من الإجماع٣                                                             |
| طبقات الصحابة                                                              |
| عدد طبقات الصحابة                                                          |
| عدد الصحابةعدد الصحابة                                                     |
| علم الصحابة                                                                |
| الصحابة المكثرون من الرواية                                                |
| طرق إثبات الصُّحبة                                                         |
| آخر الصحابة موتاً                                                          |
| فوائد معرفة الصحابة                                                        |
| * كتب ومصنَّفات في الصحابة                                                 |
| ١ _ معرفة من نزل من الصحابة من سائر البلدان: لعلي بن المديني ٣٦٥           |
| ٢ ـ تسمية من روي عنه من أولاد العشر: لعلي بن المديني                       |
| ٣_الطبقات الكبرى: لابن سعد                                                 |
| ٤ ـ كتاب الطبقات: لخليفة بن خياط                                           |
| ٥ ـ أسماء الصحابة: للبخاري                                                 |
| ٢ _ الطبقات: لمسلم بن الحجاج                                               |
| ٧ ـ معرفة الصحابة: للبرقي                                                  |
| ٨ عدد ما لكل واحد من الصحابة من الحديث: لبقي بن مخلد ٣٦٧                   |
| ٩ _ تسمية أصحاب رسول الله ﷺ: للترمذي ٣٦٧                                   |
| ١٠ _ معرفة الصحابة: لعبدان                                                 |
| 11_ طبقات الأسماء المفردة من الصحابة والتابعين وأصحاب الحديث: للد ديجي ٣٦٧ |

| ١٢ ـ تسمية فقهاء الأمصار من الصحابة ومن بعدهم من أهل المدينة: للنسائي ٢٦٨            |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣ ـ معرفة الصحابة: للبارودي                                                         |
| ١٤ ـ معجم الصحابة: للبغوي                                                            |
| ١٥ ـ معجم ابن قانع: لابن قانع                                                        |
| ١٦ ـ الحروف: لابن السكن ١٦                                                           |
| ١٧ ـ تاريخ الصحابة الذين رُوي عنهم الأخبار: لابن حبان١٧                              |
| ١٨ ـ المعجم الكبير: للطبراني                                                         |
| ١٩ ـ أسماء يُعرف بكنيتِه من أصحاب رسول الله ﷺ: لأبي الفتح الأزدي ٣٦٩                 |
| ٢٠ ـ تسمية من وافق اسمهُ اسم أبيه من الصحابة: لأبي الفتح الأزدي ٣٦٩                  |
| ٢١ ـ تسمية من يروى عنه الحديث من الصحابة: لأبي الفتح الأزدي٢١                        |
| ٢٢ ـ معرفة الصحابة: للعسكري ٢٢                                                       |
| ٢٣ ـ أسماء الصحابة التي اتفق فيها البخاري ومسلم وما انفرد به كل منهما: للدارقطني ٣٧٠ |
| ٢٤ ـ معرفة الصحابة: لابن شاهين                                                       |
| ٢٥ ـ معرفة الصحابة: لابن منده                                                        |
| ٢٦ ـ معرفة الصحابة: لأبي نعيم ٢٦ ـ معرفة الصحابة: لأبي نعيم                          |
| ٢٧ ـ معرفة الصحابة: للمستغفري                                                        |
| ٢٨ ـ أسماء الصحابة الرواة وما لكلِّ واحدٍ من العدد: لابن حزم ٣٧١ ـ                   |
| ٢٩ ـ الاستيعاب في أسماء الأصحاب: لابن عبد البر                                       |
| ٣٠ ـ مختصر الإشبيلي: للإشبيلي                                                        |
| ٣١ ـ الذيل على الاستيعاب لابن عبد البر: لأبي إسحاق٣١                                 |
| ٣٢ ـ الذيل على الاستيعاب لابن عبد البر: لابن فتحون ٢٧٢ ـ ٢٧٢                         |
| ٣٣ ـ التنبيه على النقص في الأصحاب الواقع في كتاب «الاستيعاب»: لابن فتحون ٣٧٢         |
| ٣٤_ اقتباس الأنوار والتماس الأزهار في أنساب الصحابة ورواة الآثار: للرُّشاطي ٣٧٢      |
| ٣٥_الارتجال في أسماء الرجال: لابن الدوانيقي ٣٧٢                                      |
| ٣٦ ـ ذيل «معرفة الصحابة لابن منده»: لابن عمر الأصبهاني٣٧٠                            |

| ٢ ـ ذيل «الاستيعاب لابن عبد البر»: للملاّحي ٣٧٣                    | ۲۷  |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| ٢- الاستبصار في نسب الصحابة من الأنصار: لابن قدامة ٢٠٠٠            | ۴۸  |
| ٢ ـ أسد الغابة في معرفة الصحابة: لابن الأثير٧                      | ۴٩  |
| ٤ ـ روضة الأحباب في مختصر الاستيعاب لابن عبد البر: للأذرعي ٣٧٤     | ٤ ٠ |
| ٤ ــ مختصر أسد الغابة: للنووي                                      |     |
| ة ـ مختصر أسد الغابة: للكاشفي                                      | ٤٢  |
| ٤ ـ تجريد أسماء الصحابة تلخيص أسد الغابة: للذهبي ٣٧٤               | ۳:  |
| ٤ ـ أعلام الإصابة بأعلام الصحابة: للخليلي                          | ٤٤  |
| ٤ ـ الإصابة في تمييز الصحابة: لابن حجر                             | 0   |
| ٤ ـ عين الإصابة في تمييز الصحابة: للسيوطي                          | ٦   |
| ٤ ـ مختصر «الاستيعاب في الآل والأصحاب لابن عبد البر»: للمناوي ٣٧٦. | Y   |
| ٤ _ الشمس المضية في ذكر أصحاب خير البرية: للسندروسي ٢٧٦            | ٨   |
| ٤ ـ حياة الصحابة: للكاندهلوي                                       |     |
| ٤) معرفة الثقات والضعفاء                                           | ()  |
| تعريف اللغوي والاصطلاحي لـ: «الثقات والضعفاء»                      | الت |
| نمية ومعرفة هـُـذا العلم                                           | أه  |
| · أهم الكتب في الثقات والضعفاء                                     | *   |
| ه) معرفة الوحدان                                                   |     |
| ىرىف «الوحدان» لغة واصطلاحاً                                       |     |
| ائدة معرفة الوحدان                                                 |     |
| وحدان من الصحابة                                                   |     |
| وحدان من التابعين                                                  | 11  |
| « أشهر الكتب في الوحدان                                            | 米   |
| ـ الوحدان: للبخاري                                                 |     |
| ' _ الوحدان والمنفردات: لمسلم                                      | ۲   |

| ٢-الوحدان: لأبي حاتم٢                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤ _ الوحدان: لابن أبي عاصم                                                                         |
| ٥ ـ الوحدان: للقبَّاني ٢٨١                                                                         |
| ٦ ـ الوحدان: لمطيَّن                                                                               |
| ٧ ـ تسمية من لم يرو عنه غير رجل واحد: للنَّسائي                                                    |
| ٨_الوحدان: لأبي العباس                                                                             |
| ٩ ــ المخزون في علم الحديث: لأبي الفتح الأزدي                                                      |
| بعض الكتب التي اشتملت على رواية الوحدان                                                            |
| (٦) معرفة الرواة المختلطين٩٥                                                                       |
| تعريف «المختلط» لغةً واصطلاحاً                                                                     |
| أهمية معرفة المختلطينأهمية معرفة المختلطين                                                         |
| مثال الاختلاط                                                                                      |
| أنواع المختلطينأنواع المختلطين                                                                     |
| النوع الأول: من ضُعِّفَ حديثه في بعض الأزمان دون بعض                                               |
| أمثلة ذلك                                                                                          |
| ١ ـ عطاء بن السائب                                                                                 |
| ٢ ـ عبد الرزاق الصنعاني                                                                            |
| النوع الثاني: من ضُعِّفَ حديثه في بعض الأماكن دون بعض ٣٨٧                                          |
| أمثلة ذلك                                                                                          |
| ١ ـ معمر بن راشد                                                                                   |
| ٢ ـ هشام بن عروة ٢٨٨                                                                               |
| النوع الثالث: من ضُعَّفَ حديثه عن بعض الشيوخ دُون بعض ٢٩٠٠ من ضُعَّفَ حديثه عن بعض الشيوخ دُون بعض |
| أمثلة هؤلاء                                                                                        |
| ١ _ إسماعيل بن عياش الحمصي                                                                         |
| ۲ ـ جرير بن حازم۲                                                                                  |

| النوع الرابع: من ضُعِّف حديثه في بعض الموضوعات دُون بعض                 |
|-------------------------------------------------------------------------|
|                                                                         |
| أمثلة هؤلاء                                                             |
| ٢ ـ محمد بن إسحاق                                                       |
| ٣-سيف بن عمر التميمي                                                    |
| ٤ ـ نجيح بن عبد الرحمن السندي                                           |
| ٥ ـ سعيد بن بشير الأزدي                                                 |
| ٦ ـ إسماعيل بن عبد الرحمن السُّدِّي                                     |
| ٧-عبد الجبَّار بن عمر الأيلي                                            |
| حكم رواية المختلطين في الصحيحين                                         |
| * أشهر الكتب في الرواة المختلطين                                        |
| ١ ـ الاغتباط بمعرفة من رُمي بالاختلاط: لسبط ابن العجمي٩٣                |
| ٢ ـ الكواكب النيرات في معرفة من اختلط من الرواة الثقات: لابن الكيال ٩٣٠ |
| ٣ ـ نهاية الاغتباط بمن رُمي من الرواة بالاختلاط: لأبي عبيد الله         |
| (٧) معرفة المدلِّسين                                                    |
| تعريف «المدلِّس» لغةً واصطلاحاً                                         |
| أهمية معرفة التدليس                                                     |
| مراتب المدلِّسين                                                        |
| فائدة مراتب المدلسين                                                    |
| المرتبة الأولى                                                          |
| حكم أهل هاذه الرتبة                                                     |
| المرتبة الثانية                                                         |
| حكم أهل هاذه المرتبة                                                    |
| المرتبة الثالثة                                                         |
| حكم أهل هلذه المرتبة                                                    |

| المرتبة الرابعة                                                 |
|-----------------------------------------------------------------|
| حكم أهل هاذه المرتبة                                            |
| المرتبة الخامسة                                                 |
| حكم أهل هالذه المرتبة                                           |
| المرتبة السادسة                                                 |
| حكم أهل هاذه المرتبة                                            |
| * أشهر الكتب في المدلِّسين                                      |
| ١ ـ أسماء المدلسين: للكرابيسي                                   |
| ٢ ـ التبيين لأسماء المدلسين: للخطيب البغدادي٧                   |
| ٣ ـ منظومة الذهبي في أهل التدليس: للذهبي                        |
| ٤ ـ كتاب المدلسين: لأبي زرعة العراقي                            |
| ٥ ـ التبيين في أسماء المدلسين: لسبط ابن العجمي ٥                |
| ٦ ـ تعريف أهل التدليس بمراتب الموصوفين بالتدليس: لابن حجر ٢٠٠٠  |
| ٧ ـ كتاب أسماء المدلسين: للسيوطي ٧                              |
| ٨ ـ التدليس والمدلسون: للأنصاري٨ ـ التدليس والمدلسون: للأنصاري. |
| ٩ ـ التدليس والمدلِّسون: للتُّرابي٩                             |
| ١٠ ـ التأنيس بشرح منظومة الذهبي في التدليس: للغماري ٢٠٠٠٠٠      |
| ١١ ـ التأسيس بذكر من وُصف بالتدليس: للقريوتي                    |
| ١٢ - التعليق الأمين على كتاب التبيين لأسماء المدلِّسين: للراشدي |
| ١٣ ـ التدليس والمدلِّسون: دراسة عامة: للغوري                    |
| القسم الثالث: تعريف العلوم المبيّنة لشخص الراوي ٤٠١             |
| (۱) معرفة التابعين (۱)                                          |
| تعريف «التابعين» لغةً واصطلاحاً                                 |
| ثناء الله ورسوله على التابعين                                   |
| فائدة معرفة التابعين                                            |

| طبقات التابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سادات التابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أفضل التابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (٢) أتباع التابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تعريف أتباع التابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| * مصادر معرفة رجال التابعين وتابعيهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱ _ الطبقات الكبرى: لابن سعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢ ـ الطبقات: لابن خياط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣ ـ كتاب معرفة التابعين: لأبي المطرف ٢٠٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤ ــ تلقيح فهوم الأثر: لابن الجوزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥ ـ جنة الناظرين في معرفة التابعين: لابن النجار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <ul> <li>٢ ـ التبيين عن مناقب من عُرف بقرطبة من التابعين: لقاسم بن محمد</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧ ـ معرفة التابعين من «الثقات» لابن حبان: للذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٨ ـ الرواة الثقات المتكلَّم فيهم بما لا يوجد ردّهم: للذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٩ ـ تذكرة الحفاظ: للذهبي المجاهد المعاط المعا |
| (٣) المخضرمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تعريف «المخضرمين» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أقسام المخضرمين المنتخصر مين المنتخصر المنتخصر مين المنتخصر المنتخصر مين المنتخصر ال |
| حُكم المخضرمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| * الكتب في المخضرمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١ ـ تذكرة الطالب المعلم لمن يقال إنه مخضرم: لسبط ابن العجمي ٤١١ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الكتب التي من مظنات الرواة المخضرمين من المحدثين ٤١٢.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١ _ تجريد أسماء الصحابة: للذهبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٢ _ تقريب التهذيب: لابن حجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣- الإصابة في تمييز الصحابة: لابن حجر ٤١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| (٢) معرفة تاريخ الرواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| التعريف اللغوي والاصطلاحي لـ : «التاريخ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أهمية معرفته وفائدته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أمثلة من عيون التاريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فائدة معرفة الوفيات المناه معرفة الوفيات المناه معرفة الوفيات المناه معرفة الوفيات المناه الم |
| * أشهر الكتب فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١ ـ التاريخ: لليث بن سعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢ ـ التاريخ: لعبد الله بن المبارك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣_التاريخ والعِلل: لابن معين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤ _ التاريخ: لعثمان بن سعيد الدارمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥ _ التاريخ: لأبي سعيد هاشم بن مرثد الطبراني ٤١٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦ ـ التاريخ: لعلي بن المديني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧ ـ التاريخ: لابن أبي شيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨_التاريخ: لخليفة بن الخياط ٤١٨ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٩ _ التاريخ: لأحمد بن حنبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٠ ـ التاريخ: للفلاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١١ _ التاريخ الصغير: للبخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٢ ـ التاريخ: للغلابي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٣ ـ التاريخ: لأبي علي حنبل بن إسحاق١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٤ ـ التاريخ: لابن ماجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٥ ـ تاريخ رواة الحديث: لابن أبي خيثمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٦ ـ تاريخ أبي زرعة الدمشقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٧ ـ التاريخ: للمطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨ ـ التاريخ: لابن حزم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٩ ـ التاريخ وأسماء المحدِّثين وكناهم: للمقدمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| ٢ ـ تاريخ وفاة الشيوخ الذين أدركهم البغوي: لأبي القاسم ٤٢٠       |
|------------------------------------------------------------------|
| ٢ ـ التاريخ: للسراج ٢ ـ التاريخ: للسراج                          |
| ٢ ـ التاريخ: لأبي عروبة الحراني                                  |
| ٢ ـ التاريخ: لابن يونس                                           |
| ٢ ـ التاريخ: للعسال                                              |
| ٢ ـ التاريخ الكبير: لابن حزم                                     |
| ٢ ـ التاريخ: لابن قانع                                           |
| ٢٠ ــ تاريخ مولد العلماء ووفياتهم: لابن زبر                      |
| ٢٠ ـ التاريخ: لابن الفرات                                        |
| ٢ ـ ذيل وفيات النقلة على السنين: للكتاني٢٠                       |
| ٣_الوفيات: لابن مندة                                             |
| ٣-وفيات قوم من المصريين: لأبي إسحاق الحبال ٢٠٠٠                  |
| ٣١ ـ جامع الوفيات: لأبي محمد الدمشقي ٤٢٢                         |
| ٣٢ ـ وفيات الشيوخ: لأبي المعمر                                   |
| ٣٤ ـ تاريخ الوفاة للمتأخرين من الرواة: لأبي سعد السمعاني         |
| ٣٥ ـ وفيات جماعة من المحدثين من مشايخه وأقرانه: لأبي مسعود       |
| ٣٦ ـ كبار الحفاظ: لابن الجوزي٣٦                                  |
| ٣٧ ـ ذيل الوفيات: لابن المفضل                                    |
| ٣٨ ـ التكملة لوفيات النقلة: للمنذري                              |
| ٣٩ ـ مرآة الزمان في تاريخ الأعيان: لسبط ابن الجوزي ٢٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| · ٤ ــ ذيل الروضتين تراجم لرجال القرنين: لأبي شامة ٤٢٤           |
| ٤١ ـ صلة التكملة لوفيات النقلة: لابن الحلبي ٤٢٥                  |
| ٤٢ _ تاريخ البرزالي: لعلم الدين محمد                             |
| ٤٣ ـ الإعلام بوفيات الأعلام: للذهبي٤٢٤                           |
| ٤٤ ـ العبر في خبر من غبر: ُللذهبي                                |

|                             | ٤٥ ـ ذيل صلة التكملة لوفيات النقلة: لابن آيبك                 |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 277                         | ٤٦ ـ أعيان العصر وأعوان النصر: للصفدي                         |
| £77                         | ٤٧ ـ نثرُ الجمان في تراجم الأعيان: للفيومي                    |
|                             | ٤٨ ـ عبر الأعصار وخبر الأمصار: للحسيني                        |
| <b>£</b> YV                 | ٤٩ ـ الوفيات: لابن رافع                                       |
| £YA                         | • ٥ ـ الوفيات: لعبد القادر القرشي                             |
| <b>£</b> YA                 | ١ ٥ ـ الذيل على «ذيل العبر للحسيني»: لابن سند                 |
| ٤٢٨                         | ٥٢ ـ الذيل على «ذيل العبر للذهبي» للعراقي                     |
| ق                           | ٥٣ ـ تراجم الزمان في تراجم الأعيان: لابن دقما                 |
| £7A                         | 0 2 ـ ذيل «ذيل العبر للذهبي» لابن حجي                         |
| العراقي                     | ٥٥ ـ الذيل على ذيل في خبر من غبر: لأبي زرعة                   |
| لابن ناصر الدين الدمشقي ٤٢٩ | ٥٦ _ بديعة البيان عن موت الأعيان على الزمان:                  |
| £۲9                         | ٥٧ ـ تاريخ ابن قاضي شهبة: لتقي الدين الدمشقي                  |
| <b>87*</b>                  | ٥٨ ـ إنباء الغمر بأبناء العمر: لابن حجر                       |
| ٤٣١                         | ٥٩ ـ نظم وفيات المحدثين: لابن حجر                             |
|                             | ٦٠ ـ إظهار العصر لأسرار أهل العصر: للبقاعي .                  |
|                             | ٦١ ـ إنباء المصر في أبناء العصر: للبقاعي                      |
| ٤٣١                         | <ul><li>٦٢ ـ دستور الأعلام بمعارف الأعلام: لابن حزم</li></ul> |
| 173                         | ٦٣ ـ نظم العقيان في أعيان الأعيان: للسيوطي                    |
| مةمة                        | ٦٤ ـ قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر: لبامخر                 |
|                             | ٦٥ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب: لابن ال                     |
|                             | ٦٦ ـ تراجم الأعيان من أبناء الزمان: للبوريني                  |
|                             | ٦٧ ـ ديوان الإسلام: لابن الغزي                                |
|                             | (٣) معرفة الطبقات                                             |
| 7 WW                        | نعريف «الطرقات» امَّةُ مام طلاحاً                             |

| £44 | أهمية معرفة الطبقات                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٤ | طبقات الرواة                                                                       |
| ξ٣٧ | الفرق بين التاريخ والطبقات                                                         |
| ٤٣٨ | فوائد التاريخ والطبقات                                                             |
|     | * كتب طبقات المحدّثين                                                              |
|     | ١ ـ طبقات الفقهاء والمحدِّثين: للهيثم بن عدي                                       |
|     | ٢ ـ الطبقاتُ: لمحمد بن عُمَر بن الواقديِّ                                          |
|     | ٣- الطبقات الكبرى: لابن سَعْد٣                                                     |
|     | ٤ ـ الطبقات: لابن المَدِيني                                                        |
|     | ٥ ـ الطبقات: لأبي عَمْرو خليفة بن خيّاط                                            |
|     | <ul> <li>٢ ـ الطبقات: أو «طبقات رُواة الحديث»: للإمام مسلم بن الحجّاج .</li> </ul> |
|     | ٧ ـ طبقات التَّابعين: لأبي حاتم الرَّازي                                           |
|     | ٨ ـ طبقات الأسماء المفردة من الصحابة: للبرديجي                                     |
|     | ٩ _ الطبقات: للإمام النَّسائي                                                      |
|     | ١٠ _ المنتخب: للطبري                                                               |
|     | ١١ ـ الطبقات: لأبي عُرُوبة                                                         |
|     | ١٢ ـ طبقات علماء إفريقيا وتونس: لأبي العرب                                         |
|     | -<br>١٣ ـ طبقات المحدّثين: لأبي القاسم الأندلسي                                    |
|     | ١٤ ـ طبقات علماء إفريقيا: لمحمد بن الحارث الخشني                                   |
|     | ١٥ _ مشاهير علماء الأمصار: لابن حِبَّان                                            |
|     | ١٦ ـ طبقات المحدِّثين بأصبهان والواردين عليها: لأبي الشيخ                          |
|     | ١٧ _ طبقات الهَمْدَانيين: لأبي الفضل المُعَمَّر الهمداني                           |
|     | ١٨ _ المُسْتَخْرَج من كتب الناس ، أو (الطبقات): لابن مَنْدَه                       |
|     | ١٩ ـ الحَثّ على حفظ العلم وذكر كبار الحُفَّاظ: لابن الجوزي                         |
|     | ٢٠ _ التقييد لمعرفة رواة السُّنَن والمسانيد: لابن نُقْطَة                          |

| ُ ـ تحفة الناظرين في طبقات التابعين: لابن النجار ٤٤٨            | ۲۱  |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| ' ـ الشُّلوك في طبقات العلماء والملوك: لأبي عبد الله اليَّمَني  | ۲۲  |
| ' ـ طبقات عُلماء الحديث: لابن عبد الهادي                        | ۲۳  |
| ' ـ تذكرة الحُفَّاظ ، أو «طبقات الحفّاظ»: للذَّهبي              | ۲ ٤ |
| ١- المُعِين في طبقات المحدِّثين: للذهبي٤٤٩                      |     |
| ' ـ ذيل تذكرة الحفَّاظ: للحسيني                                 |     |
| ١ ــ تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس: لابن حجر ٤٥٠  |     |
| ١ ـ لحظ الألحاظ بذيل طبقات الحفاظ: لابن فَهْد١٥٤                |     |
| ١ ـ رونق الألفاظ بمعجم الحُقّاظ: لسِبْط ابن حجر١٥١              |     |
| ٢ ـ طبقات الحُفَّاظ: للسُّيوطي                                  |     |
|                                                                 |     |
| ٢ ـ ذيل طبقات الحُقَّاظ: للشُّيوطي                              |     |
| ٢_ إنجاز الوَعْد ، المُنتَقَى من طبقات ابن سَعْد: للسُّيوطي ٤٥١ | ۲,  |
| ٣_تاريخ طبقات العلماء: لأحمد زيني دَحلان ٤٥١                    | ۳   |
| ا) معرفة الإخوة والأخوات ٢٥٣                                    | ٤)  |
| ئدتها                                                           |     |
| ثلتها                                                           |     |
| أشهر الكتب فيها                                                 |     |
| ـ كتاب الإخوة: لأبي العباس السراج                               |     |
| — · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |     |
| _كتاب الإخوة: لأبي المطرف                                       |     |
| ٥) معرفة رواية المدبَّج والأقران                                |     |
| ِلاً: تعریف «المدبَّج»                                          | أو  |
| ىرىف «المدبَّج» لغةً واصطلاحاً                                  | ญี  |
| مثلة المدبج                                                     | Î   |
| ـ في الصحابة                                                    | ١   |
| -<br>ا ـ في التابعين                                            |     |

| تعريفها                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| تعريفها                                                                          |
| القسم الأول: رواية الابن عن أبيه فقط                                             |
| مثالهمثاله                                                                       |
| القسم الثاني: رواية الابن عن أبيه وعن جدّه                                       |
| مثاله                                                                            |
| فائدتها                                                                          |
| * أشهر الكتب فيه                                                                 |
| ١ ــ جزء من روىٰ عن أبيه عن جَدِّه: لابن خيثمة                                   |
| ٢ ــ رواية الأبناء عن آبائهم: لأبي نَصْر                                         |
| ٣ ـ كتاب الوَشي المُعْلَم في من روىٰ عن أبيه عن جَدُّه عن النبي ﷺ: للعَلَاثي ٤٦٥ |
| ٤ ـ اختصار كتاب الوشي المُعْلَم: لابن حجر                                        |
| ٥ _ كتابُ من روىٰ عن أبيه عن جَدِّه: لابن قُطْلُوبغا ٤٦٥                         |
| (٩) معرفةُ السَّابقِ واللدَّحقِ                                                  |
| تعريف «السَّابق واللَّاحق» لغةً واصطلاحاً ٤٦٧                                    |
| فوائده                                                                           |
| مثاله۸۲۶                                                                         |
| * أشهر الكتب فيه                                                                 |
| السابق واللاحق: للخطيب البغدادي                                                  |
| القسم الرابع: عُلُوم أسماءَ الرُّواة                                             |
| (١) معرفة المُبْهَمات                                                            |
| تعريف «المُبْهَم» لغةً واصطلاحاً                                                 |
| أقسام المبهم                                                                     |
| القسم الأول: الإبهام في السند                                                    |
| حكم الإبهام في السند ٤٧٤                                                         |

| المسائل المتعلّقة بالإبهام في السند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المسألة الأولى: في أي نوع من أنواع الحديث يقع الحديث الذي في إسنادِه مبهم؟ ٤٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المسألة الثانية: إذا كان الراوي عن المبهم ثقة ، فعل تعد روايته عنه مع الإبهام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| توثيقاً له؟٢٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المسألة الثالثة: إذا عدَّل الراوي من روئ عنه بالإبهام فهل يُقبل هـنذا التعديل؟ ٤٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المسألة الرابعة: ما الفرق بين «المُبْهَم» والمُهْمَل؟٧٠٠٠٠٠٠٠٠ ٤٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| القسم الثاني: الإبهام في المتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أمثلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أسباب الإبهام في المتن |
| مثالهمثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أسباب الإبهام في الإسناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كيفية معرفة المبهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فوائد معرفة المبهم في المتن والإسناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| * كُتب المبهمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١ ـ الغوامض والمُبْهمات في الحديث: لعبد الغني المصري ٤٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢ _ الأسماء المُبْهَمة في الأنباء المُحْكَمة: للخطيب البغدادي ٤٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣ _ إيضاح الإشكال فيما أُبهم اسمُه من النِّساء والرجال: لمحمد بن طاهر المقدسي . ٤٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤ _ تقييد المُهْمَل وتمييز المُشْكِل: للجَيَّاني٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥ _ غوامض الأسماء المُبْهَمة الواقعة في متون الأحاديث المحكمة: لابن بشكوال ٤٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٦ _ الإشارات إلى بيان أسماء المُبْهَمات أو (المُبْهم على حروف المعجم): للنَّووي ٤٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧ _ الإفصاح عن المُعْجَم من الغامض والمُبْهَم أو (المبهمات): للقَسْطَلَآني ٤٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٨ _ الإِفهام بما وَقَع في البخاري من الإِبهام: للبُلْقِيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٩ _ المستفاد من مُبْهَمات المتن والإسناد: للحافظ أبي زُرْعَة العِراقي ٤٨٩.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ١٠ ـ مختصر غوامض الأسماء المُبْهَمة لابن بَشْكُوال: لأبي الحسن الأندلسي ٤٨٩ |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١١ ـ مختصر الغوامض والمُنهَمات: لابن بَشْكُوال: لسبط ابن العَجَمي ٤٨٩       |
| تصانيف من أفرد مبهماتِ معيَّنةٍ أو كتابٍ مخصوصٍ                             |
| (٢) معرفةُ المفردات من الأسماء والكنى والألقاب من الرُّواة                  |
| أهمية هلذا النوع                                                            |
| أمثلة هالذا النوع                                                           |
| ١ ـ في الأسماء المفردة                                                      |
| أمثلة ذلك                                                                   |
| ٢ ـ ومن الكنى المُفردة                                                      |
| أمثلة ذلك                                                                   |
| ٣ ـ ومن الألقاب المفردة                                                     |
| أمثلة ذلك                                                                   |
| * أشهر الكتب فيها                                                           |
| ١ ـ التاريخ الكبير: للبخاري                                                 |
| ٢ ـ الكنى والأسماء: لمسلم                                                   |
| ٣-الجرح والتعديل: لابن أبي حاتم٣                                            |
| ٤ ـ الإكليل: لابن ماكولا                                                    |
| ٥ ـ الأسماء المفردة: للبرديجي ١٩٥٠                                          |
| (٣) معرفة الأسماء والكُني                                                   |
| تعريف «الأسماء» و«الكني» لغةً واصطلاحاً ٩٩٧                                 |
| أولًا: تعريف الأسماء                                                        |
| ثانياً: تعريف الكنى                                                         |
| أهمية معرفة الكني                                                           |
| فائدتها                                                                     |
| أقسام أصحاب الكني                                                           |

| القسم الأول: من سمي بالكنية لا اسم له غيرها                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم الثاني: من عُرف بكنيته ولم يعرف له اسم                                     |
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم الثالث: من لقب بكنيته وله غيرها اسم وكنية                                  |
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم الرابع: من له كنيتان أو أكثر                                               |
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم الخامس: من اختلف في كنيته بمعنى أن له اسماً معروفاً ، ولكن اختلف           |
| في كنيته فاجتمعت له كنيتان أو أكثر                                               |
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم السادس: من عُرفت كنيته واختلف في اسمه                                      |
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم السابع: من اختلف في اسمه وكنيته معاً                                       |
| مثالةمثالة                                                                       |
| القسم الثامن: من عُرف باسمه وكنيته لم يختلف في واحد منهما                        |
| القسم التاسع: من اشتهر بكنيته دون اسمه ، واسمه مع ذلك غير مجهول عند              |
| أهل العلم بالحديث                                                                |
| ومن أمثلته                                                                       |
| القسم العاشر: من لم يشتهر بالكنية مع اشتهار اسمه                                 |
| ومن أمثلته                                                                       |
| * كُتُب كُنِّي المُحَدِّثين                                                      |
| ١ ـ الكُنى: لابن الكلبي                                                          |
| ٢ ـ الكُنَى: لابن المَدِيني                                                      |
| ٣- الأسامي والكُنَي: لأحمد بن محمد بن حنبل ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |

| ٤ ـ الكنى: للبخاري                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥ ـ الكنى والأسماء: لمسلم بن الحجّاج٠٠٠                                             |
| ٦ ـ الكُنى: لأبي علي القَبَاني                                                      |
| ٧ ـ أسماء المحدِّثين وكُناهم: للمُقَدِّمي                                           |
| ٨ ـ الكُنى: للنَّساثي٨ . الكُنى: للنَّساثي                                          |
| ٩ ـ الكُني: لابن الجارود                                                            |
| ١٠ ـ الكُنى والأسماء: لأبي بِشْر الدُّولابي                                         |
| ١١ ـ الكنى: لابن أبي حاتم الرَّازي١١                                                |
| ١٢ ـ كنى من يُعْرَف بالأسامي: لابن حِبَّان محمد بن حِبَّان ١٠                       |
| ١٣ ـ أسامي من يُعْرَف بالكني: لابن حِبَّان                                          |
| ١٤ ـ من وافقت كُنْيَتُه كُنْيَةَ زوجه من الصحابة: لابن حَيُّويَه                    |
| ١٥ ـ من وافق اسمُه اسمَ أبيه ، ومن وافق اسمُه كُنْيَةَ أبيه: لأبي الفتح الأزدي ١٥٠٥ |
| ١٦ ــ منْ يُعْرَف ، بكنيته ، ولا يُعْلَم اسمُه: لأبي الفتح الأزدي                   |
| ١٧ ـ الكُنى لمن لا يُعرَفُ له اسْمٌ من أصحاب رسول الله ﷺ: لأبي الفتح الأزدي ٥ ٥     |
| ١٨ ـ الكُنى والأسماء: لأبي أحمد الحاكم الكبير الكَرَابِيسي ١٥                       |
| ١٩ ـ كُنى الصحابة: لابن الدَّبَّاغ                                                  |
| ٢٠ ـ فتح الباب في الكنى والألقاب: لابن مَنْدُه                                      |
| ٢١ ـ المتشابه: لأبي الوليد بن الفرضي                                                |
| ٢٢ ـ الكُني والألقاب: للحاكم النيسابوري                                             |
| ٢٣ ــ الألقاب والكُنى: لأبي بكر الشيرازي١١٠                                         |
| ٢٤ ـ مَن وافقت كنيتُه اسمَ أبيه ممّا لا يؤمّن وقوع الخطأ فيه: للخطيب البغدادي ١٥٥   |
| ٢٥ ـ الاستغنا في معرفة المشهورين من حمَلَة العلم بالكُني: لابن عبد البرّ ١٥         |
| ٢٦ ـ الكُني: لابن مَنْدَه                                                           |
| ٢٧ ـ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف من الأسماء والكُني والألقاب:       |
| لابن ماكولا                                                                         |

| ٢٨ ـ الكُني والألقاب: لأبي علي الجَيَّاني                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٩ ــ من كنيته أبو سعد: لأبي سعد السَّمْعاني                                           |
| ٣٠ ـ من وافقت گُنيَّتُهُ كنيةَ زوجته: لابن عساكر                                       |
| ٣١ ـ تلخيص الكُني لأبي أحمد الحاكم: لتقي الدين الجَمَّاعيلي١٠٠٠                        |
| ٣٢_ أسماء المكنّين من رجال الصحيحين: لمحمد بن هارون المغربي١٢٠٠                        |
| ٣٣ ـ المُفْتَنَى في سَرْد الكني: للحافظ الذهبي                                         |
| ٣٤ ـ انتخاب كتاب مَن وافقت كُنْيَتُه اسمَ أبيه للخطيب البغدادي: انتخاب مُغْلَطاي ٥١٣ ـ |
| ٣٥ ـ جزء الكُني: لقطب الدين الحلبي٠٠٠                                                  |
| ٣٦ ـ رسالة في معرفة حَمَلَة الكُني والأسماء والألقاب: للسُّيوطي ٥ ١٣                   |
| ٣٧ ـ المُني في الكُني: للسيوطي                                                         |
| ٣٨ ـ المغني في ضبط أسماء الرجال ومعرفة كُني الرواة وألقابهم وأنسابهم: للفَتَّني ١٤٥    |
| (٤) معرفة كنى المعروفين بالأسماء دون الكنى                                             |
| علاقة هاذا النوع بما قبله                                                              |
| أمثلة لهذا النوع                                                                       |
| ممن يكني بـ: (أبي محمد) من الصحابة ١٥٥                                                 |
| وممن يكني بـ: (أبي عبد الله) من الصحابة                                                |
| وممن یکنی بـ: (أبي عبد الرحمن) من الصحابة١٠٠٠                                          |
| * الْكتب في هلذا النوع ١٦٠٠ النوع                                                      |
| (٥) معرفة من ذكر بأسماء مختلفة أو نعوت متعددة                                          |
| تعريفها١٩٠٠                                                                            |
| فوائدها                                                                                |
| مثالها مثالها                                                                          |
| * أشهر الكتب فيها                                                                      |
| ١ _ إيضاح الإشكال: لأبي محمد الأزدي ٥٢١ .                                              |
| ٢ ـ موضح أوهام الجمع والتفريق: للخطيب البغدادي ٥٢١٥                                    |

| (٦) معرفة الألقاب                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| تعريف «الألقاب» لغةً واصطلاحاً٣٥٠                                               |
| أهمية معرفة الألقابا                                                            |
| فائدتها                                                                         |
| اقسامها                                                                         |
| القاب المحدثينالله عند المحدثين                                                 |
| * كتب الألقاب                                                                   |
| ١ ـ من عُرِفَ بِلَقَبِه: لابن المَديني١                                         |
| ٢ ـ فتح الباب في الكُنى والألقاب: لأبي عبد الله ابن مَنْدَه                     |
| ٣ ــ مجمع الآداب في معجم الأسماء والألقاب: لابن الفرضي القُرطبي ٥٣٠             |
| ٤ ــ الكنى والألقاب: للحاكم النَّيسابوري                                        |
| ٥ ـ الألقاب والكُنى: لأبي بكُر الشِّيرازي                                       |
| <ul> <li>٦ ـ منتهئ الكمال في معرفة ألقاب الرجال: لأبي الفضل الفلكي</li></ul>    |
| ٧ ـ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف من الأسماء والكُني والألقاب:    |
| لابن ماكولا                                                                     |
| ٨_الكنى والألقاب: لأبي علي الغَسَّاني٣١                                         |
| ٩ ـ مختصر كتاب الألقاب والكُنئ لأبي بكر الشِّيرازي: لأبي الفضل القَيْسَراني ٣١٥ |
| · ١ - كشف النّقاب عن الأسماء والألقاب: لابن الجوزي ٣٠٠                          |
| ١١ ـ تكملة الإكمال لابن ماكولا: لابن نُقُطة                                     |
| ١٢ ـ اختصار كتاب الألقاب للشِّيرازي: للضياء المَقْدِسي ٣٢ ٣٢                    |
| ١٣ ـ تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب لابن الفرضي: تلخيص ابن الفُوطِي ٣٢٠      |
| ١٤ ـ نزهة الألباب في الألقاب: لابن حجر ٣٢                                       |
| ١٥ ـ الألقاب (في رواة الحديث ومراتبهم وطبقاتهم) لابن حجر ٣٢                     |
| ١٦ _ عمدة الأصحاب في معرفة الألقاب: للحافظ السَّخَاوي ٣٢                        |
| ١٧ _ كشف النّقاب عن الألقاب: للحافظ الشّيوطي ٣٣                                 |

| ١٨ ــرسالة في معرفة حمَلَة الكُني والأسماء والألقاب: للسُّيوطي ٣٥٥                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٩ _ المغني في ضبط أسماء الرجال ومعرفة الرُواة وألقابهم وأنسابهم: للفَتَّني ٣٣٥         |
| ٢٠ _ فتح الوهَّاب فيمن اشتهر من المحدِّثين بالألقاب: للشيخ حمَّاد بن                    |
| محمد الأنصاري                                                                           |
| (٧) معرفة الأنساب                                                                       |
| تعريف «الأنساب» هه تعريف «الأنساب»                                                      |
| أهمية معرفة الأنساب                                                                     |
| أمثلة الأنساب                                                                           |
| الطريق إلى تمييز الأنساب                                                                |
| * كُتب أَنْسَابِ المُحدِّثين                                                            |
| ١ ـ الأنساب: لأبي محمد قاسم بن أَصْبغ القُرطبي ٥٣٨                                      |
| ٢ ـ أنساب الأشراف: لأبي أحمد                                                            |
| ٣ ـ المتشابه: لأبي الوليد ابن الفرضي                                                    |
| ٤ _ مشتبهُ النسبة: لأبي محمد الأزُّدي                                                   |
| ٥ ـ الإكمال في رفع عارض الارتياب من المؤتلف والمختلف في الأسماء                         |
| والكُنى والأنساب: للأمير ابن ماكولا                                                     |
| ٦ ـ تهذيب مستمرِّ الأوهام على ذوي المعرفة وأولي الأفهام: لابن ماكولا                    |
| ٧ ـ أنساب العرب: لأبي المُظفَّر                                                         |
| ٨ ـ الأنساب المُتَّفَقَة في الخطِّ المتماثلة في النَّقط والضَّبط: لابن القَيْسَراني ٥٣٩ |
| ٩ ـ اقتباس الأنوار والتماس الأزهار في أنساب الصحابة ورُواة الآثار:                      |
| لأبي محمد الرُّشَاطي                                                                    |
| ١٠ ـ الأنساب: لأبي سعد السَّمْعاني                                                      |
| ١١ ـ مختصر الإشبيلي: لعبد الله بن عبد الرحمٰن الإشبيلي ٥٤٠                              |
| ١٢ ـ الشرح المكمّل في نسب الحسب المُهْمّل: لأبي موسى الأصبهاني                          |
| ١٣ ـ عُجالة المُبتدي وفضالة المُنتَهي في النسب: لأبي بكر الحازمي ٤٠                     |

| ١٤ ـ الفيصل في مشتبه النسبة: للحازمي                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٥ ـ البيان والتبيين في أنساب المحدِّثين: لأبي عبد الله الزهري٠٠٠ ٥٤١               |
| ١٦ ـ التبيين في أنساب القُرَشِيِّين: لابن قُدَامة١٠                                 |
| ١٧ ـ الأنساب: لياقوت الحموي                                                         |
| ١٨ ـ مشتبه الأسماء والنسب ، أو (إكمال الإكمال لابن ماكولا): لابن نُقْطَة ١ ٥٥       |
| ١٩ ـ اللُّباب في تهذيب الأنساب: لابن الأثير ١٩٠٠                                    |
| ٢٠ _ انتساب المحدِّثين أو (نسبة المحدِّثين إلى الآباء والبلدان): لابن النَّجَّار ٢٠ |
| ٢١ _ ذيل مشتبه الأسماء والنسب (لابن نقطة) المُذَيَّل على كتاب ابن ماكولا ٥٤٢        |
| ٢٢ ـ تكملة إكمال الإكمال: لابن الصَّابوني٢١                                         |
| ٢٣ _ مشتبه النسبة: للحافظ الذهبي                                                    |
| ٢٤ ـ ذيل مشتبه النسبة: لتقي الدين أبي المعالي                                       |
| ٢٥ ـ القبس: للقاضي مجد الدين ٢٥                                                     |
| ٢٦ ـ تحفة ذوي الأرب في مشكل الأسماء والنسب: لابن خطيب الدَّهشة ٥٤٣ ـ                |
| ٢٧ _ توضيح المشتبه في أسماء الرجال: لابن ناصر الدين الدمشقي                         |
| ٢٨ ـ الإعلام بما وقع في مشتبه الذهبي من الأوهام: لابن ناصر الدين الدمشقي ٤٤٥        |
| ٢٩ ـ الإعجاب ببيان الأنساب: للحافظ ابن حجر                                          |
| ٣٠ ـ تبصير المنتبه بتوضيح المشتبه: لابن حجر                                         |
| ٣١ ـ الاكتساب في تلخيص كتب الأنساب: للقاضي قطب الدين ٥٤٤ .                          |
| ٣٢ ـ لُبِّ اللباب بتلخيص كتاب الأنساب: للسيوطي                                      |
| ٣٣ ـ الاكتساب بتلخيص كتاب الأنساب: للشيخ الجُفْري                                   |
| ٣٤ ـ فتح ربّ الأرباب بما أُهْمِلَ في لُبِّ اللُّباب للسُّيوطي: لعباس بن محمد ٥٤٥    |
| ٣٥_ مختصر فتح رب الأرباب بما أُهمِل في لُبِّ اللباب من واجب الأنساب: لعبّاس بر      |
| محمد                                                                                |
| (٨) معرفة المنسوبين إلى غير آبائهم                                                  |
| تعريف «المنسوبين» لغةً واصطلاحاً ٤٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |

| همية معرفة هالما النوع                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قسام المنسوبين إلى غير آبائهم                                                                                                                                                                                                                             |
| لقسم الأول: من نُسِبَ إلى أمّه من الصحابة٧٤٥                                                                                                                                                                                                              |
| امثلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                                 |
| رمن التابعين فمن بعدهم                                                                                                                                                                                                                                    |
| أمثلة ذلكأمثلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                        |
| لقسم الثاني: من نُسِبَ إلى جدَّتِه ١٨٥٥                                                                                                                                                                                                                   |
| أمثلة ذلكأ                                                                                                                                                                                                                                                |
| القسم الثالث: من نُسِبَ إلى جدَّه                                                                                                                                                                                                                         |
| أمثلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ومن غير الصحابة                                                                                                                                                                                                                                           |
| أمثلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                                 |
| القسم الرابع: من نُسِبَ إلى رجلٍ غير أبيه وهو منه بسببٍ                                                                                                                                                                                                   |
| أمثلة ذلك                                                                                                                                                                                                                                                 |
| * أشهر المؤلَّفات فيه                                                                                                                                                                                                                                     |
| تحفة النبيه فيمن نسب إلى <b>غير</b> أبيه: للفيروزآبادي                                                                                                                                                                                                    |
| <ul><li>(٩) معرفة المنسوبين إلى خلاف الظاهر</li></ul>                                                                                                                                                                                                     |
| تعريف «المنسوبين» لغةً وإصطلاحاًه                                                                                                                                                                                                                         |
| أمثلة المنسوبين إلى خلاف الظاهر                                                                                                                                                                                                                           |
| * أشهر الكتب فيه                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الأنساب: للسمعاني المن الأثير المن المن المن المن المن المن المن المن |
| لبّ اللُّباب: للسيوطي                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تعزيف «المرال» لغةً واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                             |

| قسام الولاء                                                     |
|-----------------------------------------------------------------|
| ١ ـ ولاء العتاقة                                                |
| ٢_ولاء الإسلام٥٥٥                                               |
| ٣ ـ ولاء الموالاة                                               |
| ومن الأمثلة على ذلك                                             |
| المنسوبون إلى القبائل من مواليهم                                |
| * أشهر الكتب فيه* أشهر الكتب                                    |
| (١١) معرفة أوطان الرواة وبلدانهم                                |
| تعريف «الأوطان» لغةً واصطلاحاً                                  |
| فوائد معرفة أوطان الرواة                                        |
| ومن الأمثلة على ذلك                                             |
| * أشهر الكتب فيه                                                |
| ١ ـ الطبقات الكبرى: لمحمَّد بن سَغد                             |
| ٢ ـ الأنساب: لأبي سعد السَّمْعاني                               |
| ٣ ـ اللُّباب في تهذيب الأنساب: لابن الأثير٥١٤                   |
| ٤ ـ لبّ اللباب: للسيوطي                                         |
| ٥ ـ أسماء القبائل وأنسابها: للقَزُويني                          |
| (١٢) معرفةً المُؤتلف والمُختِلف                                 |
| تعريف «المؤتلف والمختلف» لغةً واصطلاحاً٥٢٥                      |
| صور المؤتلف والمختلف                                            |
| الصورة الأولى: المؤتلف في صورة حروفه ، والمختلف في شكله         |
| مثالهمثالهمثاله                                                 |
| الصورة الثانية: المؤتلف في صورة حروفه ، والمختلف في إعجامها ٥٦٥ |
| مثاله                                                           |
| الصورة الثالثة: المؤتلف في صورة الخط ، والمختلف في بعض الحروف   |

| شاله                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| فائدة معرفة المختلف والمؤتلف                                                          |
| * كتب «المؤتلف والمختلف»                                                              |
| ١ _ تصحيفات المحدِّثين: لأبي أحمد العسكري ٥٦٧                                         |
| ٢ ـ المؤتلف والمختلف: للدَّارقطني٧                                                    |
| ٣ ـ المؤتلف والمختلف: لابن الفرضي                                                     |
| ٤ ـ المؤتلف والمختلف في أسماء الرجال: لأبي محمد الأزدي ٥٦٨                            |
| ٥ ـ المؤتلف والمختلف: لأبي سَعْد المَالِيني ٥٦٥                                       |
| ٦ ـ الزيادات في كتاب المختلف والمؤتلف لأبي محمد الأزدي: للمُسْتَغْفري ٥٦٨             |
| ٧ ـ المؤتلف تكملة المختلف والمؤتلف في أسماء الرجال للدَّارقطني: للخطيب                |
| البغدادي                                                                              |
| ٨ ـ الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف من الأسماء والكُني والأنساب           |
| والألقاب: لابن ماكولا                                                                 |
| ٩ ـ المختلف والمؤتلف: للحُمَيْدِي                                                     |
| ١٠ ـ تقييد المُهْمَل وتمييز المُشْكل: لأبي علي الجَيَّاني                             |
| ١١ ـ المختلفُ والمؤتلف: أو «ما اختلف واثتلف في أنساب العرب؛: لأبي المُظَفَّر . ٦٩ ٥   |
| ١٢ ـ الإعلام بما في المؤتلف والمختلف للدَّارقطني من الأوهام: للرُّشَاطيُّ ٥٧٠         |
| ١٣ ـ إكمال الإكمال لابن ماكولا: لابن نُقْطَة                                          |
| ١٤ ــ المؤتلف والمختلف: لابن النَّجَّار                                               |
| ١٥ ـ المؤتلف والمختلف في أسماء الرجال: لابن الصَّلاح                                  |
| ١٦ ـ ذيل مشتبه الأسماء والنسب لابن نُقُطَة المذيّل على كتاب ابن ماكولا البغدادي: لابر |
| العِماديَّة                                                                           |
|                                                                                       |
| <ul> <li>١٧ ـ تكملة إكمال الإكمال: لابن الصَّابوني</li></ul>                          |

| ١٠ ـ المختلف والمؤتلف: لابن التُّرَكُماني                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| · ٢ ـ الاتصال في مختلف النسبة: أو «ذيل على المؤتلف والمختلف لابن نُقُطَّة»: لعلاء |
| لدين مُغْلَطاي                                                                    |
| ٢١ ـ المؤتلف والمختلف من أسماء الرواة في كتب الحديث: لأبي الوفا الهوريني ٧٥١      |
| (١٣) معرفةُ المُتَّفِق والمُفْتَرِق                                               |
| نعريف «المتفق والمفترق» ُلغةً واصطلاحاً٥٧٣ ٥٧٣                                    |
| فائدة معرفة المتفق والمفترق                                                       |
| أقسام المتفق والمفترق                                                             |
| القسم الأول: من المفترق من اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم                            |
| ومن أمثلته                                                                        |
| القسم الثاني: المفترق ممن اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم وأجدادهم أو أكثر من         |
| ذلك                                                                               |
| ومن أمثلته                                                                        |
| القسم الثالث: ما اتفق في الكنية والنسبة معاً                                      |
| مثاله:                                                                            |
| القسم الرابع: ما اتَّفق في الاسم والكنية معاً                                     |
| مثالهمثاله                                                                        |
| القسم الخامس: المفترق ممن اتفقت أسماؤهم وأسماء آبائهم ونسبتهم ٥٧٥                 |
| مثاله                                                                             |
| القسم السادس: ما وقع فيه الاشتراك في الاسم خاصة ، أو الكنية خاصة ، وأشكل ذلك      |
| الكوناء لم يذكر بغير ذلك                                                          |
| مثاله٠٠٠                                                                          |
| القسم السابع: المشترك المتفق في النسبة خاصة ٧٧٠                                   |
| أمثلة٠٠٠                                                                          |
| أهمية هــٰـذا العلم وفائدته                                                       |

| * كتب «المُتَّفِق والمُفْتَرِق»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ ـ المُتَّفَق الكبير: لأبي بكر الجَوْزَقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢ ـ غنية المُلتَمِس وإيضاح الملتبس: للخطيب البغدادي ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣- المُتَّفِق والمُفْتَرِق: للخطيب البغدادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤ ـ الأنساب المُتَّفِقة في الخطّ المُتَماثِلة في النقاط والضبط : لابن القَيْسَراني ٥٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥ ـ المُتَّفِق والمُفترِق: لابن النَّجَّار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦ ـ ترتيب المُتَّفِق والمُفترِق للخطيب: لابن حجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (١٤) معرفةُ المتشابه١٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تعريف «المتشابه» لغةً واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أنواع المتشابه المتشابع المتلام المتلام المتشابع المتشابع المتسابع المتشابع المتسابع المتشابع ا |
| النوع الأول: ما حصل الاتفاق فيه في الاسم والاختلاف في الأب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| النوع الثاني: ما حصل الاختلاف فيه في الاسم والاتفاق في الأب ٥٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| النوع الثالث: ما حصل فيه الاتفاق في الاسم واسم الأب والاختلاف نطقاً في النسبة . ٥٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مثالهمثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| النوع الرابع: ما حصل فيه الاتفاق في الكنية والاختلاف نُطقاً في النسبة ٥٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| القسم الخامس: ما حصل فيه الاتفاق في النسبة والاختلاف في الاسم ٥٨٦.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مثاله۲۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| النوع السادس: ما حصل فيه الاتفاق في النسبة والاختلاف في الكنية ٥٨٦.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مثالهمثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ومن الأمثلة العامة على معرفة المتشابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| * أشهر الكتب في المتشابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١ ـ المتشابه في أسماء رُواة الحديث وكُنَاهم: لابن الفرضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ٢ ـ مشتبه النسبة: لأبي محمَّد الأزدي                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٣_ إيضاح الإشكال في الرواة: للأزدي                                              |
| ٤ _ المتشابه: لأبي الوليد الفرضي                                                |
| ٥ _ المعجم في مشتبه أسامي المحدّثين: لأبي الفضل ٥٨٩                             |
| ٦ ـ تلخيص المتشابه في الرَّسم وحماية ما أشكل منه عن بوادر التصحيف والوهم:       |
| للخطيب البغدادي                                                                 |
| ٧_ تالى التلخيص: للخطيب البغدادي                                                |
| م_المشتبه: لابن ماكولا                                                          |
| ٩ ـ الفيصل في مشتبه النسبة: لأبي بكر الحازمي٩                                   |
| ١٠ _ مشتبه الأسماء والنسب أو (إكمال الإكمال لابن ماكولا): لابن نُقْطَة ٥٩٠      |
| ١١ ـ ذيل مشتبه الأسماء والنسب لابن نُقْطَة المُذَيِّل على كتاب ابن ماكولا: لابن |
| العماديّة                                                                       |
| ١٢ _ تكملة إكمال الإكمال: لابن الصَّابوني ١٢ ـ تكملة إكمال الإكمال المَّابوني   |
| ١٣ _المشتبه في الرجال: أسمائهم ، وأنسابهم: للذهبي٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
| ١٤ ـ مختصر تلخيص المتشابه في الرسم للخطيب: لابن التركماني ٩١                    |
| ١٥ _ تحفة ذوي الأرب في مشكل الأسماء والنسب: لابن خطيب الدَّهشة ٩١ ٥             |
| ١٦ _ توضيح المشتبه في أسماء الرجال: لابن ناصر الدين الدمشقي                     |
| ١٧ ـ الإعلام بما وقع في مشتبه الذهبي من الأوهام: لابن ناصر الدين الدمشقي ٩٢ ٥   |
| ١٨ _ تبصير المنتبه بتوضيح المشتبه: لابن حجر                                     |
| ١٩ _ تحفة النَّابه بتلخيص المتشابه: للشَّيوطي                                   |
| (١٥) معرفة المتشابه المقلوب                                                     |
| تعريف «المتشابه المقلوب» لغة واصطلاحاً٩٥                                        |
| سبب إفراد هاذا النوع عن النوع المركب قبله                                       |
| أهمية معرفة هاذا النوع                                                          |

| أمثلة هـٰذا النوع                          |
|--------------------------------------------|
| أمثلة هـٰذا النوع                          |
| الباب الثالث                               |
| تعريف مصطلحات الحديث                       |
| الفصل الأول: تعريف علم مصطلح الحديث ونشأته |
| القسم الأول: تعريف علم مصطلح الحديث ٢٠٣    |
| ١ ـ العلم                                  |
| ٢- المصطلح                                 |
| ٣ ـ. الحديث                                |
| تعريف علم مصطلح الحديث من حيث الإضافة      |
| * أقسام علم الحديث                         |
| ١ ـ علم الحديث رواية                       |
| ٢ ـ علم الحديث دراية                       |
| تعريف دراية الرواية                        |
| مكانة هأذا العلم بين العلوم الإسلامية      |
| أُهمية هـٰـذا العلم                        |
| غاية هـٰـذا العلم                          |
| هـُذا العلم خصيصة للمسلمين                 |
| القسم الثاني: نشأة علم مصطلح الحديث        |
| بدء طور الاكتمال لعلم مصطلح الحديث         |
| الفصل الثاني: التقسيم الرئيسي للحديث       |
| (١) الحديث المتواتر                        |
| تعريف «المتواتر» لغة واصطلاحاً             |
| شروط المتواتر                              |

| المتواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | أحكام   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| لمتواترلمتواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أقسام ا |
| لأول: المتواتر اللفظي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| ٦٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| لثاني: المتواتر المعنوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مثاله . |
| الثالث: المتواتر العملي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| مصادر الحديث المتواتر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * أهم   |
| وائد المتكاثرة في الأخبار المتواترة: للسيوطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١ _ الف |
| ف الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة: للسيوطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲ _ قط  |
| م اللَّالي المتناثرة في الأحاديث المتواترة: للزبيدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳_ نظ   |
| م المتناثر في الحديث المتواتر: للكتاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٤ _ نظ  |
| عاديث الآحاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| ، «الآحاد» لغةً واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | حكمه    |
| أحاديث الآحاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| ل الثالث: تعريف أنواع الحديث الرئيسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| الأول: الحديث الصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •       |
| ، «الصحيح» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| التعريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| ل الصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| الصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حکم     |
| ادر الحديث الصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| محيح البخاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| حبح مسلم على المسلم على المسلم | ۲ _ ص   |

| لصحيح في غير الصحيحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ ـ الموطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٢ ـ صحيح ابن خزيمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣ ـ صحيح ابن حبان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤ _ الأحاديث المختارة مما ليس في الصحيحين أو أحدهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥ ـ المستذركات على الصحيحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦ ـ المستخرجات على الصحيحين ٢٥٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧_ السنن الأربعة ومسند أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨_ مراتب الصحيح بحسب مصادره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| * أقسام الصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| القسيمِ الأول: الصحيح لذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| القسم الثاني: الصحيح لغيره لغيره ١٥٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أصح الأسانيد المسانيد المسانيد المسانيد الأسانيد المسانيد ا |
| (أ) أصح أسانيد الصحابة ٢٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (ب) أصح أسانيد التابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (ج) أصح أسانيد البلاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| القسم الثاني: الحديث الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تعريفُ «الحسن» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أقسام الحديث الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| القسم الأول: الحسن لذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مثال الحديث الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حكم الحديث الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مراتب الحديث الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كلمة في تاريخ هاذا المصطلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الق الغان الحسن لغيره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| مثال للحسن لغيره مثال للحسن لغيره                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| تعريف مصطلحات الترمذي الخاصة في جامعه٠٠٠٠                                       |
| ١ ـ حسن صحيح                                                                    |
| ٢ ـ حسن صحيح غريب                                                               |
| ٣ ـ حسن غريب                                                                    |
| * مصادر الحديث الحسن                                                            |
|                                                                                 |
| ۱ ـ جامع الترمذي                                                                |
| ٣ ـ المجتبى (المعروف بـ «سنن النسائي»)                                          |
| ٤ ـ سنن المصطفى (المعروفة بـ «سنن ابن ماجه») ١٨٦                                |
| ٥ ـ المسند: للإمام أحمد                                                         |
| ٦ ـ المسند: لأبي يعلى الموصلي ٢ ـ المسند:                                       |
| القسم الثالث: الحديث الضعيف                                                     |
| تعريف «الضعيف» لغة واصطلاحاً                                                    |
| تفاوت الحديث الضعيف                                                             |
| مراتب الحديث الضعيف                                                             |
| حكم ذكر الحديث الضعيف                                                           |
| حكم الحديث الضعيف                                                               |
| * المذاهب في قبول «الحديث الضعيف»                                               |
| المذهب الأول: أنه يُعمل بالحديث الضعيف مطلقاً بشرط أن لا يوجد غيره              |
| المذهب الثاني: يُستحب العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال من المستحبات        |
| والمكروهات                                                                      |
| المذهب الثالث: لا يجوز العمل بالحديث الضعيف مطلقاً ، لا في فضائل الأعمال ولا في |
| الحلال والحرام                                                                  |
| أمثلة للأحاديث الضعيفة التي فقدت شروط التقوية                                   |

| أوهى الأسانيد                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------|
| * أشهر المؤلفات في الحديث الضعيف                                             |
| أولاً: الكتب التي قيل إن فيها أحاديث ضعيفة فقط:                              |
| ١ ـ نوادر الأصول في معرفة أخبار الرسول: للترمذي ٢٩٤٠٠٠٠٠٠٠٠                  |
| ٢ ـ مسند الشهاب: للقضاعي                                                     |
| ٣_ مسند فردوس: للديلمي                                                       |
| ثانياً: الكتب الخاصة بنوع من أنواع الحديث الضعيف ٦٩٥                         |
| ١ _ المراسيل: لأبي داود                                                      |
| ٢ _ العلل: للرازي                                                            |
| ٣_ العِلِلِ الكبرى: للدارقطني٩٥٠                                             |
| ٤ ـ المناكر المنيف في الصحيح والضعيف: لابن الجوزية                           |
| ٥ ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة: للألباني                               |
| ٦ _ موسوعة الأحاديث والآثار الضعيفة والموضوعة                                |
| ثالثاً: الكتب المؤلفة في تراجم الرواة الضعفاء المذكورة فيها بعض الأحاديث ٦٩٥ |
| ١ _ الضعفاء الكبير: للعقيلي                                                  |
| ٢ _ معرفة المجروحين من المحدثين والضعفاء: لابن حبان                          |
| ٣_الكامل في ضعفاء الرجال: لابن عدي ٢٩٦٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                           |
| ٤ ـ ميزان الاعتدال: للذهبي                                                   |
| ٥ _ لسان الميزان: لابن حجر                                                   |
| الفصل الرابع: تعريف الأنواع المشتركة بين الصحيح والحسن والضعيف ١٩٧           |
| (١) الحديث القدسي                                                            |
| تعريف «الحديث القدسي» لغةً واصطلاحاً                                         |
| حکمه                                                                         |
| مثاله                                                                        |
| الحديث القدسي كلام الله بالمعنى لا باللفظ٧٠١                                 |

| حكمة إنزال الحديث القدسي والقرآن الكريم ٧٠١            |
|--------------------------------------------------------|
| الفروق بين الحديث القدسي والقرآن الكريم٠٠٠             |
| الفرق بين الحديث القدسي والحديث النبوي                 |
| عدد الأحاديث القدسية                                   |
| * أشهر المؤلفات في الحديث القدسي القدسي ٧٠٣            |
| ١ ـ الأحاديث القدسية: للنووي٧٠٣                        |
| ٢ ـ المقاصد الحسنة في الأحاديث الإلهية: لابن بلبان٧٠٠  |
| ٣- الأربعون القدسية: للملا علي القاري ٧٠٣              |
| ٤ ـ الإتحافات السنية بالأحاديث القدسية: للمناوي٧٠٣     |
| ٥ ـ الإتحافات السنية في الأحاديث القدسية: للطربزوني٧٠٣ |
| ٦ ـ الأحاديث القدسية: لعلماء الأزهر ٧٠٤                |
| ٧ ـ الصحيح المسند من الأحاديث القدسية: لابن العدوي ٧٠٤ |
| ٨ ـ الأحاديث القدسية: للشقيري ٧٠٤                      |
| (٢) الحديث المتصل                                      |
| تعريف «المتصل» لغة واصطلاحاً                           |
| أمثلة الحديث المتصل                                    |
| ١ ـ مثال المتصل المرفوع                                |
| ٢ ـ مثال المتصل الموقوف                                |
| ٣ ـ مثال المتصل المقطوع                                |
| حكم الحديث المتصل                                      |
| (٣) الحديث المرفوع                                     |
| تعريف «الموضوع» لغةً واصطلاحاً                         |
| مثال المرفوع                                           |
| أنواع الحديث المرفوع                                   |
| ۱ _ المرفوع التقريري                                   |

| ٢ ـ المرفوع الفعلي                                                |
|-------------------------------------------------------------------|
| ٢- المرفوع القولي                                                 |
| ٤ _ المرفوع الوصفي                                                |
| ٥ ـ المرفوع الحكمي                                                |
| حكم الحديث المرفوع                                                |
| (٤) الحديث المسند                                                 |
| تعريف «المسند» لغة واصطلاحاً                                      |
| ملاحظة                                                            |
| أمثلة للجِديث المسند                                              |
| حكم الحديث المسند                                                 |
| الفرق بين المسند والمتصل                                          |
| الفرق بين المرفوع والمسند                                         |
| الفرق بين المرفوع والمستد                                         |
| الفرق بين المرفوع والمتصل ٧١٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ملاحظة                                                            |
| فائلة                                                             |
| (٥) الحديث الموقوف                                                |
| تعريف «الموقوف» لغة واصطلاحاً                                     |
| أمثلة الحديث الموقوف                                              |
| فروع تتعلق بالمرفوع حكماً                                         |
| حكم الاحتجاج بالموقوف                                             |
| الموقوف على غير الصحابة                                           |
| * مصادر الحديث الموقوف ومظانه                                     |
| - 1- المصنف: لا بن البير البير شبيه                               |
| ٢_المصنف: لعبد الرزاق الصنعاني                                    |
| ۱۸۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                            |

| ٤ _ السنن: للدارمي                                        |
|-----------------------------------------------------------|
| ٥ ـ تفسير الطبري                                          |
| ٦ ـ التفسير: للرازي ٢ ـ التفسير: للرازي                   |
| ٧_التفسير: لابن المنذر٧                                   |
| ٨ حلية الأولياء: لأبي نعيم٨                               |
| ٩ ـ الأجزاء الحديثية: لابن أبي الدنيا ٧١٩                 |
| ١٠ ـ الموقوف على الموقوف: للموصلي ٧١٩٠                    |
| ١١ _ إجمال الإصابة في أقوال الصحابة: للعلائي              |
| ١٢ ـ الوقوف على ما في صحيح مسلم من الموقوف: لابن حجر ً٧١٩ |
| ١٣ ـ الدر المنثور: للسيوطي                                |
| ١٤ ـ ما أنا عليه وأصحابي: لأحمد سالم٧٢٠                   |
| (٦) الحديث المقطوع ٢١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        |
| تعريف «المقطوع» لغة واصطلاحاً                             |
| أمثلة من الحديث المقطوع                                   |
| أ_مثال الحديث المقطوع القولي                              |
| ب_مثال الحديث المقطوع الفعلي                              |
| حكم الاحتجاج بالحديث المقطوع٧٢٢                           |
| تنبیه                                                     |
| * مصادر الحديث المقطوع ومظانه                             |
| ١ ـ المصنف: لعبد الرزاق                                   |
| ٢ ـ المصنف: لابن أبي شيبة                                 |
| ٣ ـ تفسير الطبري                                          |
| ٤ ـ التفسير: للرازي                                       |
| ٥ ـ التفسير: لابن المنذر                                  |
| ٦ ـ مؤلفات ابن أبي الدنيا                                 |

| ٧_حلية الأولياء: لأبي نعيم٧                               |
|-----------------------------------------------------------|
| ٨ ـ الدر المنثور: للسيوطي                                 |
| الفصل الخامس: تعريف انواع الحديث الضعيف ٧٢٥               |
| (أ) الحديث المرسل                                         |
| تعريف «المرسل» لغة واصطلاحاً٧٢٧                           |
| مثال الحديث المرسل                                        |
| أسباب الإرسال                                             |
| حكم الحديث المرسل                                         |
| أقوال في الاحتجاج بالحديث المرسل                          |
| ١ ـ ضعيُّف مردود                                          |
| ۲ ـ صحیح یحتج به                                          |
| ٣ ـ مقبول لكن بشروط                                       |
| مثال لمنهج الإمام الشافعي في قبول المرسل ٧٣١٠             |
| إشكال وجوابه                                              |
| أشهر المسلمين من التابعين                                 |
| * مصادر الحديث المرسل                                     |
| ١ ـ الْمراسيل: لأبي داود                                  |
| ٢ ـ المراسيل: لابن أبي حاتم                               |
| ٣ ـ بيان المرسل: للبرديجي                                 |
| ٤ ـ التفصيل المبهم المراسيل: للخطيب ٧٣٣٠                  |
| ٥ ـ جامع التحصيل بأحكام المراسيل: للعلائي٧٣٣              |
| ٦ ـ كتاب المراسيل وما يجرى مجراها: للمزي                  |
| ٧ ـ الحديث المرسل وحجيته وأثره في الفقه الإسلامي: لهيتو ٧ |
| ٨ ـ الحسن البصري وحديثه المرسل: للجغبير                   |
| مرسل الصحابي                                              |

| مثاله                            |
|----------------------------------|
| حکمه                             |
| شكال وجوابه                      |
| (٢) الحديث المنقطع               |
| تعريف «المنقطع» لغة واصطلاحاً٩٣٠ |
| مثال الحديث المنقطع              |
| حکمه                             |
| (٣) الحديث المُعضَل              |
| تعريف «المعضل» لغة واصطلاحاً     |
| مثاله ٧٤٤                        |
| أمثلة الحديث المعضل              |
| حكم المعضل                       |
| اجتماع المعضل مع بعض صور المعلق  |
| * من مظانّ المعضل                |
| ۱ ـ السنن: لسعيد بن منصور        |
| ٢ ـ مؤلفات ابن أبي الدنيا        |
| (٤) الحديث المعلق                |
| تعريف «المعلق» لغة واصطلاحاً     |
| مثاله المعلَّق                   |
| حكم المعلق                       |
| الفرق بين المعلق والمعضل         |
| معلقات الصحيحين                  |
| أ معلقات في «صحيح البخاري»       |
| مثاله مثاله مثاله                |
| اطلاق مصطلح المعلق               |

| علقات في «صحيح مسلم»                                                | ہا۔ ۔ منا |
|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| ىلقات في كتب أخرى                                                   |           |
| حديث المدلَّس                                                       |           |
| ، «المدلس» لغة واصطلاحاً                                            |           |
| ف<br>ف المختار                                                      | التعرية   |
| التدليس                                                             |           |
| واية الراوي عمن لقيه وسمع ما لم يسمعه منه                           |           |
| ٧٥٦                                                                 |           |
| YOV                                                                 | حكما      |
| واية الراوي عمن عاصره ولم يلقه أو لقيه ولم يسمع منه ٧٥٨             |           |
| /oA                                                                 | مثاله     |
| /09                                                                 | حكم       |
| واية الراوي عمَّن لم يعاصره ولم يدركه إذا كانت روايته موهمة الاتصال | ٣_ر       |
| /٦•                                                                 |           |
| واية الراوي من صحيفة عمن قد عاصره ولقيه أو لم يلقه                  | ٤ ـ ر     |
| ٦٠                                                                  | مثاله     |
| ٦٠                                                                  |           |
| رواية الراوي عن شيخ فيسميه أو يلقبه أو يكنيه بخلاف ما يشتهر به      |           |
| ٦٠                                                                  | مثاله     |
| مها                                                                 | حک        |
| غ التدليس                                                           | صيغ       |
| أن يقول: «قال فلان»                                                 |           |
| ٦٢                                                                  |           |
| أن يقول الراوي لما لم يسمعه: «حدَّث فلان»                           | _ ٢       |
| 17                                                                  | 114.      |

| ٣ ـ ال يقول الراوي لما لم يسمعه: «دكر فلان»                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| مثاله                                                                                      |
| ٤ ـ أن يقول الراوي «فلان» ولا يقولون قبله شيئاً ٧٦٢                                        |
| مثاله                                                                                      |
| ٥ ـ أن يقول الراوي: «حدثنا» و «سمعت» ثم يسكت ، ثم يقول: «فلان» ٧٦٣                         |
| مثالهمثاله                                                                                 |
| ٦ ـ أن يقول الراوي: «عن فلان»                                                              |
| مثالهمثاله                                                                                 |
| طرق معرفة التدليس ٢٦٥                                                                      |
| ١ ـ إخبار المدلس عن نفسه بذلك١                                                             |
| مثالهم۲۷                                                                                   |
| ٢ ـ أن يكون المدلس لم يسمع أصلاً من شيخه ٧٦٦                                               |
| مثاله                                                                                      |
| ٣_ أن يكون الحديث الذي رواه المدلس معروفاً من رواية أحد الضعفاء٧٦٦                         |
| مثالهمثاله                                                                                 |
| ٤ ـ أن يروي الحديث نفسه عنه من وجه آخر بالتصريح بواسطة بين الراوي المدلس                   |
| وشیخه                                                                                      |
| مثاله مثاله                                                                                |
| ٥ ـ أن يسأل الراوي المدلس عن سماعه فيجيب بالنفي ٧٦٧                                        |
| مثاله                                                                                      |
| ٦ ـ أن يسأل الراوي المدلس عن سماعه فيجيب بذكر الواسطة٧٦٨                                   |
| مثاله                                                                                      |
| ٧ ـ تصريح شيخ المدلس بأنه هو من حديث المدلس بالحديث وأسقط روايته منه ٧٦٨                   |
| مثالهمثاله                                                                                 |
| <ul> <li>٨ - أن يصرح أحد الأثمة بأن الحديث لم يسمعه المدلس ممن فوقه</li> <li>٢٦٩</li></ul> |

| شاله                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٠ ـ بمعرفة التاريخ                                                              |
| شاله                                                                            |
| ١٠ ـ جمع طرق الحديث ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                       |
| ١١ ـ ما يعرف من تدليس الشيوخ                                                    |
| ١٦ ـ إذا لم يعلم وجود التدليس ولكن تكون في الحديث علة إسنادية فتحمل هـٰذه العلة |
| على احتمال وجود التدليس                                                         |
| حكم رواية المدلس                                                                |
| قسام التدليس                                                                    |
| ١ _ تدليس الاستدراك                                                             |
| مثالهمثاله                                                                      |
| حکمه                                                                            |
| ٢ ـ تدليس الإسناد                                                               |
| مثاله                                                                           |
| الأسباب الحاملة على تدليس الإسناد                                               |
| حکمه                                                                            |
| ٣_تدليس البلاد                                                                  |
| حکمه                                                                            |
| ٤ ـ تدليس التسوية                                                               |
| مثاله                                                                           |
| حکمه                                                                            |
| ٥ ـ تدليس السكوت                                                                |
| مثاله                                                                           |
| حکمه                                                                            |
| ٦_ تدليس الشيوخ                                                                 |

| شاله                                                   |
|--------------------------------------------------------|
| لفرق بين تدليس الإسناد وتدليس الشيوخ ٧٨١               |
| لأسباب الحاملة على تدليس الشيوخ ٧٨٢                    |
| حکمه                                                   |
| ٧٨٣                                                    |
| صور تدليس الصيغ                                        |
| لصورة الأولى: التصريح بالتحديث فيما لم يسمعه الراوي٧٨٣ |
| ٨٤                                                     |
| الصورة الثانية: التصريح بالتحديث في الوجادة٧٨٤         |
| مثاله                                                  |
| الصورة الثالثة: من صرح بالإخبار في الإجازة ٧٨٤         |
| مثاله                                                  |
| ٨ ـ تدليس العطف                                        |
| مثاله                                                  |
| حکمه                                                   |
| ٩ ـ تدليس القطع                                        |
| مثاله                                                  |
| حکمه                                                   |
| ١٠ ـ تدليس المتن                                       |
| حکمه                                                   |
| (٦) الحديث المرسل الخفي٠٠٠ ١٨٩٠                        |
| تعريف «المرسل الخفي» لغة واصطلاحاً ٨٩/                 |
| أمثلة المرسل الخفي                                     |
| الفرق بين المرسل الخفي والمدلس                         |
| طرق معرفة الإرسال الخفي                                |

| (٧) الحديث الشاذ                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------|
| تعريف «الشاذ» لغة واصطلاحاً                                              |
| أقسام الشاذ                                                              |
| القسم الأول: الشاذ سنداً                                                 |
| مثالهمثاله                                                               |
| القسم الثاني: الشاذ متناً                                                |
| مثالهمثاله                                                               |
| حكم الحديث الشاذ                                                         |
| أقوال العلماء في مفهوم الشاذ                                             |
| (٨) الحديث المنكر ٨٠١                                                    |
| تعريف «المنكر» لغة واصطلاحاً                                             |
| الفرق بين المنكر وبين الشاذ                                              |
| مثاله                                                                    |
| حكم الحديث المنكر                                                        |
| أقرال العلماء في المنكر                                                  |
| أ_المنكر عند البرديجي                                                    |
| ب المنكر عند الإمام مسلم                                                 |
| الفرق بين عبارات «منكر الحديث» و «روى المناكيرَ» أو «يروي أحاديثَ منكرة» |
| وغيرها                                                                   |
| ٠٠٠ «منكر الحديث» و «يروي المناكيرَ» و «حديثه منكر»                      |
| ١ ـ معنى «منكر الحديث» عند الإمام البخاري                                |
| الخلاصة                                                                  |
| تنبيه                                                                    |
| ه (٩) الحديث المضطرب                                                     |
| ته في «المرضط ب» لغة واصطلاحاً                                           |

| شروط تحقق الاضطراب             |
|--------------------------------|
| أقسام الحديث المضطرب           |
| القسم الأول: مضطرب السند       |
| مثالهمثاله                     |
| القسم الثاني: مضطرب المتنالمتن |
| مثاله                          |
| ممن يقع الاضطراب               |
| سبب ضعف المضطرب                |
| حكم الاحتجاج بالمضطرب١٤٨       |
| أمثلة ذلك                      |
| (١٠) الحديث المدرج             |
| تعريف «المدرج» لغة واصطلاحاً   |
| أقسام المدرج                   |
| القسم الأول: الإدراج في المتن  |
| مثال الإدراج في أوّل المتن     |
| مثال الإدراج في وسط المتن      |
| مثال المدرج في آخر المتن       |
| القسم الثاني: الإدراج في السند |
| الصورة الأولى                  |
| مثالها مثالها                  |
| الصورة الثانية                 |
| مثالها                         |
| الصورة الثالثة                 |
| مثالها                         |
| الصورة الرابعة                 |

| مثالهامثالها على المناسبة المناسب |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حكم الإدراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| طرق معرفة الإدراجطرق معرفة الإدراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| دواعي الإدراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سبب الإدراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| * مصادر الحديث المدرج*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١ ـ الفصل للوصل والمدرج في النقل: للخطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٢ ـ تقريب المنهج بترتيب المدرج: لابن حجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣ ـ المدرج إلى معرفة المدرج: للسيوطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤ ـ تسهيل المدرج إلى المدرج: للغماري ٨٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (١١) الحديث المقلوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تعريف «المقلوب» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أقسام المقلوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| القسم الأول: القلب في السند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| القسم الثاني: القلب في المتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الأسباب الحاملة على القلب ٢٠٠٠ الأسباب الحاملة على القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حكم القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| * أشهر المصنفات فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (١٢) الحديث المعلّ أو المعلّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تعريف «المعل» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أسماء « المعلرِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تعريف العلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| اطلاق العلق على معناها الإصطلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| جلالة هذا العلم ودقته ومن يتمكن منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خفاء العلل على غير حذَّاق النقاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| كيف يستعان على إدراك العلل في الحديث؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أنواع العلل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أقسام العلل الواردة في السند والمتن وفي السند والمتن معاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| القسم الأول: العلة في السند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مثالها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| القسم الثاني: العلة في المتن المتن العلم في المتن العلم الثاني: العلم في المتن العلم في العلم في المتن العلم في العلم |
| مثالها مثالها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| القسم الثالث: العلة في السند والمتن معاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مثالها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حكم الحديث المعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| * أشهر المؤلفات في علم علل الحديث والحديث المعل ٨٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١ ـ التاريخ والعلل: لابن معين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٢ ـ العلل: لأحمد بن حنبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣- العلل الكبير: للترمذي ٨٤٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| التأليف المصنف في علل الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| القسم الأول: المصنفات في العلل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أولاً: المصادر المصنفة الخاصة في العلل عامة ٨٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١ ـ التمييز: لمسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢ ـ العلل: لابن أبي حاتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣ ـ العلل الواردة في الحاديث النبوية: للدارقطني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤ ـ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية: لابن الجوزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ثانياً: المصادر المصنفة في علل خاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١ ـ الإلزامات: للدارقطني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| ٢ ـ تقييد المجمل وتمييز المشكل: للغساني                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| القسم الثاني: المصنفات التي تتعرض لعلل الأحاديث في ضم بحوثها                |
| أولاً: المصنفات في رواية الحديث                                             |
| ١ ـ الجامع الصحيح: للبخاري                                                  |
| ٢ ـ المسند الصحيح: لمسلم                                                    |
| ٣ ـ المجتبى: لابن ماجه                                                      |
| ٤ _ البحر الزخار: للبزار                                                    |
| ثانياً: كتب التخريج                                                         |
| ١ _ نصب الراية لأحاديث الهداية: للزيلعي ٨٥٠                                 |
| ٢ ـ المغني عن حمل الأسفار بتخريج ما في الإحياء من الأخبار: للعراقي ٢٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٣ ـ التلخيص الحبير في تخريج أحاديث شرح الرافعي الكبير: لابن حجر٥١           |
| ثالثاً: شروح كتب رواية الحديث                                               |
| ١ ـ التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد: لابن عبد البر٠٠٠            |
| ٢ ـ فتح الباري شرح الجامع الصحيح للبخاري: لابن حجر ٨٥١                      |
| ٣ ـ عمدة القاري شرح صحيح البخاري: للعيني                                    |
| ٤ _ فيض القدير شرح الجامع الصغير: للمناوي                                   |
| ٥ _ إعلام الأنام شرح بلوغ المرام من أحاديث الأحكام: للشيخ عتر ٨٥١           |
| رابعاً: مصادر فقه المحدثين٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                  |
| ١ ـ الاستذكار لمذاهب علماء الأمصار: لابن عبد البر٠٠٠                        |
| ٢ _ المغني في الفقه الحنبلي: لابن قدامة                                     |
| ٣_ المجموع: للنووي                                                          |
| ٤ _ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق: لعثمان بن علي                            |
| ٥ ـ فتح القدير للعاجز الفقير: للكمال بن الهمام٥٠٠                           |
| خامساً: كتب تدرس مناهج مصادر الرواية                                        |
| ١ ـ هدي الساري مقدمة فتح الباري: لابن حجر ٨٥٢ .                             |

| ٢ ـ مقدمة فتح الملهم شرح صحيح مسلم: للعثماني ٨٥٢            |
|-------------------------------------------------------------|
| ٣_ الإمام الترمذي والموازنة بين جامعه والصحيحين: للعتر ٨٥٣. |
| (١٣) الحديث المحرِّف والمصحَّف                              |
| أولاً: تعريف «المحرف» ٥٥٨                                   |
| تعريف «التحريف» لغة واصطلاحاً                               |
| ثانياً: تعريف «المصحف»                                      |
| تعريف «التصحيف» لغة واصطلاحاً ١٥٦.                          |
|                                                             |
| مثال التصحيف في الحديث                                      |
| أقسام التصحيفأ                                              |
| ١ ـ التصحيف في الإسناد                                      |
| مثاله                                                       |
| ٢ ـ تصحيف البصر                                             |
| مثاله                                                       |
| ٣_ تصحيف السمع                                              |
| مثاله                                                       |
| ٤ ـ تصحيف اللفظ                                             |
| مثاله٩٥٩                                                    |
| ٥ ـ التصحيف في المتن                                        |
| مثالهمثاله                                                  |
| ٦ ـ تصحيف المعنى ٨٦٠                                        |
| * أشهر المصنفات في الحديث المحرف والمصحف                    |
| ١ ـ التنبيه على حدوث التصحيف: للأصفهاني                     |
| ٢ ـ تصحيف المحدثين: للعسكري                                 |
| ٣ ـ تصحيف المحدثين: للدار قطني                              |

| ٤ _ إصلاح خطأ المحدثين: للخطابي                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥ ـ مشارق الأنوار على صحيح الآثار: للقاضي عياض ٨٦١                                       |
| ٦ ـ تصحيح التصحيف وتحرير التحريف: للصفدي ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠           |
| ٧ ـ التطريف في التصحيف: للسيوطي                                                          |
| (١٤) الحديث الموضوع                                                                      |
| تعريف «الموضوع» لغة واصطلاحاً                                                            |
| الوضع في الحديث من جهة التعمد والغفلة                                                    |
| الأول: التعمد والقصد                                                                     |
| والثاني: الغفلة والخطأ                                                                   |
| إثم الكذب على رسول الله ﷺ                                                                |
| حكم وضع الحديث٨٦٧                                                                        |
| هل تُقبل رواية الواضع أو الكاذب بعد موته؟                                                |
| حكم رواية الحديث الموضوع ٨٦٩                                                             |
| بداية ظهور الكذب والوضع في الحديث٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                       |
| الشيعة ووضع الحديث                                                                       |
| أسباب الوضع في الحديث                                                                    |
| أولاً: الخلافات السياسية                                                                 |
| أمثلة الوضع لهـذا النوع                                                                  |
| ثانياً: العداوة للإسلام                                                                  |
| أمثلة الوضع لهلذا النوع المثلة الوضع لهلذا النوع ١٧٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ثالثاً: العصبية للجنس والقبيلة واللغة والبلد                                             |
| أمثلة الوضع لهــذا النوع                                                                 |
| رابعاً: القصص والوعظ للترغيب والترهيب١٧٦٠                                                |
| أمثلة الوضع لهذا النوع٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                    |
| خامساً: الخلافات المذهبية والكلامية                                                      |

| ۸٧٨                  | أمثلة الوضع لهـذا النوع                                                                |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| AVA                  | سادساً: الاحتساب في الوضع للترغيب والترهيب                                             |
| AV9                  | أمثلة الوضع لهـذا النوع                                                                |
| AV9                  | سابعاً: التقرب من السلاطين والحكام                                                     |
| ۸۸*                  | أمثلة الوضع لهـذا النوع                                                                |
| ۸۸*                  | نتائج الوضع في الحديث                                                                  |
|                      | ضوابط لمعرفة الوضع في الحديث في السند والمتن                                           |
|                      | أولاً: علامات الوضع في السند                                                           |
|                      | ثانياً: علامات الوضع في المتن                                                          |
| AAY                  |                                                                                        |
|                      | * أهم الكتب المصنفة في الأحاديث الموضوعة                                               |
|                      | ١ ـ تذكرة الموضوعات: للمقدسي                                                           |
| · ·                  | ٢ ـ الموضوعات من الأحاديث المرفوعات: للجوزقاني                                         |
|                      | ٣_الموضوعات: لابن الجوزي                                                               |
|                      | ٤ ـ المغني عن الحفظ والكتاب بقولهم: لم يصح شيء في هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                      | ٥ ـ المنار المنيف في الصحيح والضعيف: لابن القيم الجوزية                                |
|                      | ٦ ـ سفر السعادة: للفيروز آبادي                                                         |
| الألسنة: للسخاوي ٨٩٤ | ٧ ـ المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشهرة على                                |
| Λ9ξ                  | ٨ ـ اللَّالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة: للسيوطي                                    |
| ابن عراق ۸۹٤         | ٩ ـ تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة: لا                             |
| ۸۹٤                  | ١٠ ـ تذكرة الموضوعات: للفتني                                                           |
|                      | ١١ ـ الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة: للملاعلي الق                                |
| ي                    | ١٢ ـ المصنوع في معرفة الحديث الموضوع: للملا على القار                                  |
| ۸۹۵                  | ١٣ ـ كشف الخفاء: للعجلوني                                                              |
|                      | ١٤ ـ الفوائد الموضوعة في الأحاديث الموضوعة: للكرمي.                                    |

| ١٥ ـ الكشف الإلهي عن شديد الضعيف والموضوع الواهي: للسندروسي                    |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦ ـ الدرر المصنوعات في الأحاديث الموضوعات: للسفاريني                          |
| ١٧ ـ الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة: للشوكاني                           |
| ١٨ ـ اللؤلؤ المرصوع فيما قبل لا أصل له أو بأصله الموضوع: للمشيشي ٨٩٧           |
| ١٩ ـ الآثار المرفوعة في الأحاديث الموضوعة: للكنوي                              |
| ٢٠ ـ تحذير المسلمين من الأحاديث الموضوعة على سيد المرسلين: لظافر المالكي . ٨٩٧ |
| ٢١ _ موسبوعة الأحاديث والآثار الضعيفة والموضوعة: لمجموعة من الأساتذة ١٩٨٨      |
| الفصل السَّادس: تعريف أنواع الحديث وعلومه من حيث التفرّد ومعرفة الزيادات ٨٩٩   |
| (١) الحديث المشهور                                                             |
| تعريف «المشهور» لغة واصطلاحاً                                                  |
| مثالهمثاله                                                                     |
| مثاله                                                                          |
| «المشهور» غير الاصطلاحي «المشهور»                                              |
| أنواع «المشهور» غير الاصطلاحي                                                  |
| ١ ـ مشهور بين أهل الحديث خاصة                                                  |
| مثاله                                                                          |
| ٢ ـ مشهور بين أهل الحديث والعلماء والعوام                                      |
| مثاله                                                                          |
| ۳ مشهور بین الفقهاء                                                            |
|                                                                                |
| ٤ ــ مشهور بين الأصوليين                                                       |
| مثاله                                                                          |
| ٥ _ مشهور بين النحاة                                                           |
| مثاله                                                                          |
| 9.44                                                                           |

| مثالهمثاله                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| حكم الحديث المشهور                                                              |
| * أشهر المصنفات في الأحاديث المشهورة ١٩٠٣.                                      |
| ١ ـ المقاصد الحسنة فيما اشتهر على الألسنة: للسخاوي ٢٠٠٠                         |
| ٢ ـ تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث: لابن الديبع ٩٠٣. |
| ٣ ـ كشف الخفاء: للعجلوني                                                        |
| الحديث المستفيض                                                                 |
| تعريف «المستفيض» لغة واصطلاحاً                                                  |
| (٢) الحديث العزيز                                                               |
| تعريف «العزيز» لغة واصطلاحاً                                                    |
| مثاله                                                                           |
| حکمه                                                                            |
| * المؤلفات فيه                                                                  |
| (٣) الحديث الفرد والغريب                                                        |
| أولاً: تعريف «الفرد»                                                            |
| تعريف «الفرد» لغة واصطلاحاً                                                     |
| ثانياً: تعريف «الغريب» «                                                        |
| تعريف «الغريب» لغة واصطلاحاً                                                    |
| ملاحظة مهمة                                                                     |
| أقسام الفرد                                                                     |
| القسم الأول: الفرد المطلق                                                       |
| مثاله                                                                           |
| تنبيه                                                                           |
| القسم الثاني: الفرد النسبي                                                      |
| ۱ ـ تفرد شخص عن شخص                                                             |

| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢ ـ تفرُّد أهل بلد عن شخص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣ ـ تفرُّد شخص عن أهل بلد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤ ـ تفرُّد أهل بلد عن أهل بلد أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مثالهمثاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تنبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| حكم «الحديث الفرد» أو «الغريب» ٩١١.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| * من مظانّ الأحاديث «الأفراد» و«الغرائب»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١ ـ مسند البزار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢ ـ المعجم الأوسط: للطبراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أشهر المصنفات فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١ ـ الأفراد: للدارقطني١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٢ ـ السنن التي تفرد بكل سنة منها أهل بلدٍ: لأبي داود ٩١٣ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (٤) معرفة الاعتبار والمتابعة والشاهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أولاً: تعريف «الاعتبار»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تعريف «الاعتبار» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مثال الاعتبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ثانياً: تعريف «المتابعة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تعريف «المتابعة» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أنواع المتابعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١ _ المتابعة التامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مثالها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢ ـ المتابعة القاصرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| مثالها مثلها مثلها مثلها مثلها مثلها مثلها مثله مثلها مثالها مثلها مثلها مثلها مثله مثله مثله مثله مثله مثله مثله مثله |

| ثالثاً: تعريف «الشاهد»                                   |
|----------------------------------------------------------|
| تعريف «الشاهد» لغة واصطلاحاً                             |
| مثال الشاهد                                              |
| مثال للمتابعة والشاهد                                    |
| ملحوظةماحوظة                                             |
| (٥) زيادات الثقات                                        |
| تعريف «زيادات الثقات» لغةً واصطلاحاً ٩٢١.                |
| مكان وقوع الزيادات                                       |
| أولاً: تعريف الزيادة في المتن                            |
| حكم الزيادة في المتن                                     |
| مثالها                                                   |
| ثانياً: تعريف الزيادة في الإسناد                         |
| حكم الزيادة في الإسناد                                   |
| مثاله                                                    |
| فائدة معرفة زيادات الثقات وكيفية معرفتها                 |
| (٦) المزيد في متصل الأسانيد ٢٩٠١ المزيد في متصل الأسانيد |
| تعريف «المزيّد في متصل الأسانيد» لغة واصطلاحاً           |
| مثاله                                                    |
| شروط ردّ الزيادة                                         |
| الاعتراضات الواردة على ادّعاء وقوع الزيادة               |
| * أشهر المصنفات فيه                                      |
| ١ ـ تمييز المزيد في متصل الأسانيد: للخطيب ٩٣١            |
| الفصل السابع: تعريف علوم الإسناد٩٣٣                      |
| (١) الحديث المعنعن ١٥٥ الحديث المعنعن                    |
| تعريف «المعنعن» لغة واصطلاحاً                            |

| ۹۳۰      | أمثلة للإسناد المعنعن                            |
|----------|--------------------------------------------------|
| ٩٣٦      | أقسام العنعنة                                    |
|          | حكم الحديث المعنعن                               |
|          | الحاصل                                           |
|          | (٢) الحديث المؤنَّن                              |
|          | تعريف «المؤنَّن» لغةً واصطلاحاً                  |
|          | كيف تقع «أنَّ» في الإسناد؟                       |
|          | أمثلة في ذلك                                     |
| 987      | الفرق بين «أنَّ» و «عن»                          |
| 980      | توضيح المسألة                                    |
|          | خلاصة القول في التفريق بين «أنَّ» و«عن»          |
| 90 *     | أمثلة اتفاق «أنَّ» و«عن» واختلافهما فِي الأسانيد |
| بال بال  | أولاً: أمثلة لعدم الفرق بين الصيغتين في الاستعم  |
| 101      | ثانياً: أمثلة لوجود الفرق بين استعمال اللفظتين   |
| 104      | حكم الحديث المؤنَّن                              |
|          | (٣) الحديث المسلسل                               |
| 100      | تعريف «المسلسل» لغة واصطلاحاً                    |
| 100      | أقسام المسلسل                                    |
|          | القسم الأول: المسلسل بأحوال الرواة القولية .     |
|          | مثاله مثاله                                      |
| .07      | القسم الثاني: المسلسل بأحوال الرواة الفعلية .    |
| 07       | مثاله                                            |
| والفعلية | القسم الثالث: المسلسل بأحوال الرواة القولية و    |
|          | مثاله                                            |
| ov       | القسم الرابع: المسلسل بصفات الرواة القولية       |

| مثالهمثاله                                        |
|---------------------------------------------------|
| القسم الخامس: المسلسل بصفات الرواة الفعلية٩٥٨     |
| مثالهمه                                           |
| القسم السادس: المسلسل بصفات الإسناد والرواية      |
| مثالهماله                                         |
| القسم السابع: المسلسل بزمن الرواية                |
| مثالهماله                                         |
| القسم الثامن: المسلسل بمكان الرواية               |
| مثالهمثاله                                        |
| فائدة التسلسل                                     |
| أصح المسلسلات                                     |
| حكم الحديث المسلسل                                |
| <ul><li>* المؤلفات في الأحاديث المسلسلة</li></ul> |
| ١ ـ المسلسلات: لابن شاذان                         |
| ٢ ـ المسلسلات: لأبي نعيم                          |
| ٣- المسلسلات: للمستغفري                           |
| ٤ ـ مسلسل العيدين: للخطيب البغدادي                |
| ٥ ــ مسلسل العيدين؛ للكتاني                       |
| ٦ ـ المسلسل الأول: لأبي القاسم السمرقندي          |
| ٧ ـ مسلسلات الديباجي: لأبي محمد العثماني٩٦٢       |
| ٨ ـ المسلسل بالأولية: للسلفي                      |
| ٩ ـ حديث العيدين المسلسل: للسلفي                  |
| ١٠ ـ نزهة الحفاظ: لأبي موسى المديني٩٦٣            |
| ١١ _ مسلسلات ابن الجوزي                           |
| ١٢ ـ مسلسل العبدين: لشستان                        |

| ١٢ _ مسلسل العيدين: لابن قدامة                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ١٤ _ مسلسلات الكلاعي: لأبي الربيع١٤                                             |
| ١٥ _ مسلسلات تاج الدين ابن حمويه                                                |
| ١٦ _ الجواهر المفضلة في الأحاديث المسلسلة: لابن الطيلسان                        |
| ١٧ _ مسلسلات ابن مسدي: لجمال الدين أبي بكر                                      |
| ١٨ _ العذب السلسل في الحديث المسلسل: للذهبي                                     |
| ١٩ _ المسلسل بالأولية: لتقي الدين السبكي                                        |
| ٢٠_ مسلسلات الكازروني: لعفيف الدين                                              |
| ٢١ _ مسلسلات العلائي:                                                           |
| ٢٢ _ المسلسل بالأولية: لأبي زرعة العراقي٩٦٥                                     |
| ٢٣ _ مسلسلات النجم ابن فهد                                                      |
| ٢٤ _ الجواهر المكلَّلة في الأخبار المسلسلة: للسخاوي                             |
| ٢٥ ــ مسلسلات ابن أبي الشريف                                                    |
| ٢٦ _ المسلسلات الكبرى: للسيوطي                                                  |
| ٢٧ ـ جياد المسلسلات: للسيوطي                                                    |
| ٢٨ ـ الفوائد الجليلة في مسلسلات محمد ابن عقيلة ٩٦٦ .                            |
| ٢٩ _ عقد الجواهر في سلاسل الأكابر: لابن عقيلة٩٦٦                                |
| ٣٠ عيون الموارد السلسلة من عيون الأسانيد المسلسلة: لابن الطيب ٢٦٠٠٠٠٠٠          |
| ٣١_ مسلسلات السيد علي السقاط                                                    |
| ٣٢_ الإسعاف بالحديث المسلسل بالإشراف: للزبيدي٩٦٧                                |
| ٣٣ ـ التعليقة الجليلة بتغليق مسلسلات: للزبيدي ٩٦٧                               |
| ٣٤ ـ التغريد في الأحاديث المسلسل بيوم العيد: للزبيدي٩٦٧                         |
| ٣٥ _ التحبير في الحديث المسلسل بالتكبير: للزبيدي ١٦٧                            |
| ٣٦_ تخريج الحديث المسلسل بالأولية: للزبيدي ٢٦٠١٠٧                               |
| ٣٧ _ السمط المكلِّل بالجوهر الثمين من الأربعين المسلسلة بالمحمدين: للزبيدي ١٦٧٠ |

| ٣٨ ـ الهدية المرتضية في المسلسل الأولية: للزبيدي ٩٦٧                               |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩ ـ العروس المجلية في طرق حديث الأولية: للزبيدي                                   |
| ٠٤ ـ عقد الجوهر الثمين في الحديث المسلسل بالمحمدين: للزبيدي ٩٦٨                    |
| ٤١ ـ المرقاة العلية في شرح الحديث المسلسل بالأولية: للزبيدي ٢٦٨٠٠٠٠٠٠              |
| ٤٢ ـ مسلسل يوم عاشوراء: للسَّنباوي٤٢                                               |
| ٤٣ ـ الفضل المبين في المسلسل من حديث النبي الأمين ﷺ: للدهلوي ٢٦٨٠٠٠٠٠              |
| ٤٤ _ مسلسلات الحلبي: لمحمد الشامي                                                  |
| ٥٥ ـ المسلسلات العشرة في الأحاديث النبوية: للسنوسي ٩٦٨                             |
| ٢٦ ـ مسلسلات الباجوري                                                              |
| ٤٧ _ إكمال المنة باتصال سند المصافحة المدخلة للجنة: للشنقيطي٩٦٩                    |
| ٤٨ ـ الخلاصة النافعة العلمية المؤيدة بحديث الرحمة المسلسل بالأولية: للشنقيطي . ٩٦٩ |
| ٤٩ ـ المناهل السلسلة في الأحاديث المسلسلة: للأيوبي٩٦٩                              |
| ٠٥ - ذيل نظم أجود المسلسلات: لزبارة اليمني                                         |
| ٥١ ـ الآيات البينات في شرح وتخريج الأحاديث المسلسلات: للفاسي                       |
| ٥٢ ـ العجالة في الأحاديث المسلسلة: للفارابي                                        |
| (٤) العالي والنازل                                                                 |
| أ ـ. تعريف «الإسناد العالي»                                                        |
| أولاً: تعريف «الإسناد» لغة واصطلاحاً                                               |
| ثانياً: تعريف «العالي» لغة واصطلاحاً ٩٧١.                                          |
| أهمية الإسناد العالى عند المحدثين                                                  |
| أقسام العلو                                                                        |
| القسم الأول: القرب من رسول الله ﷺ من حيث العدد بإسناد صحيح نظيف ٩٧٢                |
| مثاله                                                                              |
| القسم الثاني: القرب من إمام من أئمة الحديث ٩٧٣ من                                  |
| القسم الثالث: العلو بالنسبة إلى الكتب الحديثية المشتهرة                            |

| * الكتب المخصصة بالأسانيد العالية                     |
|-------------------------------------------------------|
| ١ ـ عوالي الأعمش                                      |
| ٢ ـ عوالي عبد الرزاق                                  |
| ٣-عوالي سفيان بن عيينة                                |
| ٤ ـ عوالي مالك                                        |
| ٥ ـ عوالي الحاكم                                      |
| ٦ ـ عوالي الليث بن سعد                                |
| ٧_عوالي البخاري٧                                      |
| ٨ ـ عوالي أبي الشيخ                                   |
| ٩ ـ عوالي الرشيد                                      |
| ١٠ ـ عوالي أبي المحاسن                                |
| ١١ ـ عوالي أبي محمد                                   |
| ١٢ _ عوالي أبي علي الحسين الصدفي                      |
| ١٣ ـ عوالي محب الدين النجار                           |
| ١٤ ـ الدرر الغوالي في الأحاديث العوالي: لابن طولون٩٧٦ |
| ب_ تعريف «السند النازل»                               |
| تعريف «النازل» لغة واصطلاحاً                          |
| مراتب النزول                                          |
| الفصل الثامن: تعريف علوم دراية الحديث                 |
| (١) سبب ورود الحديث                                   |
| (أ) تعريف «سبب ورود الحديث» لغةً واصطلاحاً٩٧٩         |
| أولاً: تعريف «السبب»                                  |
| ثانياً: تعریف «الورود»                                |
| فائدة معرفة «سبب ورود الحديث»                         |
| ١ ـ تخصيص العام                                       |

| ١ ـ تقييد المطلق                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ٢- تفصيل المجمل                                                         |
| ٤ ـ تحديد أمر النسخ وبيان الناسخ من المنسوخ                             |
| ٥ ـ بيان علة الحكم                                                      |
| ٦ ـ توضيح المشكل ٩٨٥ ٩٨٥                                                |
| أنواع ورود الحديثأنواع ورود الحديث                                      |
| النوع الأول: أن يكون سبب الحديث آية قرآنية                              |
| النوع الثاني: أن يكون سبب الحديث حديثاً آخر                             |
| النوع الثالث: أن يكون سبب الحديث أمراً متعلقاً بالسامعين من الصحابة ٩٨٧ |
| علاقة سبب ورود الحديث بسبب نزول القرآن                                  |
| ١ ـ في الفائدة                                                          |
| ٢ ـ في تعدُّد السبب                                                     |
| ٣ ـ في الأنواع                                                          |
| ٤ _ وفي المشكل                                                          |
| * أشهر المؤلفات في أسباب ورود الحديث                                    |
| ١ ـ محاسن الاصطلاح وتضمين كتاب ابن الصلاح: للبلقيني ٩٩٢                 |
| ٢ ـ أسباب ورود الحديث: للسيوطي                                          |
| ٣ ـ البيان والتعريف في أسباب ورود الحديث الشريف: لابن حمزة              |
| ٤ ـ علم أسباب ورود الحديث: لطارق أسعد ٩٩٥                               |
| ٥ ـ أسباب ورود الحديث: ضوابط ومعالم: لمحمد عصري ٩٩٥                     |
| (٢) غريب الحديث                                                         |
| تعريف «غريب الحديث» لغة واصطلاحاً٩٩٧                                    |
| معنى الغريب                                                             |
| الفرق بين «الغريب من الحديث» و «غريب الحديث»                            |
| أسباب وجود الغريب                                                       |
| •                                                                       |

| 1 * * * | قسام غريب الحديث                                                                                                                                     |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1       | لقسم الأول: منه ما هو كالأسماء المفردة                                                                                                               |
| 1       | لقسم الثاني: ومنه ما هو كالمؤتلف والمختلف                                                                                                            |
|         | لقسم الثالث: ومنه ما هو كالمتفق والمفترق                                                                                                             |
|         | لقسم الرابع: ومنه ما فيه الإعجام والإهمال                                                                                                            |
|         | القسم الخامس: ومنه ما فيه التشديد والتخفيف معاً                                                                                                      |
|         | ا<br>افضل ما يفسر به الغريب                                                                                                                          |
|         | وجود التثبت في معنى الغريب                                                                                                                           |
|         | * أشهر الكتب في غريب الحديث                                                                                                                          |
|         | ٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                               |
|         | ر                                                                                                                                                    |
|         | ٣ ـ غريب الحديث: للحربي                                                                                                                              |
| 1 • • 9 | ٤ ـ غريب الحديث: للخطابي                                                                                                                             |
|         | <ul> <li>٥ ـ كتاب الغريبين (غريبي القرآن والحديث): الأبي عبيد الهروي ٠٠٠٠٠</li> </ul>                                                                |
|         | <ul> <li>تاب العريبين (عريبي العراق والاعديث)، تا بي عبيد الهروي المعددة</li></ul>                                                                   |
|         | › _ الفائق في طريب المحديث . فلوت سطوي ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                         |
|         | <ul> <li>١٠٠٠٠٠٠ لوار على طبح ١٠ وار. تصاحبي في طريبي القرآن والحديث: للمديني ١٠٠٠٠٠٠٠</li> </ul>                                                    |
| ١٠١١    | ٩ ـ غريب الحديث: لابن الجوزي                                                                                                                         |
|         | ١٠ عريب الحديث المجاوري ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                        |
|         | ١١ _ انتهايه في طريب المحديث والاثر، دبل الم ثير ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                               |
|         | ١٢ _ المجرد للغة الحديث: للبغدادي٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                    |
|         | ۱۳ _ المجرد للعه الحديث. للبعدادي                                                                                                                    |
|         | <ul> <li>١١ ــ الدر المنتور للحيص نهايه ١٤ نير. للسيوطي ١٠٠٠٠٠</li> <li>١٤ ــ مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار: للفتني .</li> </ul> |
|         | <ul> <li>١٤ ـ مجمع بحار الا نوار في عرائب النتزيل ولطائف الا حبار . تلفسي .</li> <li>(٣) مختلف الحديث ومشكله</li></ul>                               |
|         | (٣) مختلف الحديث ومشكله                                                                                                                              |
|         |                                                                                                                                                      |

| تعريف "المختلف" لغة واصطلاحا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شروط اندراج الحديث في هـنـذا النوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الشرط الأولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الشرط الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الشرط الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الشرط الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| حَكم مختلفَ الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مثال مختلف الحديث ١٠١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لا تعارض في كلامه ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أهمية علم مختلف الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ضوابط مختلف الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ثانياً: تعريف «مشكل الحديث»١٠٢٢.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تعريف «مشكل الحديث» لغة واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الفروق بين «مختلف الحديث» و «مشكل الحديث»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الفرق الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الفرق الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الفرق الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الفرق الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| موقف العلماء من هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * أشهر الكتب في «مختلف الحديث ومشكله» المجاه المحله المعادية ومشكله المعادية ومشكله المعادية |
| ١ _ اختلاف الحديث: للإمام الشافعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢ ـ تأويل مختلف الحديث في الرد على أعداء الحديث: لابن قتيبة١٠٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣_مشكل الآثار: للطحاوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤ _ مشكل الحديث وبيانه: لابن فورك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥ ـ التحقيق في اختلاف الحديث: لابن الجوزي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| ٦ ـ المعتصر من المختصر من مشكل الآثار: للمطلي                       |
|---------------------------------------------------------------------|
| ٧ ـ تأويل الأحاديث الموهمة للتشبيه: للسيوطي١٠٣٢                     |
| ٨ ـ مشكلات الأحاديث النبوية وبيانها: للقصيمي ١٠٣٣                   |
| ٩ ـ دفع التعارض عن مختلف الحديث: لحسن مظفر ٢٠٣٣                     |
| ١٠ ـ مختلف الحديث بين الفقهاء والمحدثين: لنافذ حسين حماد ١٠٣٣       |
| ١١ ـ مختلف الحديث وموقف النقاد والمحدثين منه: للشيخ أسامة خياط ٢٠٣٣ |
| ملحوظة                                                              |
| (٤) تاسخ الحديث ومنسوخه                                             |
| تعريقه اللغوي والاصطلاحي ١٠٣٥                                       |
| أهمية معرفة النائسخ من المنسوخ                                      |
| التَسخ في كلام المتقدّمين قد يخالف اصطلاحَ المتأخرين١٠٣٩            |
| حدّ النسخ                                                           |
| هل النسخ جائز عقلاً وواقعاً؟                                        |
| شروط النسخ ۱۰٤٠.                                                    |
| هل يقع النسخ على الأمر أم على المأمور به؟                           |
| فيما يجوز فيه النسخ وفيما لا يجوز فيه النسخ                         |
| هل يجوز نسخ الناسخ؟                                                 |
| نسخ القرآن بالسنة والسنة بالقرآن                                    |
| النسخ بين مثبتيه ومنكريه                                            |
| المذاهب في النسخ                                                    |
| أمارات النسخ في الحديث                                              |
| أُولاً: تصريح النبي ﷺ بالنسخ                                        |
| أمثلة ذلك                                                           |
| ثانياً: تصريح الصحابي رضي الله عنه بالنسخ                           |
| أمثلة ذاك                                                           |

| الثاً: معرفة التاريخالثاً: معرفة التاريخ                                |
|-------------------------------------------------------------------------|
| مثلة ذلك                                                                |
| ابعاً: دلالة الإجماع                                                    |
| الله الكتب في ناسخ الحديث ومنسوخه                                       |
| ١- الناسخ والمنسوخ في الحديث: للإمام أحمد١٠٥٢                           |
| ٢-ناسخ الحديث ومنسوخه: للإسكافي                                         |
| ٢- الناسخ والمنسوخ في الحديث: لأبي داود ١٠٥٣                            |
| ٤ ـ ناسخ الحديث ومنسوخه: لأبي الشيخ ١٠٥٣                                |
| ٥ ـ ناسخ الحديث ومنسوخه: لابن شاهين                                     |
| ٦ ـ الناسخ والمنسوخ: للإسفرائيني                                        |
| ٧ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: لابن سلامة ١٠٥٣                          |
| ٨ _ إعلام العالم بعد رسوخه بحقائق ناسخ الحديث ومنسوخه: لابن الجوزي ١٠٥٤ |
| ٩ ـ الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الآثار: للحازمي١٠٥٤             |
| ١٠٥٠ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: لأبي المؤيد                           |
| ١١ ــ رسوخ الأحبار في منسوخ الأخبار: للجعبري                            |
| ١٢ ـ الناسخ والمنسوخ في الحديث: للملاعلي القاري ١٠٥٥                    |
| (٥) محكم الحديث١٠٥٧                                                     |
| تعريف «محكم الحديث» لغة واصطلاحاً                                       |
| أهميته                                                                  |
|                                                                         |
| * أشهر الكتب فيه                                                        |
| (٦) فقه الحديث                                                          |
| تعریفه                                                                  |
| أهميته                                                                  |
| من فقهاء المحدثين                                                       |

| ﴾ أشهر الكتب في فقه الحديث                                      |
|-----------------------------------------------------------------|
| ا ــ فتح الباري شرح صحيح البخاري: لابن حجر ٢٠٦٤ ١٠٦٤            |
| ١ ـ المنهاج على صحيح مسلم بن الحجاج: للنووي ١٠٦٤                |
| ٢ ــ الاستذكار: لابن عبد البر                                   |
| ٤ ـ المفهم في شرح ما أشكل من تلخيص صحيح مسلم: للقرطبي ٢٠٦٥ ١٠٦٥ |
| ٥ ـ إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام: لابن دقيق العيد ١٠٦٥        |
| ٦ ـ طرح التثريب في شرح التقريب: للعراقي ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        |
| الفهارس العامة                                                  |
| ١ ـ فهرس المصادر والمراجع                                       |
| ٢ ـ معجم مصطلحات الكتاب                                         |
| ٣ ـ فهرس الموضوعات المفصَّل                                     |
| ع فه بد المرضوعات المُحْمَا                                     |

\* \* \*



## فهرس الموضوعات المُجْمَل

| مقدمة الكتاب                                                      |
|-------------------------------------------------------------------|
| لباب التمهيدي: تعريف المصطلحات الأساسية لعلوم الحديث ٩            |
| لقسم الأول: تعريف أهم مصطلحات المتن والإسناد                      |
| لقسم الثاني: تعريف الألقاب العلمية للمشتغلين بالحديث ٢٧           |
| لباب الأول: السنة النبوية حجيتها وتدوينها                         |
| الفصل الأول: السنة النبوية مكانتها وحجيتها                        |
| القسم الأول: تعريف «السنة» من حيث اللغة والاصطلاح                 |
| القسم الثاني: مكانة السنة النبوية وحجيتها                         |
| القسم الثالث: استقلال السنة بتشريع الأحكام ٥٩                     |
| القسم الرابع: علاقة السنة النبوية مع القرآن الكريم ٦٣             |
| القسم الخامس: التحذير من ترك العمل بالسنة وعاقبة مخالفتها ٢٧      |
| القسم السادس: منكرو السنة والقائلون بعدم الاحتجاج بها ٧١          |
| الفصل الثاني: السنة النبوية: كتابتها وتدوينها وتصنيفها ٧٧         |
| القسم التمهيدي: كلمة في تعريف التدوين والتصنيف والكتابة           |
| القسم الأول: تدوين السنة في القرن الأول الهجري                    |
| القسم الثاني: تدوين السنة في القرن الثاني الهجري                  |
| القسم الثالث: تدوين السنة في القرن الثالث الهجري                  |
| القسم الرابع: تدوين السنة في القرن الرابع الهجري ١١٧              |
| القسم الخامس: تدوين السنة في القرن الخامس الهجري ٢١.              |
| القسم السادس: تدوين السنة بعد القرن الخامس الهجري إلى نهاية القرن |

| لتاسع الهجري                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------|
| لقسم السابع: نبذة عن خدمة السنة النبوية في العصر الحديث١٣١            |
| الباب الثاني: تعريف الرواية والراوي وتعريف العلوم المتعلقة بهما ١٤٥   |
| الفصل الأول: تعريف الرواية                                            |
| القسم الأول: تعريف الرواية من حيث اللغة والاصطلاح                     |
| القسم الثاني: أقسام الرواية                                           |
| القسم الثالث: شروط الرواية                                            |
| القسم الرابع: العلوم المستندة إلى الرواية                             |
| ١ ـ آداب طالب الحديث                                                  |
| ٢ ـ آداب المحدث                                                       |
| ٣ ـ آداب كتاب الحديث                                                  |
| القسم الخامس: تعريف أهم أنواع كتب الرواية                             |
| الفصل الثاني: تعريف الرواة والعلوم المتعلقة بهم                       |
| القسم الأول: تعريف الرواة من حيث اللغة والاصطلاح والشروط والأهمية ٢٦٧ |
| القسم الثاني: تعريف العلوم المعرفة بحال الراوي                        |
| ۱ ـ صفة من تقبل روايته ومن ترد                                        |
| ٢ ـ علم الجرح والتعديل                                                |
| ٣_ معرفة الصحابة                                                      |
| ٤ ــ معرفة الثقات والضعفاء                                            |
| ٥ ــ معرفة الوحدان                                                    |
| ٦ _ معرفة الرواة المختلطين                                            |
| ٧ ـ معرفة الرواة المدلسين                                             |
| القسم الثالث: تعريف العلوم المبيِّنة لشخص الراوي ٢٠٠٠                 |
| ١ _ معرفة التابعين                                                    |
| ٢ _ معرفة أتباع التابعين                                              |

| ٢_المخضرمون٢                                              |
|-----------------------------------------------------------|
| 2_معرفة تاريخ الرواة                                      |
| ٥_ معرفة الطبقات٥                                         |
| ٦ ـ معرفة الإخوة والأخوات٢ ـ معرفة الإخوة والأخوات        |
| ٧ ـ معرفة رواية المدبج والأقران                           |
| ٨ ـ معرفة رواية الأكابر عن الأصاغر                        |
| ٩ ـ معرفة رواية الآباء عن الأبناء                         |
| ١٠ _ معرفة رواية الأبناء عن الآباء                        |
| ١١ ـ معرفة السابق واللاحق                                 |
| القسم الرابع: علوم أسماء الرواة                           |
| ١ ـ معرفة المبهمات                                        |
| ٢ ـ معرفة المفردات من الأسماء والكني والألقاب من الرواة ٢ |
| ٣_معرفة الأسماء والكني                                    |
| ٤ ــ معرفة كني المعروفين بالأسماء دون الكني               |
| ٥ ـ معرفة من ذكر بأسماء مختلفة أو نعوت متعددة             |
| ٦ ـ معرفة الألقاب                                         |
| ٧ ـ معرفة الأنساب                                         |
| ٨ ـ معرفة المنسوبين إلى غير آبائهم                        |
| ٩ ـ معرفة المنسوبين إلى خلاف الظاهر                       |
| ١٠ ــ معرفة الموالي من الرواة والعلماء                    |
| ١١ ـ معرفة أوطان الرواة وبلدانهم                          |
| ١٢ ـ معرفة المؤتلف والمختلف                               |
| ١٣ _ معرفة المتفق والمفترق                                |
| ١٤ ـ معرفة المتشابه                                       |
| ١٥ _ معرفة المتشابه المقلوب                               |

| الباب الثالث: تعريف مصطلحات الحديث                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول: تعريف علم مصطلح الحديث ونشأته                                                                    |
| القسم الأول: تعريف علم مصطلح الحديث                                                                           |
| القسم الثاني: نشأة علم مصطلح الحديث                                                                           |
| الفصل الثاني: القسم الرئيسي للحديث ٢٣١.                                                                       |
| ١ ـ الحديث المتواتر١                                                                                          |
| ٢ ـ أحاديث الآحاد                                                                                             |
| الفصل الثالث: تعريف أنواع الحديث المرئيسية                                                                    |
| القسم الأول: الحديث الصحيح                                                                                    |
| القسم الثاني: الحديث الحسن                                                                                    |
| القسم الثالث: الحديث الضعيف                                                                                   |
| الفصل الرابع: تعريف الأثواع المشتركة بين الصحيح والحسن والضعيف                                                |
| ١ _ الحديث القدسي                                                                                             |
| ٢- الحديث المتصل                                                                                              |
| ٣- الحديث المرفوع                                                                                             |
| ٤ ـ الحديث المسند                                                                                             |
| ٥ _ الحديث الموقوف                                                                                            |
| ٦- الحديث المقطوع                                                                                             |
| الفصل الخامس: تعريف أنواع الحديث الضعيف                                                                       |
| ١ ـ الحديث المُرسَل                                                                                           |
| ٢ ـ الحديث المنقطع                                                                                            |
| ٣-الحديث المُعضَل                                                                                             |
| ٤ ـ الحديث المعلَّق                                                                                           |
| ٥ ـ الحديث المدلَّس                                                                                           |
| الحريب في الأن يَا الحريب في الأن |

| V90                                 | ٧ ـ الحديث الشَّاذ ٧              |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
|                                     | ٨ ـ الحديث المُنكَر               |
| A11                                 | ٩ ـ الحديث المضطرب الحديث المضطرب |
| λΥ                                  |                                   |
|                                     | 11 ـ الحديث المقلوب               |
|                                     | ١٣ ـ الحديث المُعَلّ              |
|                                     | ١٣ ـ الحديث المحرَّف والمصحَّف    |
| ληΨ                                 |                                   |
| ه من حيث التفرد ومعرفة الزيادات ٨٩٩ |                                   |
| 4.1                                 |                                   |
| 9.0                                 |                                   |
| 4.V                                 |                                   |
| 910                                 |                                   |
| 971                                 |                                   |
|                                     |                                   |
| 979                                 |                                   |
| ٩٣٣                                 |                                   |
| 970                                 | ١ ـ الحديث المعنعن                |
| 981                                 |                                   |
| 900                                 | ٣ ـ الحديث المسلسل                |
| ۹۷۱                                 |                                   |
| ۹۷۷                                 |                                   |
| 979                                 |                                   |
| 997                                 |                                   |
| 1.10                                |                                   |
| 1. 40                               | ٤ ـ ناسخ الحديث ومنسوخه           |
| 1.0V                                | ٥ _ محكم الحديث                   |
|                                     |                                   |
| · 7Y                                | الفهارس العامة                    |



## www.moswarat.com

